
  

 

อุปัชฌายวัตรอุปัชฌายวัตร--สัทธิวิหาริกวัตรสัทธิวิหาริกวัตร  ::  แนวคิดและหลักการปฏิบัติเพื่อแนวคิดและหลักการปฏิบัติเพื่อ  
ความสามัคคีในสังคมสงฆ์ความสามัคคีในสังคมสงฆ์  

UUppaajjjjhhaayyaavvaattttaa––SSaaddddhhiivviihhiikkaavvaattttaa  ::  TThhee  CCoonncceeppttss  aanndd  
PPrraaccttiicceess  ffoorr  CCrreeaattiinngg  UUnniittyy  aammoonngg  BBuuddddhhiisstt  mmoonnkkss 

 พระมหาวิรัตน์ อาจารสุโภ (สุวรรณโชติ) 

Phramaha Virat Acarasubho (Suvannachot) 
ผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดชนะสงคราม กรุงเทพมหานคร 

Assistant Abbot of Chanasongkram Monastery, Thailand. 
Email: virat_2550@hotmail.com  

 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องอุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตร ใน
ฐานเป็นแนวคิดและหลักการปฏิบัติเพื่อสร้างความกลมเกลียวในสังคมสงฆ์  
 จากการศึกษาพบว่า การที่พระพุทธองค์บัญญัติให้ภิกษุถืออุปัชฌายวัตรและก าหนดให้
พระอุปัชฌาย์ต้องปกครองดูแลสัทธิวิหาริกนี้เป็นหลักประกันว่า กุลบุตรผู้เข้ามาบวชในพระพุทธ 
ศาสนาจะได้รับการศึกษาตามหลักไตรสิกขาอย่างแน่นอน การที่ก าหนดให้ทั้งสองฝ่ายกระท า
วัตรต่อกันก็เพ่ือให้เกิดประโยชน์ คือเพ่ือลดทิฏฐิมานะของศิษย์ ให้มีความเคารพย าเกรงในพระ
อุปัชฌาย์อันจะเป็นการง่ายในการฝึกหัดพัฒนาด้านอ่ืนๆ และเพ่ือให้ทั้งสองฝ่ายได้ท าอุปการต่อ
กัน จะได้เกิดความสนิทสนมสมานสามัคคีและความอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก  
 อุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตรมีประโยชน์ต่อสังคมสงฆ์ทั้งในภาวะปกติและในภาวะ
ที่เกิดความขัดแย้ง กล่าวคือในภาวะปกติ การที่ทั้งสองฝ่ายได้ท าอุปการะต่อกัน สิ่งที่เกิดแน่นอน
คือความสมานสามัคคีอย่างแนบแน่น ระหว่างพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกและรวมทั้งพระภิกษุ
ร่วมพระอุปัชฌาย์เดียวกัน หากเกิดความขัดแย้งหรือเกิดอธิกรณ์ การที่คณะสงฆ์ได้ท าอุปการะ
ต่อกัน การแก้ปัญหาก็จะเป็นไปโดยง่าย เพราะทั้งสองฝ่ายจะมีความเคารพย าเกรงกัน บาง
ปัญหาก็แก้ได้ เพราะเห็นแก่พระอุปัชฌาย์หรือเพราะมีความเคารพย าเกรงในพระอุปัชฌาย์ซึ่ง
ถือว่าเป็นเสมือนผู้ให้ก าเนิดในโลกแห่งพระพุทธศาสนา อุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตรจึง
เป็นสายสัมพันธ์เพ่ือความสามัคคึในหมู่สงฆ์ 
 
ค าส าคัญ : อุปัชฌายวัตร, สทัธิวิหาริกวัตร, ความสามัคคีในหมู่สงฆ์ 



159 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

 
Abstract 
 This article is aimed at studying the doctrine about Upajjhayavatta and 
Saddhiviharikavatta. It’s the concepts and practices for creating unity among 
Buddhist monks.   
 From the study, it is found as follows :- the Lord Buddha regulates the 
Buddhist monks to follow the Upajjhayavatta.  Moreover, it was determined that 
the preceptors need to take care of the Saddhiviharikavatta in order to assure 
that young men who are ordained into the Buddhism religion will be educated 
according to the three studies. Such determination aims at creating the benefits 
among these two parties including the reduction of students’ pride.  When they 
respect the preceptors, it will be easy for conducting other areas of training and 
development.  And when they help each other, they will be closed to one 
another which ultimately results in unity and happiness in living together.    
 Upajjhayavatta and Saddhiviharikavatta benefit the Buddhist monks both 
in the normal and conflict situations.  In the normal situation, if both parties 
support each other, there will be the strong unity among preceptor and 
Saddhiviharik as well as the Buddhist monks who share the same preceptors. If 
there is any conflict or allegation for both parties which support each other, 
they can easily solve this problem due to the respect for each other.  Some 
problems can be solved because of the considerate or respect for the 
preceptors.  They will treat the preceptors as the creator in the world of 
Buddhism. Therefore, relation among the Upajjhayavatta and Saddhiviharika-
vatta will bring the true unity among Buddhist monks.  
 
Keyword : Upajjhayavatta; Saddhiviharikavatta; Unity among Buddhist monks 
 
 
 
 
 
 
 



160 

 

วารสาร มจร พุทธปญัญาปริทรรศน์  ปีที่ 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2559) 

 
บทน า 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการศึกษา ชีวิตของชาวพุทธจะพัฒนาไปสู่จุดหมาย
สูงสุดได้ก็ด้วยอาศัยการศึกษา เมื่อการศึกษาเป็นสิ่งจ าเป็นการจัดระบบเพ่ือฝึกฝนและ
องค์ประกอบต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการศึกษาจึงเป็นสิ่งที่ต้องให้ความส าคัญ มนุษย์ถือว่า
เป็นสัตว์ที่ต้องฝึกและสามารถฝึกให้เป็นสัตว์ที่ประเสริฐได้ ไม่ใช่เป็นอยู่ด้วยสัญชาตญาณเหมือน
สัตว์ทั้งหลาย เมื่อฝึกแล้วก็จะเป็นคนที่ประเสริฐสุดยิ่งกว่าเทวดาพรหม (พระธรรมปิฎก ป.อ. 
ปยุตฺโต, 2542) บุคคลผู้เป็นเลิศด้านการฝึกมนุษย์ได้แก่ พระพุทธเจ้าผู้เป็นครูของเทวดาและ
มนุษย์ทั้งหลาย พระพุทธองค์ได้วางกฎเกณฑ์การฝึกไว้อย่างครบถ้วนทั้งรูปแบบและวิธีการ 
การศึกษาในพระพุทธศาสนาเรียกว่า ไตรสิกขา ส าหรับภิกษุแล้วชีวิตของการศึกษาเริ่มต้นตั้งแต่
ตอนบวช และจะถือว่าจบการศึกษาก็ต่อเมื่อบรรลุเป็นพระอรหันต์ การบวชเป็นภิกษุถือว่าเป็น
การประกาศตนว่าพร้อมจะเข้ามารับการศึกษาตามหลักไตรสิกขาไปจนตลอดชีวิต ความ
ประพฤติดีทางกายและวาจาหรือการรักษากายและวาจาให้เรียบร้อยเป็นเครื่องมือส าหรับ
ควบคุมความประพฤติของมนุษย์ ให้ตั้งอยู่ในความดีงาม รวมถึงการรักษาระเบียบวินัยให้ด ารง
อยู่เป็นปกติไม่ให้เกิดโทษแก่ตน (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2540) 
 ไตรสิกขานี้เป็นหลักแห่งการศึกษา หรือวิธีการเบื้องต้นแห่งการศึกษาในทางพระพุทธ 
ศาสนา เป็นหลักธรรมที่พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงสนับสนุนให้พระภิกษุสมาทาน คือน าเอาไป
ปฏิบัติ เพราะถือว่าเป็นกิจที่ควรกระท าของสมณะตั้งแต่แรกเริ่มเข้าสู่พระธรรมวินัย (องฺ.ทุก. 
(ไทย) 20/82/308 - 309) เพ่ือให้มีบรรยากาศที่สอดคล้องกับการฝึกตน พระพุทธองค์จึงตั้ง
สังคมสงฆ์ขึ้น ให้เป็นสังคมที่มีสมาชิกเป็นบรรพชิตผู้สละเครื่องผูกพันคือบ้านเรือนออกบวช 
ดังนั้น สังฆะจึงเป็นสังคมที่พระพุทธองค์ตั้งขึ้นเพ่ือให้มีบรรยากาศแห่งการศึกษาอย่างจริงจัง 
อย่างไรก็ตาม เมื่อกุลบุตรต่างชั้นต่างวรรณะมาอยู่ร่วมกันในสังฆะ สิ่งที่จ าเป็นต้องมี คือความ
ปรองดอง หรือสังฆสามัคคี เพื่อให้กระบวน การฝึกฝนเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ จึงก าหนดให้
มีบุคคลที่ท าหน้าที่ปกครองดูแล   
 พระพุทธศาสนาก าหนดให้พระอุปัชฌาย์ปกครองดูแลสัทธิวิหาริกด้วยการให้การศึกษา
อบรม ภิกษุผู้บวชใหม่จะต้องถือนิสัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์หรืออาจารย์เป็นเวลา 5 พรรษาจนกว่า
จะมีปัญญารักษาตน การก าหนดให้มีพระอุปัชฌาย์ปกครองนี้จึงเป็นหลักประกันว่าภิกษุผู้บวช
เข้ามาใหม่จะได้รับการฝึกฝนตามหลักของไตรสิกขา ให้ภิกษุทุกรูปถือปฏิบัติพระธรรมวินัยไปใน
แนวเดียวกัน (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต), 2539) ธรรมเนียมปฏิบัติที่เป็นสายสัมพันธ์แห่ง
ความสามัคคีในหมู่สงฆ์ระหว่างพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกนี้ เรียกว่า วัตร จ าแนกเป็น 2 ฝ่าย 
ระหว่างอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริก เป็นข้อปฏิบัติที่สัทธิวิหาริกควรปฏิบัติต่อพระอุปัชฌาย์ว่า 
อุปัชฌายวัตร และ ธรรมเนียมหรือข้อปฏิบัติที่อุปัชฌาย์ควรปฏิบัติต่อสัทธิวิหาริกว่า สัทธิวิหาริก
วัตร  (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 2540ก) 



161 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

 นอกจากจะถือว่าอุปัชฌายวัตรกับสัทธิวิหาริกวัตรเป็นธรรมเนียมที่เอ้ือต่อการฝึกฝน
แล้ว  สิ่งที่จะได้ตามมาแน่นอน คือความสามัคคีในหมู่สงฆ์  เนื่องจากทั้งสองฝ่ายจะได้ท า
อุปการะต่อกัน ความเคารพความผูกพันและความมีเมตตาไมตรีต่อกันจะส่งผลให้การอยู่ร่วมกัน
ในหมู่สงฆ์มีสายสัมพันธ์อย่างแนบแน่น นอกจากจะสร้างความสัมพันธ์ระหว่างพระอุปัชฌาย์กับ
สัทธิวิหาริกแล้ว ระหว่างศิษย์ที่บวชกับพระอุปัชฌาย์รูปเดียวกันก็จะมีความสัมพันธ์อย่างแน่น
แฟ้นอีกด้วย เพราะถือว่าเป็นลูกพ่อเดียวกัน เรียกภิกษุเหล่านี้ว่า ภิกษุร่วมพระอุปัชฌาย์  
 ในสังคมสงฆ์ไทยปัจจุบัน สภาพสังคมเปลี่ยนไป บทบาทการท าหน้าที่ระหว่าง 
พระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกก็เปลี่ยนไปด้วย เนื่องจากก่อนบวชพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกไม่
มีความ คุ้นเคยกัน เมื่อบวชแล้วพระภิกษุส่วนมากก็ไม่ได้พ านักอยู่ในวัดเดียวกันกับพระ
อุปัชฌาย์  เนื่องจากในต าบลหนึ่งมักจะมีพระอุปัชฌาย์เพียงรูปเดียว คือ เจ้าคณะต าบล ท า
หน้าที่ให้การอุปสมบทให้กุลบุตรในเขตปกครองต าบลของตนเอง ส่วนมากพระภิกษุที่บวชแล้ว
มักจะกลับไปอยู่วัดบ้านเกิดหรือวัดอ่ืนที่ต้องการจะไปพักอาศัย  การท าหน้าที่ระหว่างพระ
อุปัชฌาย์ที่เรียกว่า อุปัชฌายวัตรกับสัทธิวิหาริกวัตรจึงไม่สามารถกระท าได้อย่างเต็มที่  จาก
รายงานการวิจัยพบว่า ปัจจุบันพระอุปัชฌาย์จ านวนไม่น้อยไม่ได้ท าหน้าที่ของความเป็นผู้ให้
ก าเนิดทางธรรมอย่างสมบูรณ์ กล่าวคือพระอุปัชฌาย์ส่วนใหญ่เมื่อบวชแล้วไม่ได้ท าการสอน
พระภิกษุสามเณรที่ตนบวช ไม่ดูแลเอาใจใส่อย่างแท้จริง และพบว่าหลัง จากท่ีบวชแล้วไม่ได้อยู่
กับพระอุปัชฌาย์ แต่อาศัยอยู่คนละวัดกับพระอุปัชฌาย์ของตน (จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2557) 
แม้จะมีธรรมเนียมว่า ให้ภิกษุใหม่ไปถือนิสัยกับเจ้าอาวาสในวัดที่ตนไปพ านักด้วย  โดยจะต้อง
เป็นภิกษุที่มีคุณสมบัติและอายุพรรษาในระดับเดียวกันกับพระอุปัชฌาย์ แต่ก็ไม่ค่อยได้ผล
เท่าที่ควร เนื่องจากอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกไม่ได้อยู่ในอาวาสเดียวกันนี้จึงท าให้ไม่ได้ท าวัตร
ปฏิบัติต่อกันตามพุทธประสงค์ จึงส่งผลให้เกิดปัญหาตามมามากมาย ได้แก่ 
 1) ระหว่างพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกจะไม่ค่อยมีความสนิทสนมไม่มีความคุ้นเคยกัน 
การศึกษาอบรมทั้งด้านพระปริยัติและปฏิบัติก็ไม่ได้ท าอย่างเต็มที่ เพราะต่างคนต่างอยู่ ไม่มีได้มี
บรรยากาศแห่งความสามัคคี 
 2) พระภิกษุบางรูปแม้จะไปขอนิสัยกับภิกษุรูปอ่ืน แต่ก็มักไม่ได้รับการดูแล ท าให้ไม่ได้
รับการศึกษาดีเท่าที่ควร      
 3) ในกรณีเกิดความขัดแย้งในหมู่สงฆ์หรือกรณีเกิดอธิกรณ์  ในปัจจุบันผู้มีอ านาจ
จัดการคือเจ้าคณะผู้ปกครอง เช่น เจ้าอาวาส เจ้าคณะต าบล ซึ่งท่านเหล่านี้บางครั้งไม่ใช่พระ
อุปัชฌาย์ การแก้ปัญหาบางครั้งเป็นไปด้วยความยากล าบาก แต่หากผู้แก้ปัญหาเป็นพระ
อุปัชฌาย์ การแก้ปัญหาก็จะง่ายขึ้น เพราะส่วนมากจะเห็นแก่พระอุปัชฌาย์ที่มีความเคารพกัน
เสมือนพ่อ ในบางกรณีก็เป็นเรื่องระหว่างภิกษุร่วมอุปัชฌาย์เดียวกัน การแก้ปัญหาต่างๆ ก็ง่าย
ขึ้น คู่กรณีมักจะเห็นแก่พระอุปัชฌาย์ จึงท าให้เกิดความสามัคคีกันง่ายขึ้น เพราะคู่กรณีมักจะมี
ความย าเกรงในตัวพระอุปัชฌาย์ซึ่งเป็นที่เคารพของทั้งสองฝ่าย 



162 

 

วารสาร มจร พุทธปญัญาปริทรรศน์  ปีที่ 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2559) 

 บทความนี้ต้องการจะกล่าวถึงอุปัชฌายวัตร (ข้อปฏิบัติที่สัทธิวิหาริกควรปฏิบัติต่อพระ
อุปัชฌาย์) และสัทธิวิหาริกวัตร (ข้อปฏิบัติที่พระอุปัชฌาย์ควรปฏิบัติต่อสัทธิวิหาริก)  ซึ่งเป็น
หลักการปฏิบัติเพ่ือความสามัคคีในสังคมสงฆ์ โดยจะกล่าวถึงความเป็นมา ข้อปฏิบัติในแง่มุม
ต่างๆ และจะวิเคราะห์ให้เห็นว่าอุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตรนี้ มีความส าคัญต่อการสร้าง
ความเรียบร้อยดีงามและความสามัคคีในสังคมสงฆ์ มีรายละเอียดตามล าดับดังต่อไปนี้ 
 
ความเป็นมาของอุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตร  
 เป็นที่ทราบโดยทั่วไปว่า ในระยะแรกที่พระพุทธองค์ออกประกาศพระพุทธศาสนา พระ
พุทธองค์ยังไม่ได้ก าหนดให้ภิกษุใหม่ต้องถืออุปัชฌายวัตร ท าให้กุลบุตรเหล่านั้นเมื่อบวชแล้วไม่
มีใครคอยให้การศึกษาอบรมเรื่องมรรยาทหรือข้อปฏิบัติต่างๆ จึงพากันประพฤติเสียหาย เช่น 
นุ่งห่มจีวรไม่เรียบร้อย ตอนออกบิณฑบาตพบคนก าลังบริโภคก็ยื่นบาตรขอรับอาหาร ยืนบน
ของที่ท าเป็นอาหาร ออกปากขออาหารจ าพวกแกงข้าวสุกมาฉันด้วยตนเอง บางพวกพอถึงเวลา
ฉันภัตตาหารก็ส่งเสียงดังในโรงฉัน ท าให้ชาวบ้านที่พบเห็นพากันต าหนิว่า “ภิกษุพวกนี้ส่งเสียง
ดังในโรงฉัน เหมือนพวกสมณพราหมณ์ในสถานที่เลี้ยงพราหมณ์” พวกภิกษุได้ยินคนเหล่านั้น
กล่าวต าหนิจึงได้น าเรื่องนี้ไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคเจ้าให้ทรงทราบ พระผู้มีพระภาคเจ้า
รับสั่งให้ประชุมภิกษุสงฆ์สอบถามจนทราบความตามเป็นจริง ทรงต าหนิว่า “การกระท านั้นไม่
สมควร ไม่เหมาะสม ไม่ใช่กิจของสมณะ มิได้ท าคนที่ยังไม่เลื่อมใสให้เลื่อมใส หรือท าคนที่
เลื่อมใสอยู่แล้วให้เลื่อมใสยิ่งขึ้นได้เลย แต่กลับจะท าคนที่ยังไม่เลื่อมใสให้ไม่เลื่อมใส คนที่
เลื่อมใสอยู่แล้วกลับคลายความเลื่อมใสไปเป็นอย่างอ่ืน” (วิ.ม. (ไทย) 4/64/79-81)  
 ครั้นพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงต าหนิภิกษุเหล่านั้นโดยประการต่าง ๆ แล้ว ได้ตรัสโทษ
แห่งความเป็นคนเลี้ยงยาก ความคลุกคลี ความเกียจคร้าน ตรัสคุณแห่งความเป็นคนเลี้ยงง่าย 
สันโดษ ความขัดเกลา ความก าจัดกิเลส อาการท่ีน่าเลื่อมใส การไม่สะสม การปรารภความเพียร 
โดยประการต่าง ๆ ทรงแสดงธรรมีกถาให้เหมาะสมให้คล้อยตามกับเรื่องนั้นแล้วรับสั่งกับภิกษุ
ทั้งหลายว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตอุปัชฌาย์  อุปัชฌาย์จักเข้าไปตั้งจิตสนิทสนมใน
สัทธิวิหาริกฉันบุตร สัทธิวิหาริกจักเข้าไปตั้งจิตสนิทสนมในอุปัชฌาย์ฉันบิดา เมื่อเป็นเช่นนี้ 
อุปัชฌาย์และสัทธิวิหาริกจักมีความเคารพย าเกรงประพฤติกลมเกลียวกัน จักถึงความเจริญงอก
งามไพบูลย์ในธรรมวินัยนี้” (วิ.ม. (ไทย) 4/65/81) หลังจากพระพุทธองค์อนุญาตการถือพระ
อุปัชฌาย์แล้วทรงแสดงวัตรที่พระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกพึงปฏิบัติต่อกันอย่างเหมาะสม   
 จากที่กล่าวมาจะเห็นว่า การถืออุปัชฌาย์เป็นเรื่องที่พระพุทธองค์ทรงเห็นความส าคัญ 
แม้ในเบื้องต้นจะเน้นไปที่การฝึกมารยาทหรือความเรียบร้อยในการเป็นอยู่ แต่จากพุทธด ารัส
อนุญาตการถือพระอุปัชฌาย์ จะเห็นว่าทรงมีพระประสงค์จะให้สัทธิวิหาริกกับพระอุปัชฌาย์มี
ความย าเกรง ความกลมเกลียว ความเจริญงอกงามไพบูลย์ในพระธรรมวินัยด้วยกันทั้งสองฝ่าย  



163 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

จึงกล่าวได้ว่าการถือพระอุปัชฌาย์มีส่วนส าคัญในการสร้างความสงบเรียบร้อยและความสมาน
สามัคคีในหมู่สงฆ ์
 
อุปัชฌายวัตร : วัตรที่สัทธิวิหาริกพึงปฏิบัติต่อพระอุปัชฌาย์ 
 พระเถระผู้รับรองกุลบุตรเข้ามารับการอุปสมบทในท่ามกลางสงฆ์เรียกว่า “อุปัชฌาย์” 
แปลว่า “ผู้เฝ้าเอาใจใส่ต่อการชี้โทษแก่ศิษย์” (พระโมคคัลลานเถระ, 2547) ได้แก่ ผู้คอยดูแล
เอาใจใส่ คอยแนะน าพร่ าเตือนสัทธิวิหาริก (ศิษย์) ของตน ซึ่งก็คือพระเถระผู้ท าหน้าที่เป็น
ประธานในการบวชกุลบุตรในพระพุทธศาสนา พระอุปัชฌาย์มีหน้าที่หลัก 2 อย่าง คือ เป็น
ผู้รับผิดชอบและรับรองผู้บวชในพิธีบรรพชาอุปสมบทและเป็นผู้รับปกครองดูแล แนะน า 
ตักเตือนและติดตามความเป็นอยู่ของผู้ที่ตนบวชให้ เหมือนบิดาปกครองดูแลบุตร ตามกฎมหา
เถรสมาคมนั้นได้ก าหนดให้เขตปกครองคณะสงฆ์แห่งหนึ่งให้มีพระอุปัชฌาย์เพียงหนึ่งรูปเว้นแต่
มีกรณีพิเศษ 
 ตามพระวินัย  อุปัชฌายวัตร คือ ธรรมเนียมวัตรหรือข้อปฏิบัติต่อพระอุปัชฌาย์ หน้าที่
ที่สัทธิวิหาริกพึงกระท าต่อพระอุปัชฌาย์ของตน กล่าวโดยสรุปเฉพาะด้านที่ส าคัญได้แก่ 
 1) เอาใจใส่ปรนนิบัติรับใช้ท่าน สัทธิวิหาริกพึงลุกขึ้นแต่เช้าตรู่ ถอดรองเท้า ห่มผ้า
เฉวียงบ่าข้างหนึ่งเริ่มรับใช้พระอุปัชฌาย์ตั้งแต่เช้า ด้วยการถวายไม้ช าระฟัน น้ าล้างหน้า ปู
อาสนะ นอกจาก นี้ต้องคอยรับใช้ท่านในโอกาสต่างๆ ทั้งตอนอยู่ในวัดและนอกวัด ทั้งตอนฉัน
อาหาร ตอนพักผ่อนและตอนสรงน้ า พร้อมกับคอยรักษาความสะอาดเสนาสนะและบริเวร
รอบๆ ที่อยู่ 
 2) คอยศึกษาเล่าเรียนจากท่าน ถ้าพระอุปัชฌาย์ต้องการจะให้เรียน สัทธิวิหาริกพึง
เรียนพระบาลีและอรรถกถา 
 3) ขวนขวายป้องกัน หรือระงับความเสียหาย เช่น ความคิดจะสึก ความเห็นผิดเป็นต้น
หากพระอุปัชฌาย์คิดอยากจะสึก มีความร าคาญ มีความเห็นผิด หรือต้องอาบัติหนัก 
(สังฆาทิเสส) หรือถูกคณะสงฆ์ลงโทษด้วยกรรมมีตัชชนียกรรมเป็นต้น สัทธิวิหาริกต้องหาทาง
ช่วยเหลือตามสมควรแก่กรณี พร้อมกับหาทางช่วยบรรเทาความเสียหายอันอาจจะเกิดขึ้น  
 4) รักษาน้ าใจของท่าน มีความเคารพ จะไปไหนบอกลา ไม่เที่ยวไปตามอ าเภอใจ จะรับ
ความช่วยเหลือจากใครหรือจะกระท าการสงเคราะห์แก่ใคร ต้องบอกให้ท่านรับทราบ 
 5) เอาใจใส่พยาบาลเมื่อท่านอาพาธ คอยดูแลท่านตลอดชีวิต รอจนกว่าท่านจะหาย 
 การกระท าอุปัชฌายวัตรนี้เป็นกิจที่สัทธิวิหาริกต้องใส่ใจไม่เพิกเฉย ให้ความส าคัญเสมอ
เหมือนว่าท่านเป็นบิดาผู้ให้ก าเนิดบนโลกนี้  ชาวพุทธถือว่าพระอุปัชฌาย์เป็นเหมือนบิดาผู้ให้
ก าเนิดในทางธรรม เวลากระท าวัตรต่อท่านจึงให้คิดว่าท่านเป็นเหมือนบิดา 
 
 

http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B9%80%E0%B8%96%E0%B8%A3%E0%B8%B0&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%98%E0%B8%B2%E0%B8%99&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%A7%E0%B8%8A
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%9E%E0%B8%8A%E0%B8%B2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B8%E0%B8%9B%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%9A%E0%B8%97


164 

 

วารสาร มจร พุทธปญัญาปริทรรศน์  ปีที่ 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2559) 

สัทธิวิหาริกวัตร : วัตรที่พระอุปัชฌาย์พึงปฏิบัติต่อสัทธิวิหาริก 
 ส่วนภิกษุใหม่ผู้บวชแล้วอยู่กับพระอุปัชฌาย์เรียกว่า “สัทธิวิหาริก” แปลว่า ผู้อยู่ด้วย
เป็นค าเรียกผู้ที่ได้รับอุปสมบท คือถ้าอุปสมบทต่อพระอุปัชฌาย์รูปใด ก็เป็นสัทธิวิหาริกของพระ
อุปัชฌาย์รูปนั้น ผู้สมัครใจขอบรรพชาอุปสมบทต้องปฏิญญาว่ามีศรัทธาเลื่อมใส ขอสมัคร
บรรพชาอุปสมบทในพระพุทธศาสนา จึงขอมอบตัวเป็นสัทธิวิหาริกในพระอุปัชฌาย์ และเมื่อได้
บรรพชาอุปสมบทแล้ว จะเคารพนับถือเชื่อฟัง ตั้งอยู่ในโอวาทของพระอุปัชฌาย์ และจะ
ประพฤติด ีปฏิบัติชอบตามพระวินัย ระเบียบแบบแผนของวัดและคณะสงฆ์ตลอดไป 
 สัทธิวิหาริกวัตร คือ ธรรมเนียมวัตร หรือข้อปฏิบัติต่อสัทธิวิหาริก หน้าที่ อัน 
พระอุปัชฌาย์จะพึงกระท าต่อสัทธิวิหาริก กล่าวโดยสรุปเฉพาะด้านที่ส าคัญได้แก่ 
 1) เอาธุระในการศึกษา พระอุปัชฌาย์พึงสงเคราะห์ อนุเคราะห์สัทธิวิหาริกด้วยอุเทส    
ปริปุจฉา โอวาทและอนุศาสน์  เอาใจใส่ในการสั่งสอนอบรมศิษย์ให้มีความรู้แตกฉาน ทั้งด้าน
สิกขา คือ อธิสีลสิกขา อธิจิตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา และด้านสาชีพ คือสิกขาบทที่พระผู้มี
พระภาคเจ้าทรงบัญญัติส าหรับภิกษุผู้อยู่ร่วมกัน ผู้ด าเนินชีวิตร่วมกัน มีความประพฤติเสมอกัน
มีความสามัคคีกัน เป็นแบบแผนแห่งความประพฤติที่ดี  ท าให้มีชีวิตร่วมเป็นอันเดียวกัน ท าให้
ภิกษุทั้งหลายผู้มาจากถิ่นฐานชาติตระกูลต่างๆ กันมามีความเป็นอยู่เสมอเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกัน (พระธรรมปิฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2540ข) 
 2) สงเคราะห์ด้วยบาตรจีวรและบริขารอ่ืนๆ ถ้าสัทธิวิหาริกไม่มีบริขารที่จ าเป็นในการ
ด าเนินชีวิต พระอุปัชฌาย์จะต้องจัดหาให้ จากนั้นคอยให้ความช่วยเหลือด้วยกิจที่พอจะช่วยได้ 
ในลักษณะเดียวกับท่ีศิษย์กระท าต่อตนเอง 
 3) ขวนขวายป้องกันหรือระงับความเสื่อมเสีย เช่น ความคิดจะสึก เปลื้องความเห็นผิด
เป็นต้น พระอุปัชฌาย์ต้องคอยดูแลความเป็นอยู่ของสัทธิวิหาริกให้อยู่ในเพศพรหมจรรย์ได้อย่าง
มั่นคง หากเกิดความเสียหายแก่สัทธิวิหาริกต้องหาทางช่วยเหลือตามสมควร 
 4) เมื่อเกิดอาพาธก็เอาใจใส่พยาบาลจนตลอดชีวิต รอจนกว่าจะหาย 

อย่างไรก็ตาม  แม้จะมีการบัญญัติอุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตรให้ปฏิบัติต่อกัน
แล้ว แต่ปรากฏว่า มีภิกษุบางรูปไม่ยอมปฏิบัติตาม พระพุทธองค์จึงมีพุทธานุญาตให้ท าการ
ประณามได้ด้วยการห้ามไม่ให้เข้ามาหา ไม่ให้มาท าการอุปัฏฐาก หรือให้ขนบริขารออกไปจากที่
อยู่ ทั้งนี้เพ่ือให้สัทธิวิหาริกนั้นส านึกแล้วยอมขอขมาโทษ จึงมีข้อก าหนดว่า ภิกษุผู้ไม่ประพฤติ
ชอบในพระอุปัชฌาย์ เมื่อถูกประณามแล้วจะต้องขอขมาพระอุปัชฌาย์ หากไม่ยอมขอขมาต้อง
อาบัติทุกกฎ ฝ่ายอุปัชฌาย์เมื่อสัทธิวิหาริกส านึกได้แล้วมาขอขมา ต้องรับค าขอขมา หากไม่ยอม
รับค าขอขมา ต้องอาบัติทุกกฎ มีข้อควรระวังว่า การประณามนั้นต้องท าอย่างระมัดระวังและ
รอบคอบ พระอุปัชฌาย์ต้องไม่ประณามสัทธิวิหาริกผู้ประพฤติชอบ หากประณามสัทธิวิหาริกผู้
ประพฤติชอบต้องอาบัติทุกกฎ (วิ.ม. (ไทย) 4/68/94)  



165 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

 นอกจากนี้ พระอุปัชฌาย์ยังต้องเคร่งครัดในการรักษาจริยาของพระอุปัชฌาย์ เพ่ือให้
เกิดความเรียบร้อยดีงาม เป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสของพุทธศาสนิกชนทั่วไป จริยาของพระอุปัชฌาย์
ที่มหาเถรสมาคมก าหนดเพิ่มเติม ได้แก่  
 1) พระอุปัชฌาย์ต้องเอ้ือเฟ้ือ สังวร ประพฤติตามพระธรรมวินัย และกฎมหาเถร
สมาคมอย่างเคร่งครัด เพ่ือเป็นแบบอย่างอันดีของสัทธิวิหาริก 
 2) พระอุปัชฌาย์ต้องปฏิบัติหน้าที่ตามค าสั่งหรือค าแนะน าของพระสังฆาธิการ ผู้บังคับ 
บัญชา ซึ่งสั่งโดยชอบด้วยพระธรรมวินัยและกฏมหาเถรสมาคม 
 3) พระอุปัชฌาย์ต้องปฏิบัติหน้าที่ด้วยความระมัดระวัง มิให้บรรพชาอุปสมบทกรรม
วิบัติบกพร่องไม่ว่าด้วยเหตุใดๆ (กรมการศาสนา, 2542)  
 การกระท าสัทธิวิหาริกวัตรนี้เป็นกิจที่พระอุปัชฌาย์ต้องใส่ใจไม่เพิกเฉย ให้ความส าคัญ
เสมอเหมือนว่าภิกษุใหม่นั้นยังไม่มีวุฒิภาวะเพียงพอ ยังต้องการความช่วยเหลือจากผู้ที่มี
ประสบการณ์มากกว่า ให้ถือว่าสัทธิวิหาริกนี้เป็นเหมือนบุตรผู้ซึ่งยังต้องการความช่วยเหลือดูแล
จากบิดา เวลาที่ตนกระท าวัตรต่อสัทธิวิหาริกจึงให้คิดว่าภิกษุนั้นเป็นเหมือนบุตร 
  
ความสามัคคีในสังคมสงฆ์อันเกิดจากบ าเพ็ญวัตรปฏิบัติต่อกัน 
 คณะสงฆ์เป็นค าเรียกหมู่ภิกษุซึ่งเป็นสาวกของพระพุทธเจ้า ผู้ซึ่งฟังค าสั่งสอนของพระ 
พุทธเจ้าแล้วเลื่อมใสแล้วสละเรือนออกบวชมาถือวัตรปฏิบัติตามพระธรรมวินัยที่พระบรม
ศาสดาสั่งสอนและก าหนดไว้ คณะสงฆ์จึงเป็นสังคมที่เกิดจากการรวมตัวของกุลบุตรที่มาจาก
ครอบครัวต่างๆ ที่มีความแตกต่างทางความคิด การศึกษาและฐานะทางสังคม เป็นธรรมดาอยู่
เองที่เมื่อมีคนที่มีความแตกต่างทั้งทางครอบครัว การศึกษาและฐานทางสังคมมารวมตัวอยู่
ด้วยกันเป็นจ านวนมาก ย่อมจะมีปัญหากระทบกระทั่งหรือแตกความสามัคคีเป็นธรรมดา พระ
พุทธองค์จึงแสดงพระวินัยแก่หมู่สงฆ์เพ่ือใช้เป็นเสมือนเส้นด้ายไว้ร้อยภิกษุสงฆ์ซึ่งมีความ
แตกต่างทางสังคมให้มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  
 บรรดาค าสอนในพระวินัยปิฎกนั้น เห็นได้ชัดว่า ค าสอนเรื่องอุปัชฌายวัตรและ
สัทธิวิหาริกวัตรเป็นค าสอนที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนโดยมีวัตถุประสงค์ส าคัญประการหนึ่ง คือ 
เพ่ือสร้างความสามัคคีในหมู่สงฆ์ โดยมุ่งเน้นที่ความสัมพันธ์อันดีระหว่างพระอุปัชฌาย์กับศิษย์ที่
ตนได้ให้บรรพชาอุปสมบท โดยให้ทั้งสองฝ่ายมีความรู้สึกและประพฤติต่อกันเสมือนบิดากับบุตร 
มีแนวพิจารณาดังต่อไปนี้ 
 1. การถือนิสัย : หลักประกันเรื่องการศึกษาแก่ภิกษุใหม่ 
 หลังจากกุลบุตรเข้ามาบวชเป็นภิกษุหรือสามเณรในพระพุทธศาสนาแล้ว มีข้อก าหนด
อย่างชัดเจนว่าต้องถือนิสัยในส านักของอุปัชฌาย์จนกว่าจะครบ 5 พรรษาเพ่ือจะได้มีปัญญา
รักษาตน หากมีพรรษาครบ 5 แล้วยังไม่มีสติปัญญาพอที่จะปกครองตัวเองได้ก็ให้ถือนิสัยอยู่ใน
ส านักของอุปัชฌาย์ของตนต่อไป ภิกษุที่ถือนิสัยอยู่ในส านักพระอุปัชฌาย์จนมีปัญญารักษาตน



166 

 

วารสาร มจร พุทธปญัญาปริทรรศน์  ปีที่ 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2559) 

แล้วจะได้รับอนุญาตให้หยุดถือนิสัย เรียกว่า นิสัยมุตตกะ ข้อก าหนดนี้ส าหรับภิกษุมีสิกขาบท
ก าหนดให้ปฏิบัติอย่างชัดเจน (วิ.ป. (ไทย) 7/325/471-473)  
 จากการพิจารณาวัตรที่พระอุปัชฌาย์และสัทธิวิหาริกพึงปฏิบัติต่อกันจะเห็นว่า ข้อวัตร
ทั้งหลายเป็นข้อก าหนดให้ทั้งสองฝ่ายได้พ่ึงพาอาศัยกัน ซึ่งการพ่ึงพาอาศัยกันนี้ถูกก าหนดไว้ใน
พระวินัยก าหนดเป็นกิจส าคัญที่ต้องท าตอนอุปสมบทเรียกว่า การขอนิสัย  
 ค าว่า ขอนิสัยนี้ แปลว่า การขออยู่ด้วย ค าว่า นิสัย แปลว่า การอยู่อาศัย คือ เข้ามาอยู่
เพ่ือจะได้อาศัย ให้เป็นผู้ดูแลในการศึกษาอบรม ค าว่า อาศัย ในที่นี้ ไม่ใช่อาศัยอยู่เฉยๆ แต่เป็น
การอาศัยอยู่ด้วยเพ่ือให้ได้โอกาสในการศึกษาอบรมตามหลักไตรสิกขา ทั้งนี้ เพราะพระวินัย
ก าหนดไว้ว่า ผู้ที่เข้าสู่การอุปสมบทจะต้องมีผู้ดูแลเบื้องต้น เพราะว่าผู้ที่บวชใหม่ยังไม่รู้หลักพระ
ธรรมวินัย ยังไม่รู้ว่าจะต้องประพฤติปฏิบัติระวังอะไรบ้าง ยังปกครองตนเองไม่ได้ ไม่มีความรู้ที่
จะรักษาตน จึงต้องมีผู้ช่วยเหลือแนะน าในเบื้องต้น การขอนิสัยจึงเท่ากับว่าเป็นการขอให้พระ
อุปัชฌาย์เข้ามาปกครองดูแล (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 2540ค)  
 จึงกล่าวได้ว่า การที่พระพุทธองค์ก าหนดให้กุลบุตรที่เข้ามาบวชใหม่ต้องถือนิสัยใน
ส านักของอุปัชฌาย์นั้นก็เพ่ือจะได้เข้าไปอาศัยอยู่กับอุปัชฌาย์ การเข้าอาศัยตามความหมายนี้ก็
เพ่ือจะได้อาศัยอยู่รับฟังค าสั่งสอนหรือรับการศึกษาตามแนวทางของพระพุทธศาสนา เพื่อไปอยู่
กับอุปัชฌาย์ย่อมเป็นอยู่ภายใต้การปกครองของท่านเพ่ือจะได้รับการอบรมสั่งสอนนั่นเอง ข้อนี้
สอดคล้องกลับที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2542) กล่าวไว้ว่า “การปกครองใน
พระพุทธศาสนาก าหนดให้อุปัชฌาย์ปกครองดูแลสัทธิวิหาริกและให้อาจารย์ปกครองดูแลอันเต
วาสิกด้วยการให้การศึกษาอบรม  ภิกษุผู้บวชใหม่จะต้องถือนิสัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์หรือ
อาจารย์เป็นเวลา 5 พรรษาจนกว่าจะมีปัญญารักษาตน” การที่ภิกษุใหม่ขอนิสัยหรือขออยู่
อาศัยในส านักของพระอุปัชฌาย์นั้นโดยความหมายก็คือการประกาศยอมตนให้พระอุปัชฌาย์
ปกครองดูแลนั่นเอง  
 จึงกล่าวได้ว่า การถือนิสัยในส านักของพระอุปัชฌาย์เป็นหลักปฏิบัติที่พระพุทธองค์
ก าหนดขึ้นเพ่ือเป็นหลักประกันให้กุลบุตรที่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาใหม่ทุกคนได้รับ
การศึกษาอบรมพระธรรมวินัยจากพระอุปัชฌาย์ เมื่อกุลบุตรเหล่านั้นได้รับการศึกษาอบรมดี
แล้วย่อมจะมีความรู้ความเข้าใจในพระธรรมวินัย ไม่ประพฤติตนเสียหายหรือน าความเสื่อมเสีย
มาสู่สังคมสงฆ์ เมื่อเป็นอย่างนี้ย่อมน าความเรียบร้อยดีงามและความสมานสามัคคีมาสู่สังคม
สงฆ์โดยส่วนรวม ในทางตรงกันข้าม หากไม่ก าหนดให้กุลบุตรที่เข้ามาบวชใหม่ถือนิสัย ก็อาจท า
ให้กุลบุตรนั้นไม่ได้รับการ ศึกษาอบรมจากพระอุปัชฌาย์และประพฤติผิดพระธรรมวินัยน าความ
เสียหายวุ่นวายมาสู่สังคมสงฆ์โดยส่วนรวมอันจะน าไปสู่ความแตกสามัคคีในที่สุด 
 
 



167 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

 2. อุปัชฌายวัตร : ข้อวัตรเพื่อสร้างความผูกพันระหว่างพระอุปัชฌาย์กับศิษย ์
 ในระหว่างที่ถือนิสัยในส านักของพระอุปัชฌาย์อยู่นั้น พระพุทธองค์ก าหนดให้
สัทธิวิหาริกกระท าวัตรต่อพระอุปัชฌาย์เรียกว่า อุปัชฌายวัตร จากการศึกษาพบว่า อุปัชฌาย
วัตรนี้สามารถจ าแนกเป็นข้อปฏิบัติที่เป็นความประพฤติโดยเอ้ือเฟ้ือต่อพระอุปัชฌาย์ 5 ด้าน 
คือ (วิ.ม. (ไทย) 4/66/82-87) 
 1) ปรนนิบัติดูแลและคอยอุปัฏฐากรับใช้ ให้พระอุปัชฌาย์ได้รับความสะดวกสบายใน
ชีวิตประจ าวัน ทั้งการท ากิจวัตรส่วนตัว การด าเนินชีวิตและการท ากิจการต่างๆ เพ่ือสังคม 
 2) รับการศึกษาอบรมมรรยาทและศึกษาพระธรรมวินัยด้วยความเคารพ หากศิษย์มี
มรรยาทดี แตกฉานในพระธรรมวินัย ประพฤติดีปฏิบัติชอบก็ย่อมจะเป็นที่เชิดหน้าชูตาประกาศ
ชื่อ เสียงของพระอุปัชฌาย์ในทางหนึ่งด้วย 
 3) คอยอารักขาหรือป้องกันความเสียหายอันจะเกิดแก่พระอุปัชฌาย์  
 4) คอยรักษาน้ าใจและมีความเคารพในพระอุปัชฌาย์ ไม่ท าให้ท่านเสียใจ ให้เกียรติ
ท่าน จะเดินทางไปไหนต้องบอกลา เมื่อกลับมาก็ต้องมากราบรายงานตัว จะท าการสงเคราะห์
คนอ่ืนหรือรับการสงเคราะห์จากคนอ่ืนก็ต้องแจ้งให้ท่านรับทราบด้วย เพ่ือไม่เป็นการข้ามหน้า
ข้ามตาท่าน 
 5) เมื่อพระอุปัชฌาย์อาพาธต้องคอยรักษาพยาบาล คอยดูแลท่านจนกว่าจะหายดี 
 จะเห็นว่า อุปัชฌายวัตรที่กล่าวมานี้จัดเป็นการอุปัฏฐากพระอุปัชฌาย์ที่จะก่อให้เกิด
ความสะดวกสบายแก่พระอุปัชฌาย์ พร้อมกันนั้นก็เป็นสื่อสัมพันธ์ที่จะก่อให้เกิดประโยชน์แก่
สัทธิวิหาริกด้วยนั่นคือจะได้รับการศึกษาอบรมจากพระอุปัชฌาย์เป็นการตอบแทน ถือเป็นการ
สร้างความผูกพันทางธรรมให้แก่บุคคลทั้งสองฝ่ายให้มีความใกล้ชิดกันและได้ระลึกถึงอุปการะที่
ได้กระท าต่อกันแม้กาลเวลาผ่านไปก็จะไม่อาจลืมได้ 
 ส าหรับผู้บวชใหม่ที่ยังต้องถือนิสัยกล่าวได้ว่าเป็นกิจคือมีความผูกพันให้ต้องท าเกี่ยวกับ
ระเบียบของการถือนิสัย แต่ส าหรับผู้พ้นนิสัยแล้ว กล่าวได้ว่าเป็นวัตร คือท าตามที่มีฉันทะใน
การที่จะท า ไม่เป็นการบังคับ การอุปัฏฐากในที่นี้ถ้าพิจารณาระเบียบของการถือนิสัยจะเห็นว่า 
น่าจะมีความมุ่งหมายพิเศษอยู่ประมาณ 2 ประการ คือ 
 1) การท าให้หมดความถือตัว  เพราะพระวินัยที่เกี่ยวกับการถือนิสัยไม่มีการยกเว้นให้
สิทธิพิเศษแก่สัทธิวิหาริกหรืออันเตวาสิกรูปใดเป็นพิเศษ ดังนั้น กุลบุตรผู้เข้ามาบวชไม่ว่าจะมา
จากชาติตระกูลสูง เช่น มาจากวรรณะกษัตริย์ก็ยังต้องท าหน้าที่อุปัฏฐากพระอุปัชฌาย์ที่แม้จะ
เป็นคนสามัญ ความมุ่งหมายอันนี้พอที่จะกล่าวได้ว่า เป็นประโยชน์ด้านการท าลายความ
กระด้างด้วยมานะ หากสัทธิวิหาริกถือตัวจัดไม่ยอมท าการอุปัฏฐากพระอุปัชฌาย์ย่อมยากที่จะ
ได้รับการอบรมสั่งสอนอย่างเต็มที่  
 2) หวังจะให้เกิดความสนิทสนมมีความสามัคคี การได้ท าอุปการะต่อกันนั้นย่อมน ามา
ซึ่งความสนิทสนม ความเป็นกันเอง ตลอดจนถึงจะเป็นโอกาสให้ได้รับโอวาท ค าสั่งสอนที่พิเศษ



168 

 

วารสาร มจร พุทธปญัญาปริทรรศน์  ปีที่ 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2559) 

กว่าธรรมดา และเป็นการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีที่บัณฑิตได้วางไว้แต่ ในอดีตและสืบ
ทอดมาถึงปัจจุบัน (พุทธทาสภิกขุ, 2537)  
 จึงกล่าวได้ว่า อุปัชฌายวัตรนี้มีสาระส าคัญอยู่ที่ลัทธิวิหารริกได้ท าการอุปัฏฐากบ ารุง
พระอุปัชฌาย์ พร้อมกันนั้นก็ถือโอกาสรับการศึกษาอบรมไปด้วย การอุปัฏฐากนี้เป็นการท าที่
ก่อให้เกิดความผาสุกแก่พระอุปัชฌาย์ เป็นการกระท าที่แสดงถึงความเคารพนับถือ ความเป็น
กันเอง เป็นการกระท าให้เป็นตัวอย่างที่ดีงามตามระเบียบ หรือวัฒนธรรม และเป็นการกระท าที่
ท าให้ผู้เป็นสัทธิวิหาริกมีความฉลาด รอบคอบเป็นอย่างยิ่ง ประการส าคัญเป็นข้อปฏิบัติเพ่ือ
สร้างความผูกพันใกล้ชิดระหว่างพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกได้อย่างดียิ่ง  
 3. สัทธิวิหาริกวัตร : ข้อวัตรส าหรับปกครอง ให้การศึกษาและสงเคราะห์ศิษย์ 
 หลังจากภิกษุใหม่มาขอนิสัยหรือกล่าวค าขออาศัยอยู่ในส านักของพระอุปัชฌาย์แล้ว 
พระอุปัชฌาย์จะต้องตระหนักในหน้าที่ของตนด้วยการรับภาระที่จะปกครองและดูแลให้ภิกษุ
นั้นได้รับการศึกษาอบรมจนกว่าจะมีสติปัญญาปกครองดูแลตนเองได้ พระพุทธองค์ก าหนดให้
พระอุปัชฌาย์กระท าวัตรต่อสัทธิวิหาริกเรียกว่า สัทธิวิหาริกวัตร จากการศึกษาพบว่า 
สัทธิวิหาริกวัตรนี้สามารถจ าแนกเป็นข้อปฏิบัติที่เป็นหลักการที่พระอุปัชฌาย์จะใช้ในการ
ปกครองและเป็นแนวทางแห่งการ ศึกษาส าหรับสัทธิวิหาริก 4 ด้าน คือ 
 1) เอาธุระในการให้การศึกษาอบรมแก่สัทธิวิหาริก ให้ครบทั้งข้อสิกขา 3 ด้าน คือ ศีล 
สมาธิ ปัญญา และด้านสาชีพ คือ สิกขาบทที่พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงบัญญัติส าหรับภิกษุผู้อยู่
ร่วมกันมีความประพฤติเสมอกัน มีความสามัคคีกัน  
 2) สงเคราะห์ด้วยบาตรจีวรและบริขารอ่ืนๆ จากนั้นคอยให้ความช่วยเหลือด้วยกิจที่
พอจะช่วยได้   
 3) คอยปกครองดูแลและอารักขาป้องกันความเสียหายอันจะเกิดแก่สัทธิวิหาริก ให้
ศิษย์รักษาตนอยู่ในเพศพรหมจรรย์ได้อย่างมั่นคง  
 4) เมื่อเกิดอาพาธก็เอาใจใส่พยาบาลจนตลอดชีวิต รอจนกว่าจะหาย  (วิ.ม. (ไทย) 
4/67/88-92) 
 จะเห็นว่า สัทธิวิหาริกวัตรที่กล่าวมานี้มีสาระส าคัญ 4 ด้าน คือ ให้การศึกษาอบรม 
สงเคราะห์ด้วยบริขาร ปกครองป้องกันภัยและคอยรักษาพยาบาลยามเจ็บป่วย วัตรข้อนี้ 
พระพุทธองค์มีพุทธประสงค์ให้พระอุปัชฌาย์ตระหนักในหน้าที่ของตน คือ พระอุปัชฌาย์จะต้อง
เอาใจใส่ในการดูแลภิกษุใหม่ที่มาขอนิสัยฝากตัวเป็นศิษย์ อย่างไรก็ตาม หลักการปกครองศิษย์
ในพระพุทธศาสนานั้นมีวัตถุประสงค์ก็เพ่ือจะได้มีโอกาสให้การศึกษา หรือที่เรียกว่าปกครอง
เพ่ือให้การศึกษานั่นเอง ดังที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวไว้ตอนหนึ่งว่า  
    คณะสงฆ์เป็นหมู่หรือชุมชนที่มีการจัดวางระบบระเบียบเป็นอย่ างดี มีอุดมคติมี
จุดมุ่งหมายว่า จะอยู่ร่วมกันด้วยความสงบเพ่ือประพฤติปฏิบัติสิ่งดีงามคือการฝึกตนให้เจริญ
งอกงามในศีล สมาธิ  ปัญญา การที่ก าหนดให้มีพระอุปัชฌาย์และอาจารย์ปกครองนี้จึงเป็น



169 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

หลักประกันว่า ภิกษุผู้บวชเข้ามาใหม่จะได้รับการฝึกฝนตามหลักไตรสิกขา  โดยเริ่มต้นตั้งแต่
อุปสมบทใหม่ไป จนกว่าจะได้บรรลุเป็นพระอรหันต์และให้ภิกษุทุกรูปถือปฏิบัติพระธรรมวินัย
ไปในแนวเดียวกัน (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต), 2539)  
 จึงกล่าวได้ว่า สัทธิวิหาริกวัตรนี้มีสาระส าคัญอยู่ที่การปกครองดูแลเพ่ือให้ศิษย์ได้รับ
การ ศึกษาอบรมจากพระอุปัชฌาย์ เมื่อศิษย์ได้รับการดูแลด้วยดีจากพระอุปัชฌาย์แล้วจะ
ก่อให้เกิดความผูกพัน ความสนิทสนมและความสามัคคีในหมู่สงฆ์  
 อย่างไรก็ตาม ความผูกพัน ความสนิทสนมและความสามัคคีในหมู่สงฆ์ที่กล่าวมานั้น
อาจจ าแนกเป็นความสัมพันธ์ 2 ระดับ คือ 
 1) ความสัมพันธ์ระหว่างสัทธิวิหาริก (ศิษย์) กับพระอุปัชฌาย์ ความสัมพันธ์นี้จะเกิดข้ึน
จากการที่พระอุปัชฌาย์และศิษย์ต่างได้ท าวัตรต่อกันดังได้กล่าวมาแล้วข้างต้น 
 2) ความสัมพันธ์ระหว่างสัทธิวิหาริกกับสัทธิวิหาริกด้วยกัน ความสัมพันธ์นี้จะเกิดขึ้นแก่
ภิกษุที่มีอุปัชฌาย์คนเดียวกัน เรียกว่า สมานุปัชฌายกะ (วิ.มหา.อ. (ไทย) 4/2/793) ภิกษุ
เหล่านี้เป็นผู้ได้รับบรรพชาและอุปสมบทจากพระอุปัชฌาย์คนเดียวกัน พร้อมกันนั้นก็อาจได้เคย
อาศัยอยู่ในวัดพร้อมกัน เคยได้รับการสงเคราะห์จากอาจารย์เหมือนกัน หรือเคยร่วมการท าการ
อุปถัมภ์บ ารุงพระอุปัชฌาย์ด้วยกัน การที่มีความเกี่ยวข้องกันดังกล่าวมานี้จะท าให้ภิกษุเหล่านี้มี
ความรักใคร่ สนิทสนมและมีความสามัคคีกัน นับถือกันและกันในฐานะเป็นศิษย์อ าจารย์
เดียวกัน เป็นที่น่าสังเกตว่า ภิกษุที่มีพระอุปัชฌาย์คนเดียวกันนี้มักจะมีความเป็นเอกภาพกันสูง
มาก เมื่อร่วมกันท ากิจต่างๆ ก็จะให้ความร่วมมือกันอย่างดี ดังจะเห็นได้จากในสมัยพุทธกาล 
ภิกษุที่มีอุปัชฌาย์หรือมีอาจารย์คนเดียวกันมักจะร่วมการจัดการศึกษา ร่วมกันปกครองดูแล
ศิษย์ เมื่อมีศิษย์หรือบุคคลร่วมคณะเจ็บป่วยก็มักจะให้การรักษาพยาบาลด้วยดี  (วิ.ม.อ. (ไทย) 
7/5/2/302) หรือบางกรณีหากเกิดความไม่เข้าใจกัน หรือแตกแยกกันด้วยเหตุใดเหตุหนึ่งก็จะมี
พระอุปัชฌาย์คอยท าหน้าที่ปรับความเข้าใจหรือประสานความสามัคคีให้เกิดขึ้นโดยไม่ยากนัก  
 
สรุป 
 จากการศึกษาการสร้างความสามัคคีในหมู่สงฆ์ตามหลักอุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริก
วัตรสรุปความได้ว่า การที่พระพุทธองค์บัญญัติให้ภิกษุถืออุปัชฌาย์และก าหนดให้พระอุปัชฌาย์
ต้องปกครองดูแลสัทธิวิหาริกนี้เป็นหลักประกันได้ว่า กุลบุตรผู้เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาจะ
ได้รับการ ศึกษาตามหลักไตรสิกขาอย่างแน่นอน พร้อมกันนั้น การที่ก าหนดให้ทั้งสองฝ่าย
กระท าวัตรต่อกันก็เพ่ือให้เกิดประโยชน์ คือ ให้เกิดความผูกพันต่อกัน ซึ่งจะมีผลพลอยได้คือเป็น
การลดทิฏฐิของศิษย์ ให้มีความเคารพย าเกรงในพระอุปัชฌาย์อันจะเป็นการง่ายในการฝึกหัด
พัฒนาด้านอ่ืนๆ และเพ่ือให้ทั้งสองฝ่ายได้ท าอุปการะต่อกัน อันจะได้เกิดความสนิทสนม สมาน
สามัคคีปรองดองและความอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก อุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตรนี้ถือว่ามี
ประโยชน์ต่อสังคมสงฆ์ทั้งในภาวะปกติและในภาวะที่เกิดความขัดแย้ง กล่าวคือในภาวะปกติ 



170 

 

วารสาร มจร พุทธปญัญาปริทรรศน์  ปีที่ 1 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2559) 

การที่ทั้งสองฝ่ายได้ท าอุปการะต่อกัน สิ่งที่เกิดแน่นอน คือความสมานสามัคคีปรองดองอย่าง
แนบแน่น ระหว่างพระอุปัชฌาย์กับสัทธิวิหาริกและรวมทั้งภิกษุร่วมพระอุปัชฌาย์ ภิกษุร่วม
อาจารย์อ่ืนๆ ด้วย หากเกิดความขัดแย้งหรือเกิดอธิกรณ์ การที่คณะสงฆ์ได้ท าอุปการะต่อกัน 
การแก้ปัญหาก็จะเป็นไปโดยง่าย เพราะทั้งสองฝ่ายจะมีความเคารพย าเกรงกัน บางปัญหาแก้ได้
เพราะเห็นแก่พระอุปัชฌาย์หรือเพราะมีความเคารพย าเกรงในตัวพระอุปัชฌาย์ซึ่งถือว่าเป็น
เสมือนผู้ให้ก าเนิดในโลกแห่งพระพุทธศาสนา จึงกล่าวได้ว่า อุปัชฌายวัตรและสัทธิวิหาริกวัตร
เป็นหลักการปฏิบัติเพ่ือสร้างความสามัคคีในหมู่สงฆ์ที่มีความส าคัญและควรน าเสนอให้
แพร่หลายในสังคมไทยปัจจุบัน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



171 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 2 (May- August 2016) 

เอกสารอ้างอิง เอกสารอ้างอิง ::  RReeffeerreenncceess  
 
กรมการศาสนา. (2542). คู่มือพระสังฆาธิการ. กรุงเทพมหานคร : กรมการศาสนา. 
จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2557). พฤติกรรมการบวชของคนไทย. รายงานผลการวิจัย คณะอักษร

ศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ป.หลงสมบุญ. (2549). พจนานุกรม มคธ-ไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : เรืองปัญญา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542)ก. สอนนาค-สอนฑิต ชีวิตพระ ชีวิตชาวพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 

2. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม. 
______. (2540 )ข . พจน านุ กรม พุ ทธศาส ตร์  ฉบั บป ระมวล ธรรม . พิ ม พ์ ครั้ งที่  8. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2540)ค. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2539). สถานการณ์พระพุทธศาสนา กระแสไสยศาสตร์ . กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม.  
พระโมคคัลลานเถระ. (2547). คัมภีร์อภิธานวรรณนา. พระมหาสมปอง มุทิโต แปลและเรียบ

เรียง. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: ประยูรพริ้นท์ติ้ง. 
พุ ทธทาสภิ กขุ . (2537). ค าสอนผู้ บ วชพรรษาเดี ยว  ฉบั บ สมบู รณ์ ของพุท ธทาส . 

กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์การศาสนา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2543). พระไตรปิฎกและอรรถกถา แปล (ชุด 91 เล่ม). (พิมพ์ครั้งที่ 4). 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 

 


