
ศาสนสัมพันธ์เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในประชาคมอาเซียนศาสนสัมพันธ์เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในประชาคมอาเซียน  
RReelliiggiioouuss  RReellaattiioonnss  ffoorr  PPeeaacceeffuullllyy  CCooeexxiissttiinngg  iinn  AASSEEAANN  

CCoommmmuunniittyy  
 

อุทัย  สติม่ัน 
Uthai Satiman 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสวนดุสิต  
Faculty of Humanities and Social Sciences, Suan Dusit University, Thailand. 

Email: uthaisati@gmail.com 
 

 
 

บทคัดย่อบทคัดย่อ  
 ประชาคมอาเซียน (ASEAN Community) เป็นการรวมตัวกันของประเทศ 10 
ประเทศในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้มีวิสัยทัศน์ร่วมกัน คือ การสร้างประชาคมอาเซียนให้มี
ขีดความสามารถในการแข่งขันทางเศรษฐกิจสูง มีกฎเกณฑ์ที่ชัดเจนและมีประชาชนเป็น
ศูนย์กลาง เพ่ือให้เป็นประชาคมที่มีความแข็งแกร่ง สามารถสร้างโอกาสและรับมือสิ่งท้า
ทายต่างๆ ทั้งด้านการเมือง ความมั่นคง ทางเศรษฐกิจ และภัยคุกคามรูปแบบใหม่ เพ่ิม
อํานาจต่อรองและขีดความสามารถการแข่งขันของอาเซียนในเวทีระหว่างประเทศทุกด้าน 
โดยสมาชิกในประชาคมอาเซียนมีสภาพความเป็นอยู่ที่ดี สามารถประกอบกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจได้อย่างสะดวกมากย่ิงขึ้น สมาชิกในชุมชนมีความรู้สึกและความเข้าใจอันดีเป็น
อันหน่ึงอันเดียวกัน แนวคิดเร่ืองศาสนสัมพันธ์  เป็นการผสานทัศนะทางศาสนาของ
ประชาคมอาเซียนเข้าด้วยกันเพ่ือให้ไม่เกิดการแตกแยกต่างความคิดความเช่ือในประเด็น
ทางศาสนาโดยการทําศาสนสัมพันธ์ในหลักคําสอนให้เป็นหลักจริยธรรมสากลโดยยึดหลัก
สันติภาพ เสรีภาพ เสมอภาค และภราดรภาพเป็นแนวทางในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 
  
คําสําคญั :  ศาสนสัมพันธ์, จริยธรรมสากล, ประชาคมอาเซียน 
 
 
 
 
 



38  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2559) 

AAbbssttrraacctt  
 

ASEAN Community is comprised of ten Southeast Asia nations with a 
shared vision in building ASEAN communities, maximizing its potential 
capabilities for a highly competitive economy, having clear policies, being 
centralized for promoting opportunities and coping with challenges in 
politics, economic instability, and any new forms of threats.  In addition, its 
association helps promote bargaining power and ability to compete with 
each other in all spheres.  As a result, the members of ASEAN Community 
will raise their better living standards and be able to engage more 
conveniently in business; community members have mutual feelings and 
understanding. The conceptual of Religious relations is the blending of 
religious views of ASEAN to prevent breach of religious belief by 
implementing religious relations in doctrines as the universal ethics with the 
holding on to peace, freedom, equality and brotherhood as a guide to 
peacefully coexisting. 

 
Keywords:   Religious relations, Universal Ethics, ASEAN Community 
 
 
บทนําบทนํา  
 ในการจัดต้ังประชาคมอาเซียน เสาหลักที่ 3 ประชาสังคมและวัฒนธรรมอาเซียน 
ถือว่าเป็นหัวใจหลักสําคัญ ถ้าประเทศสมาชิกใดให้ความสําคัญกับเสาหลักที่ 3 น้อยเกินไป  
ก็จะเกิดผลกระทบต่อ เสาหลักด้านการเมืองและความม่ันคง และด้านเศรษฐกิจ ศาสนาถือ
ว่าเป็นส่วนหน่ึงของเสาหลักที่ 3 ซึ่งศาสนาจะเป็นสิ่งที่ยึดเหน่ียวจิตใจ ให้พลเมืองอาเซียน
เกิดการรวมตัวในสิ่งที่ดีงาม ควบคุมพฤติกรรมของคนในสังคมให้ดําเนินไปตามบรรทัดฐาน
ของสังคม จนกลายมาเป็นอัตลักษณ์ของประชาคมอาเซียน ศาสนาพุทธก็เช่นเดียวกันเป็น
ศาสนาที่ประเทศในกลุ่มอาเซียนนับถือเป็นส่วนใหญ่ เช่น ไทย ลาว พม่า กัมพูชา สิงคโปร์ 
และเวียดนาม  จะเห็นได้ว่า ศาสนาน้ันเป็นรากเหง้าของวัฒนธรรมที่สามารถพัฒนาคนให้
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมของคนในรัฐให้ประเสริฐ อยู่ในครรลองคลองธรรม  แนวคิดเร่ือง 
“ภาษาคน” และ “ภาษาธรรม” ภาษาคน คือ ภาษาสําหรับสอนศีลธรรมแก่คนที่ยังหนา
ด้วยกิเลส เป็นภาษาต้ืน ๆ ที่สื่อสารกันเพ่ือให้เกิดความเข้าใจในสังคมมนุษย์ เป็นภาษาใน



39 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 1 (January-April 2016) 

ระดับที่ยังมีตัวตน โดยอาจจะนําเอาความคิดความเช่ือที่มีอยู่สังคมมาเป็นเครื่องมือก็ได้ 
เช่นความเช่ือที่ว่า “นรกอยู่ใต้ดิน สวรรค์อยู่บนฟ้า” เป็นต้น ในทรรศนะของท่านพุทธทาส 
ข้อความใดก็ตามที่สื่อออกมาเป็นภาษาคน จะมีความหมายระดับภาษาธรรมซ่อนลึกอยู่
เบ้ืองหลัง ดังน้ัน เราจะต้องตีความภาษาคนให้เข้าถึงความหมายระดับภาษาธรรมให้ได้ เช่น 
เมื่อพูดถึงนรก-สวรรค์ ก็ต้องบอกว่า “นรกหรือสวรรค์น้ัน เป็นไปตามอายตนะ คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย ใจ” ส่วนภาษาธรรม คือภาษาที่กล่าวถึงสัจธรรมในพระพุทธศาสนาโดยตรง 
เป็นภาษาระดับปรมัตถธรรมที่กล่าวถึงความไม่มีตัวตนทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรมของท่าน
พุทธทาส ถือว่าเป็นกรอบแนวคิดสําคัญที่ท่านใช้เป็นฐานในการตีความคัมภีร์มาโดยตลอด   
 ผู้เขียนจึงมุ่งเสนอทางเลือกในการตีความทางศาสนาในลักษณะของการทําศาสน
สัมพันธ์เพ่ือเสนอชุดความรู้ในการสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างศาสนาร่วมกันโดยเสนอ
หลักจริยธรรมสากลเพ่ือสร้างประชาคมอาเซียนให้สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุขโดย
อธิบายแบบรวมไปว่าเป็นภาษาแห่งธรรม ที่มุ่งแสวงหาจุดร่วมของคําสอนของศาสนา
ร่วมกันเพ่ือนําไปสู่ความเห็นถูกต้องร่วมกันต่อไป 

  
ประชาคมอาเซียนประชาคมอาเซียน  
  ประเทศไทยเป็น 1 ใน 5 ประเทศที่ร่วมก่อต้ังสมาคมประชาติแห่งเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ (Association of South East Asian Nations หรือ ASEAN) หรือเรียกกัน
โดยทั่วไปว่า ประชาคมอาเซียน ซึ่งก่อต้ังขึ้นโดยปฏิญญากรุงเทพฯ มีการลงนามที่วังสราญ
รมย์ เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2510 โดยรัฐมนตรีว่าการกระทรวงการต่างประเทศของสมาชิกที่
เริ่มก่อต้ังทั้ง 5 ประเทศ ได้แก่ ไทย อินโดนิเชีย ฟิลิปปินส์ มาเลเชีย และสิงคโปร์ 
(ห้องเรียนอาเซียนออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 25 มีนาคม 2559) โดยแรงผลักดันอันสําคัญที่ทํา
ให้ผู้นําประเทศดังกล่าวตกลงกันที่จะจัดต้ังประชาคมอาเซียน คือ บริบทระหว่างประเทศท่ี
เปลี่ยนแปลงไปทั้งในเรื่องการเมือง เศรษฐกิจ สังคม ทําให้กลุ่มประเทศในอาเซียนต้อง
เผชิญและต้องมีการเตรียมความพร้อมที่จะต้องรับมือกับความท้าท้ายใหม่ๆ (ณัฐตินัน 
วรรณารักษ์, สืบค้นเมื่อ 25 มีนาคม 2559) ซึ่งการรวมตัวก่อต้ังประชาคมอาเซียนในครั้ง
น้ันมีวัตถุประสงค์หลักเพ่ือส่งเสริมความร่วมมือและความช่วยเหลือทางเศรษฐกิจ สังคม 
วัฒนธรรม เทคโนโลยี และการบริหาร ส่งเสริมสันติภาพและความมั่นคงของภูมิภาค 
ส่งเสริมความร่วมมือระหว่างอาเซียนกับต่างประเทศและองค์กรระหว่างประเทศ 
(ห้องเรียนอาเซียนออนไลน์, สืบค้นเมื่อ 25 มีนาคม 2559) โดยในเวลาต่อมามีประเทศ
บรูไนดารุสซาลาม เวียดนาม ลาว พม่า และกัมพูชา เข้ามาเป็นสมาชิกเพ่ิมเติมตามลําดับ 
จนปัจจุบันอาเซียนมีสมาชิกทั้งหมด 10 ประเทศ โดยมีความร่วมมือกัน 3 เสาหลัก ได้แก่  



40  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2559) 

 1) ประชาคมการเมืองและความม่ันคงอาเซียน มีวัตถุประสงค์ที่จะทําใหป้ระเทศ
ในภูมิภาคอยู่กันอย่างสันติสุข  
 2) ประชาคมเศรษฐกิจอาเซยีน มีวัตถุประสงค์ที่จะให้ภูมภิาคเชียตะวันออกเฉียง
ใต้มีความมั่งคง มั่งคั่ง และสามารถแข่งขันกับภูมิภาคอ่ืนๆได้    
 3) ประชาคมสังคมและวัฒนธรรมอาเซียน มีวัตถุประสงค์ที่จะทําให้ภูมิภาคเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้อยู่ร่วมกันในสังคมท่ีเอ้ืออาทร ประชากรมีสภาพความเป็นอยู่ที่ดี ได้รับ
การพัฒนาทุกด้านและมีความมั่นคงทางสังคม โดยความร่วมมือใน 3 เสาหลักข้างต้นแม้จะ
มีวัตถุประสงค์ร่วมกันที่ดีที่จะเอ้ือประโยชน์ให้กับทุกประเทศในกลุ่มประชาคมอาเซียน แต่
ปัจจุบันก็ยังพบปัญหาในการรวมกลุ่มดังกล่าวหลายประการ (บ้านจอมยุทธ์, สืบค้นเมื่อ 25 
มีนาคม 2559) ดังน้ี 

 1. ความแตกต่างทางด้านการเมืองการปกครองของแต่ละประเทศในกลุ่ม
ประชาคมอาเซียน กล่าวคือ ประเทศในกลุ่มอาเซียนมีการปกครอง 4 แบบด้วยกัน คือ 
ประชาธิปไตย เผด็จการทหาร ระบอบกษัตริย์ และคอมมิวนิสต์ ส่งผลทําให้แนวคิดเก่ียวกับ
เรื่องการเมืองและความม่ันคงแตกต่างกัน 

 2. ความแตกต่างทางด้านวัฒนธรรม ภาษาประวัติศาสตร์ การนับถือศาสนา 
เน่ืองจากประเทศในกลุ่มประชาคมอาเซียนนับถือทั้งศาสนาพุทธ คริสต์ และอิสลาม ส่งผล
ทําให้ต้องมีความละเอียดอ่อนในการวางแนวทางการปฏิบัติเน่ืองจากศาสนาที่ต่างกันก็จะมี
ความเช่ือและประเพณีที่แตกต่างกัน 

 3. ความแตกต่างในระดับการพัฒนาเศรษฐกิจ กล่าวคือ มีทั้งประเทศที่มี
ระดับการพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจสูงและมีทั้งประเทศท่ีมีระดับการพัฒนาทางเศรษฐกิจตํ่า
มาก ทําให้เกิดการรวมกลุ่มของกลุ่มประเทศที่มีการพัฒนาทางเศรษฐกิจตํ่า  

 4. ความขัดแย้งในประวัติศาสตร์ กล่าวคือ ประเทศสมาชิกอาเซียนส่วนใหญ่
เคยมีความขัดแย้งทางประวัติศาสตร์ทั้งสิ้น เช่น ประเทศไทยขัดแย้งกับประเทศพม่า 
เวียดนามกับไทย เป็นต้น 

ซึ่งปัญหาความแตกต่างและความขัดแย้งดังกล่าวหากไม่ได้รับความสนใจหรือไม่
ได้รับการแก้ปัญหาไปที่รากฐานของปัญหาดังกล่าวอย่างจริงจัง การรวมตัวกันของประเทศ
ในกลุ่มประชาคมอาเซียนก็คงยังไม่สามารถรวมตัวกัน สร้างประโยชน์ร่วมกัน และเป็นมิตร
กันได้อย่างถาวร เน่ืองจากรากฐานลึกๆแล้วยังมีเรื่องความแตกต่างและเรื่องความขัดแย้ง
เบ้ืองหลังในระหว่างประเทศอยู่ ซึ่งในระยะยาวของการรวมตัวกันอาจก่อให้เกิดปัญหาขึ้น
ได้เน่ืองจากความแตกต่างในระดับรากฐานที่ไม่ได้รับการจัดการที่ถูกต้อง 

 
 



41 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 1 (January-April 2016) 

แนวคิดศาสนสัมพันธ์ในประชาคมแนวคิดศาสนสัมพันธ์ในประชาคมอาเซียนอาเซียน  
ศาสนสัมพันธ์ คือการสร้างความสัมพันธ์อันดีกับผู้ที่นับถือศาสนาอ่ืนๆ โดยยึด

ความรัก ความเป็นพ่ีน้องกันเป็นหลัก เพ่ือเสริมสร้างความเข้าใจอันดีต่อกัน รับรู้คุณค่าที่มี
ในศาสนาของกันและกัน และร่วมมือกันสร้างสรรค์ภราดรภาพและสันติภาพในสังคมด้วย
เหตุผล คือ  

1. ทางการเมือง โลกปัจจุบันแคบลง ประเทศต่างๆ มีการติดต่อสัมพันธ์กันโดย
จําเป็น ไม่มีประเทศใดอยู่โดดเด่ียวได้ การติดต่อกันมีในระดับต่างๆ  

2. มนุษยวิทยา มนุษย์มีหลายสิ่งแตกต่างกัน แต่ก็มีหลายสิ่งเหมือนกัน เราไม่
สามารถบอกได้ว่าของใครดีกว่าของใคร เพราะดีเลวโดยทั่วไปเป็นอัตวิสัย ขึ้นอยู่กับสภาพ
และความต้องการในแต่ละสถานที่และกาลเวลา จะอย่างไรก็ตาม มนุษย์ก็มีสิ่งที่ตรงกัน คือ
มุ่งแสวงหาสิ่งที่ดีสําหรับตนเอง เพียงแต่เครื่องมือที่ใช้อาจแตกต่างกันตามสภาพเท่าน้ัน 
ศาสนาก็เช่นเดียวกัน จะว่าใครดีกว่าใครไม่ได้ เพราะต่างก็เป็นเคร่ืองมือที่มนุษย์ใช้เพ่ือ
บรรลุจุดหมายเดียวกัน คือความดีสูงสุด  

3. ทางด้านสังคม ทุกศาสนาต้องช่วยเสริมสร้างสังคมให้ดีขึ้น เพราะศาสนาคือ
วัฒนธรรมรูปแบบหน่ึงของสังคม ทั้งน้ีมิได้หมายความว่าศาสนาเป็นเพียงปรากฏการณ์
อย่างหน่ึงทางสังคม ซึ่งจะต้องขึ้นกับสังคมและอยู่ใต้อาณัติของสังคม แต่หมายความว่า
ศาสนาต้องพูดจาภาษามนุษย์ ต้องอยู่กับมนุษย์และอยู่เพ่ือมนุษย์ ทุกศาสนาพึงร่วมมือกัน
เพ่ือสร้างสรรค์สังคม โดยรวมพลังกัน แทนที่จะต่างคนต่างทํา หรือบางทีทําสิ่งที่ขัดแย้งกัน  

4. ทางด้านศาสนา ธรรมชาติของคนเรามักจะมีปมเขื่อง คือถือว่าตัวดีกว่าคนอ่ืน 
นอกจากเข้าประเด็นที่กล่าวในข้อ 2 แล้ว ยังมีข้อคิดอีกว่าเราจะรู้ว่าศาสนาของเราดีกว่า
ของคนอ่ืนน้ัน เราจําเป็นต้องรู้จักทั้งศาสนาของเราและศาสนาของคนอ่ืนอย่างดี จึงจะ
สามารถเปรียบเทียบกันได้ แต่ถ้าคนหน่ึงรู้ศาสนาของคนอ่ืนอย่างดีแล้ว จะเลิกคิดถึงปม
เขื่องของตนทันที แต่จะเกิดความคิดใหม่ว่า ความดี ความจริง ไม่มีใครสามารถผูกขาดได้ 
แต่เป็นสมบัติของส่วนรวม ย่ิงกว่าน้ัน การรู้จักศาสนาอ่ืนอย่างดีน้ัน ยังทําให้รู้จักศาสนาของ
ตัวดีขึ้นด้วย  

5. ทางเทววิทยา ศาสนาเจริญและพัฒนา โดยอาศัยความสัมพันธ์ เหมือนมนุษย์
แต่ละคนเจริญและพัฒนาโดยอาศัยความสัมพันธ์กับเพ่ือนมนุษย์ด้วย กัน ศาสนาจะอยู่
เฉยๆไม่ได้ ต้องเป่ียมด้วยพลัง ต้องพัฒนาก้าวหน้าอยู่เสมอ สู่วุฒิภาวะโดยพบปะสัมพันธ์กับ
ศาสนาอ่ืนๆ ที่แม้จะมีอะไรที่แตกต่างกัน แต่ก็มีอะไรท่ีจะแบ่งปันเพ่ือความเจริญก้าวหน้า
ของกันและกัน ไม่มีศาสนาใดครบถ้วนสมบูรณ์ ไม่ต้องพัฒนาอีกแล้ว  

 
 



42  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2559) 

มุมมองของผูน้ับถือศาสนา 4 ประการ 
1. คิดว่าศาสนาแตกต่างกันจนไม่มีทางสัมพันธ์กันได้ เมื่อเช่ือว่าศาสนาของตัวจริง 

ศาสนาอื่นก็ต้องเท็จ ศาสนาของตัวดี ศาสนาอ่ืนก็ต้องไม่ดี ผลตามมาก็คือการไม่ผ่อนปรน 
การดูถูกเหยียดหยามศาสนาอื่น  

2. ศาสนาเหมือนกันทุกศาสนา ไม่มีอะไรแตกต่างกัน เอกลักษณ์ของแต่ละศาสนา
จะหายไป กลายเป็นศาสนารวม ใครจะนับถือศาสนาใด หรือนับถือก่ีศาสนาก็มีค่าเท่ากัน 
เป็นการเข้าใจคําว่า “ศาสนาไหนๆก็ดีทั้งน้ัน” อย่างไม่ถูกต้อง คําว่า "ดีทั้งน้ัน" ไม่ได้
หมายความว่าต้องเหมือนกัน แต่อาจจะดีคนละอย่าง  

3. แต่ละศาสนาต่างเดินไปคนละทาง แต่ไปบรรจบกันที่จุดหมายปลายทาง 
ยอมรับว่าศาสนาแตกต่างกัน คือเดินคนละทาง และเหมือนกัน คือมุ่งไปสู่จุดหมาย
ปลายทางเดียวกัน แต่ไม่จําเป็นต้องสัมพันธ์กันในโลกน้ี จะไปสัมพันธ์กันในโลกหน้า 

4. แต่ละศาสนามีทั้งสิ่งที่เหมือนและแตกต่างกัน แต่มีความกลมเกลียวกัน ทําให้
เกิดมิติใหม่ที่สวยงามและหลายหลากโดยอาศัยเอกลักษณ์ของแต่ละศาสนา เปรียบเสมือน
เพชรงามหลายชนิดมาประดับเรือนแหวนหรือสร้อยเส้นเดียวกันช่วย เพ่ิมคุณค่าและความ
งามย่ิงขึ้น น่ีคือท่าทีของศาสนสัมพันธ์ที่ถูกต้องและควรสนับสนุน 

การเข้าถึงศาสนาอ่ืนน้ันยากย่ิง และแทบจะเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้ การตัดสินศาสนา
อ่ืนน้ันจะต้องเข้าถึงศาสนานั้นจริงๆ ซึ่งมิใช่เพียงเรียนรู้ทางด้านสติปัญญาเท่าน้ัน แต่
หมายถึงต้องมีประสบการณ์ด้วยตนเองจึงจะเรียกว่าเข้าถึงศาสนาน้ันจริงๆ ตัวอย่างเช่น คน
ที่จะเข้าถึงคริสตศาสนาจริงๆ ก็ต้องเข้ามาปฏิบัติจริงๆด้วย จึงจะเข้าใจว่าภาวนาแบบคริสต์
น้ันคืออะไร ศีลมหาสนิทน้ันคืออะไร พระบัญญัติน้ันคืออะไร สําหรับศาสนาอ่ืนก็
เช่นเดียวกัน ซึ่งในทางปฏิบัติ เรามิอาจทําได้เช่นน้ันจริงๆ ศาสนามิใช่เป็นเรื่องของตํารา แต่
เป็นเรื่องของประสบการณ์ เราแต่ละคนจึงมีความจํากัดเอามากๆ ทางที่ดีก็คือ อย่าตัดสิน
ใครเลยจะดีกว่า ดังนั้นในเบ้ืองต้นจึงควรศึกษาและทําความเข้าใจในหลักการคําสอนของ
ศาสนาโดยการวางใจเป็นกลางค้นหาแก่นแห่งคําสอนของศาสนาต่างๆ ได้อย่างถูกต้องและ
ชัดเจนก็สามารถเกิดความสัมพันธ์อันดีระหว่างกันได้ 
 
ภาษาธรรม  : แนวคิดเพื่อสร้างอัตลักษณร์่วมในประชาคมอาเซียน 

หลักการตีความ “ภาษาคน ภาษาธรรม” เป็นการปรับเปลี่ยนระดับภาษาจาก
ภาษาคนสู่ภาษาธรรม อาจมีความจําเป็นต้องปรับเปลี่ยนระบบการ “รับรู้” ของผู้ฟังเป็น
พ้ืนฐานก่อนจึงจะเข้าใจภาษาธรรมได้ในที่สุด พุทธทาสภิกขุ ได้พยายามนําหลักการของ
ภาษาคน ภาษาธรรมมาอธิบายเร่ืองพระเจ้า เพ่ือสามารถสร้างความเข้าใจระหว่าง
พระพุทธศาสนาและคริสตศาสนาขึ้น  แต่ท่านก็ตีความ “พระเจ้า” ต่างจากคริสตกาล ท่าน



43 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 1 (January-April 2016) 

ให้เหตุผลว่าในพระพุทธศาสนาก็มีพระเจ้าแต่ในความหมายของกฎธรรมชาติ ท่านกล่าวถึง
คําจํากัดความของ“พระเจ้า” คือ “สิ่ง   สูงสุดกว่าสิ่งใด เป็นสิ่งที่เราต้องกลัว ต้องพ่ึงพา 
ต้องเช่ือฟัง ต้องเคารพนับถือ” (พุทธทาสภิกขุ, 2525 : 7)  ดังน้ันในพระพุทธศาสนาก็มี
พระเจ้าในความหมายที่ได้แก่ กฎอิทัปปัจยตา  (ปฏิจจสมุปบาท)  

คําว่า ”พระเจ้า” ที่พุทธทาสภิกขุใช้บ่อยมากจนหลายคนคิดว่าท่านกําลังเป็น 
“คริสต์” มากกว่าเป็น “พุทธ” แต่ถ้าเข้าใจแนวคิดของท่านต้ังแต่ปาฐกถา “คริสตธรรม 
พุทธธรรม” ปี 2510 จะเห็นว่าสําหรับท่าน “พระเจ้า” ของชาวพุทธ ก็คือ “บรมธรรม” 
หรือธรรมน้ันเอง เน่ืองจากการใช้คําว่า “ธรรม” ทําให้คนเข้าใจแบบนามธรรมมากกว่า 
ท่านจึงเลือกใช้คําว่า “พระเจ้า” ซึ่งเข้าใจได้ทั้งบุคลาธิษฐานและธรรมาธิษฐาน   

 พุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า โลกไม่มีทางรอดอ่ืนนอกจากศีลธรรมกลับมา มีแต่ศาสนา
กลับมาศาสนาที่เคยช่วยโลกมาแล้วจะต้องกลับมาให้วงการท่ีเสื่อมอํานาจในโลก เป็นเจ้าก้ี
เจ้าการในการที่จะดึงให้ศาสนากลับมา  องค์การสหประชาชาติก็จะเป็นองค์การพิทักษ์
ศีลธรรมของโลก ไม่เป็นเพียงสํานักงานทุ่มเถียงเรื่องผลประโยชน์อย่างเดียวว่าทําตนให้เป็น
มนุษย์ (พุทธทาสภิกขุ, 2528 : 7) ธรรมะนี้มีลักษณะเป็นสากลและเป็นพลวัตรนิยามแห่ง
ความคิดรวบยอดคือ “กฎแห่งธรรมชาติ”ปรากฏการณ์ที่ปรากฏขึ้นในโลกสามารถอธิบาย
ได้ด้วยลักษณะธรรมะอย่างมีกฎเกณฑ์และมีเหตุผล  

การดําเนินชีวิตที่สมบูรณ์ ตามทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุต้องรู้วิธีที่จะทําให้มี
ชีวิตที่ดี โดยตอบคําถามพ้ืนฐานที่สุดให้ได้ก่อนว่า เราเกิดมาทําไม หรืออะไรคือความหมาย
ของการมีชีวิตอยู่ ซึ่งการหาคําตอบดังกล่าว ต้องอาศัยความเข้าใจธรรมะอย่างถูกต้อง และ
ปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้อง เมื่อเข้าใจ และปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้อง ก็จะบรรลุถึงการมีชีวิตที่
สมบูรณ์ ซึ่งหมายถึง ชีวิตที่มีความเป็นมนุษย์เต็มเป่ียม และมีคุณค่าต่อสังคมและโลก  ควร
มีทัศนะดังน้ี 

1. หลักความเป็นเพื่อนร่วมทุกข์ในทัศนะของพุทธศาสนา ในอริยสัจข้อที่ 1 
พุทธศาสนามองว่า ความทุกข์เป็นสัจธรรมอย่างหน่ึงของชีวิต สภาวะของความทุกข์ที่
เป็นไปตามกฎธรรมชาติคือ ความเกิด แก่ เจ็บ ตาย และสภาวะของทุกข์ทางจิตวิญญาณคือ
ความด้ินรนทางจิตใจที่ถูกขับเคลื่อนด้วยพลังแห่งความโลภ โกรธ หลง ซึ่งส่งผลให้เกิดความ
ทุกข์ทางสังคม เ ช่น การแก่งแย่งแข่งขัน ความขัดแย้ง และการเบียดเบียนกดขี่
นานาประการ พุทธศาสนามองว่าชีวิตมนุษย์และสรรพสัตว์ต่างตกอยู่ในภาวะแห่งความ
ทุกข์ดังกล่าวน้ีด้วยกันทั้งสิ้น จึงถือว่า “สรรพสัตว์คือเพ่ือนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย เรา
จึงควรอยู่ร่วมกันด้วยคุณธรรมคือความเมตตา ให้อภัย ไม่เบียดเบียน หรือพยาบาทจองเวร
กันและกัน”  



44  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2559) 

2. หลักแห่งความรักและการรับใช้ของศาสนาคริสต์ หลักน้ีปรากฏในคําสอนของ
พระเยซู ที่ว่า “จงรักพระเจ้าอย่างสุดจิตสุดใจ” และ “จงรักเพ่ือนมนุษย์เหมือนตัวท่าน
เอง” จากหลักคุณธรรมดังกล่าวนํามาสู่หลักปฏิบัติที่ว่า “จงรับใช้พระเจ้าโดยการรับใช้
เพ่ือนมนุษย์” หรือ “การรับใช้เพ่ือนมนุษย์คือการรับใช้พระเจ้า”  หลักคุณธรรมและหลัก
ปฏิบัติดังกล่าวน้ีมีความหมายว่า ความรักที่บริสุทธ์ิคือคุณธรรมที่หลอมรวมเราให้เป็นหน่ึง
เดียวกับพระเจ้า และเป็นหน่ึงเดียวทั้งเรา พระเจ้าและเพ่ือนมนุษย์  

 
หลักจริยธรรมสากลเพ่ือประชาคมอาเซียน 

  การนําแนวคิดจริยธรรมสากลมาเป็นแกนกลางในการสร้างจุดร่วมกันระหว่าง
ระหว่างศาสนาก็เป็นอีกแนวทางหน่ึงที่จะช่วยให้การอยู่ร่วมกันของคนในประชาคมอาเซียน
เกิดสันติสุข ในบทความน้ีจะพิจารณาในมุมมองพระพุทธศาสนาว่ามีหลักคําสอนที่มีความ
เป็นสากลสามารถอธิบายได้ตามแนวคิดแบบจริยธรรมสากลได้ ดังน้ี   

1. หลักสนัติภาพ  
การจัดสังคมให้เป็นสุขโดยไม่ต้องใช้อาชญา คือมีศีลธรรมเป็นรากฐานและ

การเมืองก็เป็นระบบศีลธรรมไปด้วย เพราะว่าเป็นปัจจัยแห่งสันติภาพ (พุทธทาสภิกขุ, 
มปป)สันติภาพในพระพุทธศาสนาและตามทัศนะของ พุทธทาสภิกขุ หมายถึงความมี
สันติภาพ ความสงบ ต้ังแต่สันติภาพข้ันต้นที่สุดจนกระทั่งถึงขั้นสุดท้าย คือนิพพาน ซึ่งกว่า
จะถึงระดับน้ันได้พระพุทธศาสนาได้วางโครงสร้างเพ่ือเป้าหมายดังกล่าว ด้วยข้อปฏิบัติ
เรียกว่าไตรสิกขา สรุปว่า ลักษณะของความสงบกาย วาจา ซึ่งเป็นความสงบภายนอก และ
ความสงบใจซ่ึงเป็นความสงบภายในของพระอรหันต์ทั้งหลาย  ผู้ได้บรรลุนิพพานจึงเป็นไป
เพ่ือสันติสุข จึงเป็นสิ่งที่แสดงถึงภาวะที่เป็นบรมสุขของพระนิพพาน เพราะเป็นสภาวะที่
ปราศจากสรรพกิเลสเคร่ืองทําให้เร้าร้อนทั้งปวง เป็นสภาวะที่ไม่มีความกระวนกระวาย ไม่
มี ความหิวด้วยอํานาจกิเลส เป็นสภาวะที่เป็นสุขสดใส สุขสงบ (สันติ)  เป็นสภาวะสงบเย็น 
ประดุจนํ้าดับกระหาย 

 
2. หลักเสรีภาพ 
เสรีภาพ ตรงกับคําว่าถึง “วิมุติ” หลุดพ้นไปจากการครอบงําของกิเลส แต่เสรีภาพ

ในความหมายทั่วไปหมายถึง “อํานาจของบุคคลในอันที่จะกระทําในสิ่งที่ตนประสงค์จะ
กระทําและที่จะไม่กระทําในสิ่งที่ตนไม่ประสงค์กระทํา” (วรพจน์ วิศรุตพิชญ์, 2538) แต่
เป็นเสรีภาพภายนอกเท่าน้ัน ในทัศนะของนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา กล่าวถึง
เสรีภาพภายนอกไว้ 4 ระดับ คือระดับตํ่าสุดหมายถึงความมีอิสระที่จะทําอะไรก็ได้ตามใจ
ชอบ ระดับที่สองเป็นเสรีภาพที่จะทําตามใจชอบภายในขอบเขตที่กําหนด เป็นเสรีภาพตาม



45 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 1 (January-April 2016) 

เง่ือนไข  ระดับที่สามเป็นเสรีภาพในความหมายของดุลยภาพ  คือมีการรับรู้ว่า ตนเองมี
เสรีภาพ  แต่ก็เห็นว่าเสรีภาพของตนต้องสัมพันธ์กับเสรีภาพของคนอ่ืน  เสรีภาพระดับน้ี
คล้ายกับเสรีภาพตามเง่ือนไข แต่มีปัญญาที่เข้าใจตามความเป็นจริงเป็นกรอบการมอง จึง
ไม่ได้รู้ว่าขอบเขตจํากัดน้ันเป็นการบีบคั้นตนเอง ระดับที่สี่คือเสรีภาพท่ีเป็นความพร้อมที่จะ
ให้โอกาสแก่คนอ่ืน เสรีภาพน้ีมีความสําคัญมากกว่าระบอบประชาธิปไตย (P.A. Payutto, 
1994) พระพุทธเจ้าให้สิทธิเสรีภาพแก่บุคคลทุกคนเสมอกัน เพราะว่าตนมีสิทธิเสรีภาพเท่า
เทียมกับบุคคลอ่ืนในการที่จะกระทําตนให้ดีขึ้นหรือเลวลง ดังพุทธพจน์ว่า “เรามีกรรมเป็น
ของตนเป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นกําเนิดมีกรรมเป็นเผ่าพันธ์ุมีกรรมเป็นที่อาศัย
กระทํากรรมใด ไว้ดีก็ตามช่ัว ก็ตามเราจักได้รับผลของกรรมน้ัน” (องฺ.ปญ ฺจก. (ไทย) 
22/57/99–100) 

3. หลักความเสมอภาค  
หลักความเสมอภาคเป็นหลักธรรมที่ว่าทุกคนเป็นเพ่ือนทุกข์ เกิด แก่  เจ็บ  ตาย  

จะต้องมีหน้าที่ต่อสู้เพ่ือความหลุดรอดจากความทุกข์  และมีหน้าที่ที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืน 
ความเสมอภาคเป็นหลักธรรมสําคัญในพระพุทธศาสนา  (ที.ปา. (ไทย) 11/111–140/83–
102) อย่างไรก็ตามพระพุทธศาสนาก็คํานึงถึงความเสมอภาคในทางกฎหมายหรือทางวินัย
ด้วย ในวินัยมีกฎเกณฑ์ให้แสดงความเคารพจากผู้มาทีหลัง ในด้านความเป็นอยู่ภายนอกทุก
คนมีโอกาสท่ีจะได้รับการแบ่งปันปัจจัยเคร่ืองเลี้ยงชีพที่มีอยู่ในสังคมน้ันๆ ดังพระพุทธพจน์
ใน  อัคคัญญสูตรว่า “ทุกคนไม่ว่าเกิดในวรรณะไหน ก็อาจประกอบทางแห่งอกุศล คือ
ทุจริตกาย วาจา ใจได้ด้วยกัน อาจงดเว้นทางอกุศล มีสุจริต กาย วาจา ใจ ได้ด้วยกัน  
“วาเสฏฐะ และภารทวาชะ ธรรมเท่าน้ันเป็นของประเสริฐสุดในหมู่คนทั้งในปัจจุบัน และ
อนาคต”  (ที. ปา. (ไทย) 11/111–140/83–102) 

4. หลักภราดรภาพ     
ภราดรภาพคือความเป็นพ่ีน้องกันโดยธรรม ในทางพระพุทธศาสนาที่เห็นว่าคนเรา

ควรอยู่อย่างช่วยเหลือเก้ือกูลกัน รักใคร่กันห่วงใยกันเหมือนเป็นญาติพ่ีน้อง เป็นคนใน
ครอบครัวเดียวกัน พระพุทธศาสนาไม่เน้นให้เรียกร้องเอาจากผู้อ่ืน แต่เน้นการให้ผู้อ่ืน
มากกว่า   หากจะกล่าวว่าคนเรามีสิทธิที่หมายถึงศักยภาพที่จะพัฒนาตนเอง ย่อมจะ
เหมาะสมกว่า (บุญธรรม พูนทรัพย์, 2540) ธรรมที่สนับสนุนหลักภราดรภาพในทาง
พระพุทธศาสนา คือ สาราณียธรรม  (ที. ปา. (ไทย) 11/324/321) พระพรหมคุณาภรณ์
ป.อ. ปยุตโต (2551)ได้อธิบายความสาราณียธรรมว่า เป็นธรรมเพ่ือสร้างความสัมพันธ์กับ
เพ่ือนร่วมงาน ร่วมกิจการหรือร่วมชุมชน ตลอดจนพ่ีน้องร่วมครอบครัว พึงปฏิบัติตาม
หลักการอยู่ร่วมกัน (ธรรมเป็นเหตุให้ระลึกถึงกัน) เป็นฐานให้รักและเข้าใจกันมี 6 ประการ 
คือ  



46  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2559) 

1) เมตตากายกรรม ทําต่อกันด้วยเมตตา คือแสดงไมตรีและหวังดีต่อเพ่ือน
ร่วมงาน ร่วมกิจการ ด้วยการช่วยเหลือกิจการต่างๆ โดยเต็มใจ แสดงอาการกิริยาสุภาพ 
เคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 

2) เมตตาวจีกรรม พูดต่อกันด้วยเมตตา คือ ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์  
สั่งสอนหรือแนะนําตักเตือนกันด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพ แสดงความเคารพนับถือ 
ทั้งต่อหน้าและลับหลัง  คือต้ังจิตปรารถนาดีคิดทําสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อกัน มีหน้าตายิ้ม
แย้มแจ่มใสต่อกัน  

4) สาธารณโภคี ได้มาแบ่งกันกินกันใช้ คือแบ่งปันลาภผลท่ีได้มาโดยธรรม แม้เป็น
ของเล็กน้อยก็แจกจ่ายให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคท่ัวกัน 

5) สีลสามัญญตา ประพฤติให้ดีเหมือนเขา คือ มีความประพฤติสุจริตดีงาม รักษา
ระเบียบวินัยของส่วนรวม ไม่ทําตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือเสื่อมเสียแก่หมู่คณะ 

6) ทิฏฐิสามัญญตา ปรับความเห็นเข้ากันได้ คือ เคารพรับฟังความคิดเห็นกัน  
มีความเห็นชอบร่วมกัน ตกลงกันได้ในหลักการสําคัญ ยึดถืออุดมคติหลักแห่งความดีงาม 
หรือจุดหมายสูงสุดอันเดียวกัน   

หลักการดังกล่าวข้างต้นสามารถนําไปใช้ได้กับทุกศาสนาเพราะเป็นหลักการสากล 
ที่สอดคล้องกับหลักการทางศาสนาอ่ืนๆ รวมถึงหลักการเมืองการปกครองในฝ่ายบ้านเมือง
ได้ด้วย หากผู้บริหารประเทศที่อยู่ในประชาคมอาเซียนได้ตระหนักและมีความเข้าใจ 
ประชาชนในทุกระดับมีความรู้ความเข้าใจหลักการดังกล่าวประชาคมอาเซียนก็สามารถ
สร้างอัตลักษณ์ร่วมโดยไม่มีการแบ่งแยกทําให้สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข อย่างไรก็
ตามผู้เขียนมีข้อสังเกตว่าถึงแม้ว่าหลักจริยธรรมสากลที่เป็นหลักการที่ผู้บริหารประเทศ
กําหนดเป็นตัวบทกฎหมายและนํามาให้คนในชาติปฏิบัติตาม แต่จุดอ่อนก็คือ แนวคิดที่ขาด
การยึดโยงกับศาสนาซึ่งมีความเช่ือมโยงกับองค์ศาสดา อันนํามาซึ่งความศรัทธาเลื่อมใส 
และการก่อให้เกิดการปฏิบัติตามอย่างสุดจิตสุดใจไม่ใช่ด้วยการบังคับ ดังน้ันหลักการทาง
ศาสนาก็ยังมีความจําเป็นอย่างสูงสุดในการเป็นส่วนสําคัญในการสร้างสรรค์สังคมให้เป็นไป
ในทิศทางที่ถูกต้อง  
 
สรุปสรุป 
 การรวมตัวกันเป็นประชาคมอาเซียนเป็นแนวคิดที่ต้องการเห็นความเป็นอันหน่ึง
อันเดียวกัน มีความเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันกันทั้งทางด้านเศรษฐกิจ ด้านสังคม ด้านวัฒนธรรม และ
ด้านความปลอดภัยความมั่นคงของประเทศต่างๆ ในกลุ่มประชาคมอาเซียน ใน
ขณะเดียวกันความแตกต่างของแต่ละประเทศในกลุ่มประชาคมอาเซียนก็เป็นปัญหาสําคัญ
ประการหน่ึงที่จะทําให้การรวมกลุ่มกันไม่สามารถที่จะดําเนินไปได้อย่างถาวร การที่จะทํา



47 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 1 No. 1 (January-April 2016) 

ให้การรวมตัวกันของประเทศต่างๆในประชาคมอาเซียนมีความมั่นคง ย่ังยืน และถาวร จึงมี
ความจําเป็นอย่างย่ิงที่ต้องหวนกลับมาฐานของการมีชีวิตอยู่บนรากฐานของการเคารพ
ความมีคุณค่าของทุกสรรพสิ่งและทุกสรรพชีวิตและการช่วยเหลือกันและกันให้พ้นจาก
ความทุกข์ในแต่ละประเทศประสบอยู่เพ่ือมุ่งไปสู่จุดหมายเดียวกันคือความสุขอย่างย่ังยืน 
ซึ่งจะทําให้การรวมกลุ่มก่อต้ังเป็นประชาคมอาเซียนบนรากฐานดังกล่าวเกิดเป็นกลุ่ม
ประชาคมที่น่าอยู่ สร้างสรรค์ และความพร้อมที่จะแบ่งปันสิ่งดีๆ ความสุขและการไม่
ก่อให้เกิดความทุกข์ใดๆไปให้กับภูมิภาคต่างๆท่ัวโลก มากกว่าการมุ่งแข่งขันกัน เบียดเบียน
กัน ทําลายกันเพ่ือช่วงชิงความเป็นหน่ึงในทุกด้าน การอยู่ร่วมกันก็จะเกิดสันติสุขทั้งใน
ระดับประชาคมอาเซียนและในระดับโลก เพราะท้ายที่สุดทุกประเทศในประชาคมอาเซียน
และประเทศในภูมิภาคอ่ืนๆต่างเข้าใจว่ามนุษย์ทุกคนทุกเช้ือชาติทุกภาษาทุกท้องที่ต่าง
ต้องการพ้นจากความทุกข์และมีสันติสุขด้วยกันทั้งสิ้น ดังน้ันการใช้แนวคิดเร่ืองภาษาธรรม 
จึงเป็นการผสานทัศนะทางศาสนาของประชาคมอาเซียนเข้าด้วยกันเพ่ือให้ไม่เกิดการ
แตกแยกต่างความคิดความเช่ือในประเด็นทางศาสนาโดยการทําศาสนสัมพันธ์ในหลักคํา
สอนให้เป็นหลักจริยธรรมสากลโดยยึดหลักสันติภาพ เสรีภาพ เสมอภาค และภราดรภาพ
เป็นแนวทางในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 
 
 

 
 
เอกสารอ้างอิงเอกสารอ้างอิง  
 
บ้านจอมยุทธ์. ปัญหาในการรวมกลุ่มและความก้าวหน้าของอาเซียน, สืบค้นเมื่อ 25 

มี น าคม  2 5 59,  จ าก  http://www.baanjomyut.com/library_2 / asean_ 
community/12.html. 

Baanjomyut. Problems in integration and The progress of ASEAN. Retrieved 
March, 25 25589 from http://www.baanjomyut.com/ library_2/asean_ 
community/12.html. 

บุญธรรม พูนทรัพย์. (2540). มโนทัศน์เรื่องสิทธิไม่จําเป็นสําหรับพุทธศาสนา. วารสารพุทธ
ศาสน์ศึกษา, 4 (2), 47-63. 

Poonsap, B. (1997). The concept of rights is required for Buddhism. Journal 
of Buddhist Studies, 4 (2), 47-63. 



48  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2559) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์. 
(พิมพ์ครั้งที่ 12). กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2008). Dictionary of Buddhist. (12th 
ed.). Bangkok: Mahachulalongkorn University. 

พุทธทาสภิกขุ.  (2528). ปาฐกถาธรรมของพุทธทาสภิกขุ. พุทธจักร. 35 (1). 
Buddhadasa. (1985). Publication of Buddhadasa Bhikkhu. Buddhachakra. 35 

(1). 
พุทธทาสภิกขุ. (2525) . เก่ียวกับสิ่งที่เรียกว่า “พระเจ้า”. กรุงเทพมหานคร: การพิมพ์พระ

นคร. 
Buddhadasa. (1982). About something called “God”. Bangkok: Pranakorn 

Printing. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: 

MCU Press.  
วรพจน์ วิศรุตพิชญ์. (2538). สิทธิเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ. กรุงเทพมหานคร: สํานักงาน

กองทุนสนับสนุนการวิจัย. 
 Witsarutapitchaya. W. (1995). Rights and freedoms based on the 

Constitution. Bangkok: The Thailand Research Fund.. 
 


