
พระเจดีย์ : การบูชาในพระพุทธศาสนา 
Cetiya (Pagoda) : Worshipping in Buddhism 

พระศรีสทุธพิงศ์ (สมส่วน) 
Phrasrisutthiphong (Somsuon) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  

Nakhonsawan Campus 
Email: ssps2501@gmail.com 

 

 
 
บทคัดย่อ 

 บทความเรื่องน้ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษา คติเรื่องการบูชาพระเจดีย์ในสมัยพุทธกาล 
จากการศึกษาพบว่า เจดีย์คือสิ่งก่อสร้างทรงสูงเหมือนลอมฟางที่มีพัฒนาการมาจากการสร้าง
สถูปสําหรับบรรจุอัฐิของบรรพบุรุษ ใช้หินและดินเหนียวก่อเป็นรูปวงกลมล้อมรอบเนินดินแล้ว
ปักร่มหรือฉัตรเพ่ือใช้เป็นเคร่ืองหมายแสดงฐานันดรศักด์ิ การบูชาพุทธเจดีย์ ในพระพุทธศาสนา
จําแนกการบูชาออกเป็น  2 อย่าง คือ (1) อามิสบูชา การบูชาด้วยสิ่งของ (2) ปฏิบัติบูชา การ
บูชาด้วยการปฏิบัติ จัดเป็นการแสดงความเคารพต่อบุคคลหรือวัตถุที่มีค่าทางจิตใจ บุคคลและ
วัตถุสิ่งของที่ควรบูชาในพระพุทธศาสนามี  2 ประเภท ได้แก่ (1) บุคคลผู้ควรแก่การบูชา 
เรียกว่า ปูชนียบุคคล ได้แก่ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้าและพระอริยสาวก (2) ปูชนียวัตถุ 
ได้แก่ พระปฏิมา พระสถูปเจดีย์ ต้นโพธ์ิ คัมภีร์บันทึกคําสอนเป็นต้น 
 การบูชาสามารถกระทําได้หลายวิธี เช่น การถวายสิ่งของเครื่องสักการะมีดอกไม้  การ
กราบไหว้ เป็นต้น ประเภทของพระเจดีย์ จําแนกได้ 4 ประเภท คือ (1) บริโภคเจดีย์ (2) ธาตุ
เจดีย์ (3) อุทเทสิกเจีย์ และ (4) ธรรมเจดีย์ ผู้ทําการบูชาพระเจดีย์ย่อมได้รับอานิสงส์ คือทรัพย์
สมบัติ ทั้งโลกิยสมบัติโลกุตตรสมบัติ การสร้างพระเจดีย์และการบูชาพระเจดีย์ย่อมจะอํานวย
ผลานิสงส์ที่พึงประสงค์ให้ได้ตามสมควรแก่การปฏิบัติ ถือเป็นการทําหน้าที่ธํารงสืบต่ออายุ
พระพุทธศาสนาสืบไป  
 
คําสําคัญ: พระเจดีย์; การบูชา; พระพุทธศาสนา 
 
 
 



36  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

Abstract 
 This article aims to study on the Buddhist Doctrine on Cetiya (Pagoda) 
Worshipping in the Buddha’s Time. Based on the study, it was found that Cetiya 
(Pagoda) was a kind of building with high haystack shape developed from stupa 
constructed for containing ancestor’s relics. It was constructed by shaping clay 
and stone into ring shape for encircling a molehill stabbed down with a many 
tired umbrella for showing rank of nobility. Subsequently, this kind of building 
has become Cetiya (Pagoda) as shown in present. When Buddhism was 
emerged, this doctrine was also incorporated with the teaching. Buddhist Cetiya 
(Pagoda) worshipping in Buddhism was classified into 2 types including: (1) 
Amisapuja (incentive offering) or worhip with offerings; (2) Patipattipuja or 
worship that was considered as the manner of paying respect to person or 
object with spiritual value. There were 2 types of persons and objects that 
should be worshipped in Buddhism including:  (1)  Persons who should be 
worshipped was called as venerable persons including Buddha, Individually 
Enlightened One; private Buddha, and disciples of the Buddha; (2) sacred 
objects including Buddha images, satupa and Cetiya (Pagoda), Bodhi trees, and 
Buddhist scripture, etc. 
 There were several methods of worshipping, for example, worship 
with offerings including flowers, prostrating, etc.  Cetiya (Pagoda) was classified 
into 4 types as follows: (1) Paribhoga-Cejiyai (2) Dhatu-Cejiyai (3) Uddesika-Cejiyai 
and (4) Dhamma-Cejiya. Person worshipping Cetiya (Pagoda) would gain virtue 
including treasures (Lokiyasampatti and Lokuttarasampatti). Cetiya (Pagoda) 
building and worshipping would give desirable virtue upon the practices and it 
was also deemed as another way to inherit Buddhism further. 
 
Keywords: Cetiya; Worship; Buddhism  
 
 
 
 
 
 



37 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2017) 

บทนํา  
 ประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นศรีลังกา ไทย ลาว เมียนมาร์ หรือกัมพูชา 
เมื่อมีการสร้างวัดขึ้น นอกจากจะสร้างเสนาสนะ เช่น กุฎี ศาลา มณฑป โรงฉันเป็นต้นเพ่ือ
ประโยชน์แก่การพํานักอาศัยของพระภิกษุสามเณรแล้ว ก็มักจะสร้างสิ่งก่อสร้างประเภทพระ
เจดีย์ไว้ประจําวัดด้วย คติน้ีถือปฏิบัติสืบต่อมาต้ังแต่ครั้งสมัยพุทธกาลจนกระทั่งถืงปัจจุบัน พระ
เจดีย์จึงถือว่าเป็นศาสนสถานที่มีความสําคัญต่อพระพุทธศาสนา ทั้งในแง่ศูนย์รวมทางจิตใจ 
เป็นเคร่ืองแสดงออกถึงความเจริญทางสถาปัตยกรรมและศิลปะทางพระพุทธศาสนา 
พุทธศาสนิกชนถือกันว่าพระเจดีย์เป็นศรีสง่าแก่วัด เป็นสิ่งกระตุ้นเตือนให้ระลึกถึงพระรัตนตรัย
และแสดงถึงความเจริญรุ่งเรืองของพุทธศิลปะได้อย่างดีย่ิง 
 บรรพบุรุษชาวไทยต้ังแต่อดีตถึงปัจจุบันต่างให้ความเคารพพระเจดีย์ จึงนิยมสร้างพระ
เจดีย์รูปทรงต่างๆ ขึ้นในวัดหรือศาสนสถาน รวมทั้งสถานที่มีภูมิทัศน์สวยงาม เช่น ยอดเขา ริม
ฝั่งแม่นํ้าและสถานที่เกิดเหตุการณ์สําคัญทางประวัติศาสตร์ มีการประดับประดาด้วยวัตถุมีค่า
อย่างวิจิตรสวยงาม จากน้ันก็มีประเพณีนมัสการหรือการบูชากราบไหว้เพ่ือความเป็นสิริมงคล 
อย่างไรก็ตาม คติเรื่องการบูชาพระเจดีย์น้ีในบางประเด็นสังคมยังมีความเข้าใจคลาดเคลื่อนอยู่ 
โดยที่คนจะให้ความสําคัญกับการบูชาด้วยสิ่งของเท่าน้ัน แต่ละละเลยการบูชาด้วยการปฏิบัติซึ่ง
เป็นสิ่งที่พระพุทธองค์สรรเสริญ อีกประการหน่ึงน้ัน การบูชาก็ทําเพ่ืออ้อนวอนมากกว่าการบูชา
เพ่ือโน้มน้าวใจระลึกถึงคุณพระรัตนตรัย ในบางสถานท่ีมีการทําลายพระเจดีย์อย่างน่าเสียดาย 
ปัญหาเหล่าน้ีแสดงให้เห็นว่า คนในสังคมไม่น้อยที่มีความเข้าใจคติเรื่องการบูชาพระเจดีย์ยังไม่
ถูกต้อง 
 บทความน้ีต้องการจะนําเสนอคติเรื่องการบูชาพระเจดีย์ในมุมมองของพระพุทธศาสนา
เถรวาท ผู้เขียนจะได้กล่าวถึงความหมายหมาย ความเป็นมา ประเภทและหลักการบูชาใน
พระพุทธศาสนา จากน้ันจะกล่าวถึงคติเรื่องการบูชาในประเด็นต่างๆ พร้อมกับบอกถึงโทษของ
การทําลายเจดีย์ ในตอนท้ายจะกล่าวถึงอานิสงส์ของการสร้างและการบูชาพระเจดีย์ เพ่ือเป็น
แนวทางปฏิบัติที่ถูกต้อง ตามลําดับดังต่อไป 
 
ความหมายของพระเจดีย์ 
 คําว่าเจดีย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนามีหลายความหมาย มีรายละเอียดดังต่อไปน้ี 
           คําว่า เจดีย์ ประกอบศัพท์มาจาก “จิตฺ, จิ” ธาตุ มีความหมายว่า ก่อสร้าง, สั่งสม และ
บูชา มาจากธาตุ จิตฺ ลง ณฺย ปัจจัย ในนามกิตก์ ดังรูปวิเคราะห์ว่า (1) จยิตพฺพนฺติ เจติยํ (ที่ช่ือ
ว่าเจดีย์ เพราะเป็นสิ่งอันเขาก่อสร้าง) (2) ปูเชตพฺพนฺติ เจติยํ (ที่ช่ือว่าเจดีย์ เพราะเป็นสิ่งควร
บูชา) เจดีย์ มีความหมายว่า สั่งสม, และก่อสร้าง มาจากธาตุ จิ ลง ณฺย ปัจจัย ในนามกิตก์ ดัง
รูปวิเคราะห์ว่า (1) ยํ  ฐานํ ชเนน อิฏฺฐกาทีหิ จยิตพฺพํ   ตสฺมา ตํ  ฐานํ  เจติยํ (สถานที่ใด อันชน
ก่อสร้างด้วยอิฐเป็นต้น ฉะน้ัน สถานที่น้ัน ช่ือว่า เจดีย์ (2) จิตฺเต กตํ  ฐปิตนฺติ เจติยํ (สถานที่ช่ือ



38  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

ว่าเจดีย์ เพราะเขาทําไว้ คือ ต้ังไว้ในจิต ; บูชา) (3) ปูเชตพฺพนฺติ เจติยํ (สิ่งใดที่เขาควรบูชา เหตุ
น้ันสิ่งน้ันช่ือว่า เจดีย์) รูปศัพท์ของคําว่า เจดีย์ ในอภิธานปฺปทีปีกา และอภิธานปฺปทีปีกาสูจิระบุ
ว่า เจดีย์ มีความหมายว่า บูชา มาจากธาตุ จิตฺ ในนามกิตก์ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนานิยมเรียก
อีกอย่างหน่ึงว่า “ถูป” ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า “สถูป” (พระโมคคัลลานะและพระสุภูติเถระ, 
2535; ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) หากจําแนกจะมีลักษณะที่แตกต่างกัน เช่น นัยแรกหมายถึง 
สิ่งก่อสร้างเป็นรูปคล้ายลอมฟางมียอดแหลม เรียกกันเป็นสามัญว่า พระเจดีย์ นัยที่สองหมายถึง 
ที่เคารพนับอันเป็นความหมายเคลื่อนจากความหมายนัยแรก (พระยาอนุมานราชธน, 2503) 
นอกจากน้ีเจดีย์ หมายถึง สิ่งที่เคารพนับถือ บุคคล สถานที่หรือวัตถุที่ควรเคารพบูชา ในทาง
ศิลปกรรมไทยหมายถึงสิ่งที่ก่อเป็นยอดแหลมเป็นที่บรรจุสิ่งที่เคารพนับถือ เช่น พระธาตุและอัฐิ
บรรพบุรุษ เป็นต้น  เนินดินเหนือหลุมฝังศพ หลุมฝังศพหรือสถูป เสาที่คล้ายรูปกรวยเป็น
เหลี่ยมสําหรับบรรจุอัฐิของคนตาย  และสถานที่บูชาสักการะ (พระพุทธเจ้า) มีความหมาย
เหมือนกับสถูป (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต), 2551; Williams, 1979; Humphreys, 
1963) 
 สรุปความได้ว่า เจดีย์ หมายถึง สิ่งก่อสร้างสําหรับบรรจุสิ่งที่ควรเคารพมีพระธาตุเป็น
ต้น หลุมฝังศพหรือสถูป  เนินดินเหนือหลุมฝังศพ พระพุทธรูป ความหมายเดิมหมายถึงสถานท่ี
ควรเคารพบูชาบวงสรวง มี วิหาร อาราม ต้นไม้ศักด์ิสิทธ์ิเป็นต้น  
 
เจดีย์ในบริบทสังคมชมพูทวีป 
 เจดีย์ คือ สิ่งก่อสร้างเน่ืองในพระพุทธศาสนา สร้างขึ้นเพ่ือใช้เป็นที่บรรจุพระบรม
สารีริกธาตุขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระอัฐิธาตุ ทั้งยังใช้เป็นสัญลักษณ์แห่ง
พระพุทธศาสนาเพ่ือให้เหล่าบรรดาพุทธศาสนิกชนได้ใช้เป็นสถานที่เคารพ สักการะหรือรําลึกถึง
พระพุทธเจ้า การสร้างเจดีย์มีพัฒนาการมาจากการสร้างสถูปฝังศพ ในสมัยพุทธกาลคือนําศพ
ไปฝังแล้วก่อหินรูปวงกลมล้อมรอบ จากน้ันจึงทําเนินดินมีการปักร่มหรือฉัตรเพ่ือใช้เป็น
เครื่องหมายแสดงฐานันดรศักด์ิหรือใช้เป็นเคร่ืองหมายให้รู้ว่าเป็นที่ฝังอัฐิธาตุของผู้ใด ต่อมาเมื่อ
สถูปได้รับความนิยมในสมัยพุทธกาลจึงมีการเปลี่ยนแปลงโดยทําการฌาปนกิจให้เรียบร้อย
เสียก่อน จากน้ันจึงนํามาบรรจุหรือฝังลงในเนินดิน แล้วกลายมาเป็นเจดีย์ดังที่เราได้เห็นใน
ปัจจุบัน (กมลรัตน์ ชวนสบาย, 2556) 
 สถูปหรือเจดีย์ในพระพุทธศาสนา มีความเป็นมาที่กล่าวได้ว่าเป็นพุทธประสงค์โดยตรง 
และกล่าวได้ว่า ประเพณีนิยมในการสร้างพระสถูปเจดีย์น้ัน มีเฉพาะในพระพุทธศาสนาเท่าน้ัน 
และนิยมสร้างกันมาต้ังแต่สมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์ชีพอยู่ แม้แต่คราวที่พระสารีบุตรผู้
เป็นพระอัครสาวกเบ้ืองขวานิพพาน หลังจากทําฌาปนกิจสรีระแล้ว พระพุทธเจ้าก็ยังสั่งให้พระ
จุนทะและคณะสร้างเจดีย์เพ่ือบรรจุสารีริกธาตุไว้ที่ประตูพระเชตวัน เมืองสาวัตถี และส่วนหน่ึง



39 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2017) 

ให้สร้างสถูปเจดีย์บรรจุไว้ที่นาลันทาบ้านเกิด ความจริง ประเพณีนิยมในการสร้างสถูปหรือเจดีย์
น้ีมีมาก่อนพุทธกาล สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดํารงราชานุภาพกล่าวไว้ในเรื่อง 
“ตํานานพุทธเจดีย์” ตอนหน่ึง “พระสถูปน้ัน เดิมสร้างสําหรับบรรจุพระบรมธาตุ ตามแบบแผน
อันมีประเพณีในมัชฌิมประเทศต้ังแต่ก่อนพุทธกาล” เข้าใจว่าเป็นสิ่งศักด์ิสิทธ์ิประเภทหน่ึงใน
หลายประเภทที่คนอินเดียโบราณนิยมสร้าง โดยเฉพาะกลุ่มคนที่อยู่ในเช้ือชาติเดียวกันกับ
พระพุทธเจ้า สันนิษฐานว่า คนกลุ่มศากยะอาจเป็นกลุ่มเดียวกันกับพวกอารยันที่อพยพลงจาก
ตอนเหนือของอินเดีย แต่ต่อมาไม่เห็นด้วยกับระบบสังคมวัฒนธรรมที่อารยันส่วนใหญ่ถือปฏิบัติ 
โดยเฉพาะการแบ่งชนช้ันทางสังคมออกเป็นวรรณะ กลุ่มน้ีจึงแยกตัวออกมาเรียกช่ือว่า 
“ศากยะ” และสร้างวัฒนธรรมประเพณีแบบใหม่ขึ้นมาถือปฏิบัติในกลุ่มของตนเอง เมื่อญาติ
เสียชีวิตก็นิยมเผาศพและเก็บกระดูกไว้บูชา โดยสร้างที่เก็บ ซึ่งถ้ามีขนาดใหญ่โตก็เรียกว่าสถูป 
(พระมหาสมจินต์ สมมาปญฺโญ, 2560)  

ความเป็นมาของการบูชาพระเจดีย์ 
 ในพระพุทธศาสนาจําแนกการบูชาออกเป็น 2 อย่าง คือ1) อามิสบูชา การบูชาด้วย
สิ่งของ ได้แก่การบูชาด้วยเครื่องสักการะมีดอกไม้ ธูปเทียน ของหอมและปัจจัย 4 เป็นต้น แต่ใน
อรรถกถาท่านหมายเอาการทําการสักการะ เคารพ นบนอบและการไหว้ด้วย และ 2) ปฏิบัติ
บูชา การบูชาด้วยการปฏิบัติ (องฺ.ทุกฺก. (ไทย) 21/157/124; มังคลัตถทีปนี แปล. 1/57/80) 
ได้แก่ การสมาทานศีล การเจริญจิตภาวนา หรือการทําความดีด้วยการปฏิบัติธรรมปรารภ
บุคคลผู้มีคุณธรรมสูงส่งมีพระพุทธเจ้าเป็นต้น 
 ชาวพุทธนิยมทําการบูชาแก่ทั้งบุคคลและวัตถุที่มีคุณธรรมสูงและมีค่าทางจิตใจ แต่ใน
บทความน้ี ผู้เขียนจะกล่าวถึงเฉพาะการบูชาต่อปูชนียวัตถุที่เป็นเจดีย์เท่าน้ัน จากการศึกษา
พบว่า คติเรื่องการบูชาพระเจดีย์ในพระพุทธศาสนานั้นสืบเน่ืองมายาวนานต้ังแต่สมัยที่พระพุทธ
องค์ยังทรงพระชนม์อยู่ คติน้ีมีในชมพูทวีปก่อนที่พระพุทธศาสนาจะอุบัติในโลกนี้มีบุคคลที่
หลังจากเสียชีวิตแล้วควรสร้างสถูปเจดีย์บรรจุอัฐิไว้ 4 ประเภท คือ [ที.ม. (ไทย) 10/206/153; 
องฺ.ทุกฺก. (ไทย) 20/56/98, องฺ.ทุกฺก. (ไทย) 21/247/367] 
 (1) พระสัมมาสัมพุทธเจ้า (3) พระสาวกของพระพุทธเจ้า 
 (2) พระปัจเจกพุทธเจ้า  (4) พระเจ้าจักรพรรดิ 
 คติน้ีเป็นคําสอนเริ่มแรกของการบูชาพระเจดีย์ในพระพุทธศาสนา และในการต่อมา
พัฒนารวมไปถึงคติการไปนมัสการสังเวชนียสถาน 4 ตําบลด้วย เพ่ือให้เห็นภาพชัดเจนจะได้
กล่าวถึงประวัติของพระพุทธองค์ในส่วนที่เก่ียวกับสังเวชนียสสถาน 4 ตําบล ดังต่อไปน้ี 
 ก่อนที่จะเสด็จดับขันธปรินิพพาน พระอานนท์ได้ทูลถามพระพุทธองค์ว่า “ข้าแต่
พระองค์ผู้เจริญ เมื่อก่อนภิกษุทั้งหลายผู้จําพรรษาในทิศทั้งหลายมาเฝ้าพระตถาคต ข้าพระองค์



40  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

ทั้งหลาย ย่อมได้พบ ได้ใกล้ชิดภิกษุทั้งหลายผู้เป็นที่เจริญใจ ก็เมื่อพระผู้มีพระภาคเสด็จ ล่วงลับ
ไป ข้าพระองค์ทั้งหลายจะไม่ได้พบ ไม่ได้ใกล้ชิดภิกษุทั้งหลายผู้เป็นที่เจริญใจ (อีก)” พระผู้มี
พระภาคตรัสตอบพระอานนท์สรุปความได้ว่า “อานนท์ สังเวชนียสถาน 4 แห่งน้ีเป็นสถานที่ 
(เป็นศูนย์รวม) ที่กุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู คือ   
  (1) สถานที่ประสูติ (ชาตสถาน)  
  (2) สถานที่ตรัสรู้ (อภิสัมพุทธสถาน)   
  (3) สถานที่แสดงปฐมเทศนา (ธัมมจักกัปปวัตนสถาน) 
   (4) สถานที่ปรินิพพาน (นิพพุตสถาน) 
  ชนเหล่าใดเหล่าหน่ึงจาริกไปยังเจดีย์จักมีจิตเลื่อมใส ตายไป ชนเหล่าน้ัน ทั้งหมด
หลัง จากตายแล้วจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ [ที.ม. (ไทย) 10/202/150-151]  
 ชาวพุทธทั่วโลกจะให้ความสาํคัญกับพระดํารัสน้ี เพราะเช่ือกันว่าหากได้ไปนมัสการ
สถานที่ 4 แห่งน้ันจะมีความรู้สึกว่าได้ทําตามพระดํารัสที่รบัสั่งกับพระอานนท์ อีกเหตุผลหน่ึงซึ่ง
ถือว่าเป็นเรื่องที่สําคัญมากคอื สถานที่ 4 แห่งน้ันจะให้ความรู้สึกเหมือนเราได้อยู่ใกล้ได้เข้าเฝ้า
ได้สัมผัสกับสถานที่และบรรยากาศอันเดียวกับที่พระพุทธองค์เคยสัมผัส ชาวพุทธทั่วโลกจึงนิยม
เดินทางไปนมัสการสังเวชนียสถาน ณ แดนพุทธภูมิน้ัน (สมเด็จกรมพระยาดํารงราชานุภาพ, 
2469)  

ความสําคัญของพระเจดีย์ 
 เจดีย์ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาไม่ได้หมายถึงแค่สิ่งก่อสร้างซึ่งก่อเป็นรูปคล้าย
ลอมฟาง มียอดแหลม บรรจุสิ่งที่นับถือมีพระธาตุ เป็นต้น (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) เท่าน้ัน 
แต่เจดีย์ (เจติยํ) ยังหมายถึงสิ่งสําคัญ 4 อย่าง คือ 
 1) พระเจดีย์ คือ สถานที่ที่ประชาชนเคารพบูชา [ขุ.ขุ.อ.(ไทย) 39/1/1/313] ได้แก่ 
สวนป่า ต้นไม้ใหญ่ ต้นโพธ์ิ กองทราย เนินดิน จอมปลวก เทวสถาน อิฐที่ก่อเป็นทรงสูงเป็นต้น 
ที่ประชาชนเคารพบูชา โดยภูมิภาคที่น่ารื่นรมย์มีสวนดอกไม้และสวนผลไม้เป็นต้นเป็นสถานท่ี
น่ายําเกรงเรียกว่า อารามเจดีย์ ป่าที่ต้องนําเคร่ืองพลีกรรมไปเซ่นสรวงและป่าที่ต้ังศาลเป็นที่สิง
สถิตของเทวดาเป็นต้นเรียกว่า วนเจดีย์ ต้นไม้ที่ควรบูชาใกล้ประตูหมู่บ้านและนิคม เป็นต้น
ชาวบ้านเข้าใจว่าเป็นทิพพวิมานของเทวดา เรียกว่า รุกขเจดีย์ [ม.มู.อ.(ไทย) 17/1/1/297]  
พระเจดีย์ประเภทนี้มีอยู่ทุกยุคทุกสมัยแม้ในช่วงที่พระพุทธศาสนายังไม่อุบัติ พวกมนุษย์เมื่อถูก
ความกลัวคุกความหรือต้องการได้บุตรจะพากันมากราบไหว้บูชาขอพร  
 2) พระเจดีย์ คือ สถานที่ที่พระพุทธเจ้าเคยพักอาศัย เช่น พระคันธกุฎีของพระปทุ
มุตตรพุทธเจ้ามุงบังด้วยใบปทุมหรือสร้างเป็นรูปดอกปทุมเรียกว่า ปทุมุตตรเจดีย์ [ขุ.อป.อ.
(ไทย) 71/ 8/2/137] สถานที่ที่พระพุทธองค์ประทับเสวยวิมุตติสุขเรียกว่า อนิมิสเจดีย์ รัตนจง



41 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2017) 

กรมเจดีย์ รัตนฆรเจดีย์ [ขุ.พุทฺธ.อ(ไทย) 73/9/ 2/30-31] ต้นไทรใหญ่ในสวนตาลหนุ่มที่ประ
พุทธเจ้าเคยประทับเมื่อคราวเสด็จไปโปรดพระเจ้าพิมพิสารเรียกว่า สุปติฏฐเจดีย์ [วิ.ม.อ.(ไทย) 
6/4/1/110] สถานที่ที่พระพุทธเจ้าประทับแสดงมหาปเทส 4 เรียกว่า อานันทเจดีย์ [ที.ม.(ไทย) 
10/187/134] สถานที่ที่พระพุทธองค์ปลงอายุสังขาร เรียกว่า ปาวาลเจดีย์ [ที.ม.(ไทย) 
10/167/116] พระเจดีย์ที่เก่ียวข้องกับพระพุทธเจ้าที่พุทธบริษัทควรไปนมัสการ 4 แห่ง คือ 
สถานที่ต้ังมหาโพธิบัลลังก์ สถานที่ประกาศพระธรรมจักรในป่าอิสิปตนะ สถานที่ประดิษฐ์บันได
สมัยเสด็จลงจากเทวโลก ณ ประตูเมืองสังกัสสนคร และสถานที่ประดิษฐ์เท้าพระแท่นบรรทม
สมัยปรินิพพานเรียกว่า อจลเจดีย์ [ม.มู.อ.(ไทย) 18/1/2/434] รอยพระพุทธบาทที่ทรงประทับ
ไว้ที่ริมผั่งแม่นํ้านิมมทาเรียกว่า ปทเจดีย์ [ม.อุ.อ.(ไทย) 23/3/2/449]  
  3) พระเจดีย์ คือ สถานที่บรรจุพระอัฐิธาตุของพระพุทธเจ้า [ขุ.เปต.อ.(ไทย) 
49/2/2/441] เช่น พระเจดีย์ที่สร้างบรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระสิทธัตถพุทธเจ้าพุทธเจ้า 
[ขุ.อป.อ.(ไทย) 71/8/2/331] สถูปเจดีย์ในเมืองราชคฤห์ที่พระเจ้าอชาตศัตรูสร้างบรรจุพระบรม
สารีริกธาตุซึ่งขอมาจากเจ้ามัลละ  สถูปเจดีย์ที่เมืองทั้ง 8 สร้างบรรจุระบรมสารีริกธาตุที่ของมา
จากเจ้ามัลละ เรียกว่า ธาตุเจดีย์  
 4) พระเจดีย์ คือ วาจาที่กล่าวออกมาเพ่ือแสดงความเคารพพระธรรมวินัย ได้แก่  
คําสรรเสริญพระพุทธเจ้า พระธรรมและพระสงฆ์ของพระเจ้าปเสนทิโกศล พระพุทธองค์รับสั่ง
ให้ภิกษุสงฆ์เรียนไว้ เพราะประกอบด้วยประโยชน์เป็นเบ้ืองต้นแห่งพรหมจรรย์ เรียกว่า  
ธัมมเจดีย์ [ม.ม.(ไทย) 13/374/458-459]  
 ตามความหมายน้ีทําให้เห็นว่า สิ่งที่เรียกว่าพระเจดีย์มีความมายมากกว่าที่เข้าใจใน
ปัจจุบัน ส่วนมากมีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา มีทั้งส่วนที่เป็นสถานที่และเป็นหลักธรรม 
 อย่างไรก็ตาม เมื่อจะจําแนกพระเจดีย์ซึ่งก่อด้วยวัสดุมีอิฐเป็นต้นตามที่รับทราบโดย 
ทั่วไปจําแนกได้ 4 ประเภท คือ 
 (1) บริโภคเจดีย์ พระเจดีย์ที่บรรจุบริขารมีผ้ากรองน้ํา ประคดเอว บาตร จีวรเป็นต้น
ของพระพุทธเจ้า (อรรกถานิธิกัณฑสูตรว่า ต้นโพธ์ิเป็นบริโภคเจดีย์) 
 (2) ธาตุเจดีย์ พระเจดีย์ที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า 
 (3) อุทเทสิกเจีย์ พระเจดีย์ประดิษฐานพระพุทธรูป และพระปฏิมาที่สร้างเป็นตัวแทน
ของพระพุทธเจ้า [ขุ.ขุ.อ. (ไทย) 39/1/1/313]  
 (4) ธรรมเจดีย์ พระเจดีย์ที่บรรจุใบลาน หนังสือ เป็นต้นที่เขียนบันทึกธรรมต่าง ๆ มี 
ปฏิจจสสุมปบาทเป็นต้น  
 ถึงแม้จะจําแนกพระเจดีย์เป็น 4 ประเภท แต่ที่นิยมปฏิบัติกันในปัจจุบันคือ เมื่อสร้าง
พระเจดีย์เสร็จแล้วมักนําสิ่งของต่าง ๆ ที่เก่ียวเน่ืองกับพระพุทธศาสนามาบรรจุไว้ทั้งหมด จึง
กลายเป็นว่าพระเจดีย์หลังหน่ึงใช้บรรจุทั้งเคร่ืองอัฐบริขาร พระบรมสารีริกธาตุ พระพุทธรูป ใบ



42  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

ลานและคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ส่วนวัสดุที่นํามาสร้างเป็นพระเจดีย์ในอดีตน้ัน มีทั้งที่เป็น
ทราย ดินเหนียว อิฐ ศิลา แผ่นเงิน แผ่นทองเป็นต้น ขึ้นอยู่กับศรัทธาของผู้สร้าง 
 
วัตถุประสงค์ของการสร้างพระเจดีย์ 
 การสร้างพระเจดีย์ในอดีตมีวัตถุประสงค์พอประมวลได้ดังน้ี 
 1) เพ่ือเป็นสถานที่บูชาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 
 2) เพ่ือบรรจุอัฐบริขาร สิ่งของเครื่องใช้ และพระอัฐิธาตุของบุคคลสําคัญมีพระพุทธเจ้า 
พระอริยสาวก พระเจ้าจักรพรรดิเป็นต้น เป็นอนุสรณ์สถานระลึกถึงท่านผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ 
 3) เพ่ือเป็นเครื่องระลึกว่าสถานที่น้ันเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธศาสนาครั้งแรกหรือ
เป็นที่เกิดขึ้นของเหตุการณ์สําคัญในประวัติศาสตร์ 
 4) เพ่ือเป็นสถานที่บรรจุเก็บรวบรวมศาสนวัตถุสําคัญ เช่น พระพุทธรูป คัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา และจุดศูนย์รวมในการศึกษาและปฏิบัติ 
 5) เพ่ือแสดงความเลื่อมใสศรัทธาอย่างย่ิงในพระพุทธศาสนา เป็นต้น 
 จากที่กล่าวาจะเห็นว่า การสร้างพระเจดีย์น้ันไม่ได้มีวัตถุประสงค์เพ่ือเป็นที่บูชา (อามิส
บูชา) เท่าน้ัน ยังใช้เป็นที่ศึกษาปฏิบัติธรรม (ปฏิปัตติบูชา) ได้ด้วย เพราะพระเจดีย์ถือว่าเป็น
ตัวแทนหรือเป็นเคร่ืองกระตุ้นเตือนให้ระลึกถึงพระพุทธเจ้า 
 
วิธีปฏิบัติต่อพระเจดีย์ 
 เมื่อก่อสร้างพระเจดีย์เสร็จแล้วมีทําเนียมปฏิบัติ คือ ต้องทาํการกราบไหว้บูชา โดยท่าน
ถือว่าการไปเพ่ือไหว้พระเจดีย์ การไปเพ่ือไหว้ต้นโพธ์ิ การไปเพ่ือนิมนต์พระสงฆ์ การเห็นภิกษุ
ทั้งหลายเข้าบ้านที่เหมาะแก่โคจรเพ่ือบิณฑบาตแล้วต้อนรับ การรับบาตร การปูลาดอาสนะ 
การตามส่ง ช่ือว่าเป็นเมตตากายกรรมของพวกคฤหัสถ์ เมื่อมีผู้บอกว่า พวกเราจะไปไหว้พระ
เจดีย์ จะไปไหว้ต้นโพธ์ิ จะฟังธรรม จะบูชาด้วยประทีป พวงมาลัยและดอกไม้ จะสมาทาน
ประพฤติสุจริต 3 จะถวายสลากภัตเป็นต้น ช่ือว่าเป็นเมตตาวจีกรรมของคฤหัสถ์ 
 ในบริเวณรอบพระเจดีย์จะต้องปัดกวาดให้สะอาดเรียบร้อย หาเคร่ืองสักการะ เช่น 
ดอกไม้ ธูป เทียน เป็นต้นมาบูชา ลานพระเจดีย์จะต้องกวาดให้สะอาดเรียบร้อยเช่นกัน กิจด้าน
การดูแลรักษาพระเจดีย์ (เจติยังคณวัตร) เป็นอุปการะต่อการเรียนกรรมฐานะของกุลบุตร 
เพราะเป็นการชําระอภิสมาจาริกศีลจะช่วยให้กรรมฐานก้าวหน้าอย่างรวดเร็ว ดังความในอรรถ
กถาพระวินัยว่า  

“กุลบุตร (ผู้เรียนกรรมฐาน) ควรชําระศีล 4 อย่างให้หมดจดก่อน ในศีลน้ัน มีวิธี
ชําระให้หมดจด 3 อย่าง คือ ไม่ต้องอาบัติ ออกจากอาบัติที่ต้องแล้ว และไม่เศร้าหมอง
ด้วยกิเลสทั้งหลาย, จริงอยู่ ภาวนาย่อมสําเร็จแก่กุลบุตรผู้มีศีลบริสุทธ์ิอย่างน้ัน, 
กุลบุตรควรบําเพ็ญแม้ศีลที่ท่านเรียกว่าอภิสมาจาริกศีลให้บริบูรณ์ดีเสียก่อนด้วย



43 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2017) 

อํานาจวัตรเหล่าน้ี คือ วัตรที่ลานพระเจดีย์ วัตรที่ลานต้นโพธ์ิ อุปัชฌายวัตร 
อาจริยวัตร วัตรที่เรือนไฟ วัตรที่โรงอุโบสถ ขันธกวัตร 82 มหาวัตร 14..เมื่ออภิสมา
จาริกวัตรบริบูรณ์ ศีลก็จะบริบูรณ์ เมื่อศีลบริบูรณ์ สมาธิย่อมถือเอาห้อง” [วิ.มหา.อ. 
(ไทย) 2/1/2/350]  

 เมื่อพระเจดีย์ชํารุดไปตามกาลเวลาก็ต้องเอาใจใส่ปฏิสังขรณ์ให้งดงามคงทนอย่างเดิม 
ท่านถือว่า การงานคือการกระทําจีวร การย้อมจีวร การทําความสะอาดที่พระเจดีย์ เมื่อปฏิบัติ
ต่อพระเจดีย์ด้วยดีดังที่กล่าวแล้วย่อมได้อานิสงส์มากและได้ช่ือว่าเป็นผู้มีความเคารพยําเกรงใน
พระบรมศาสดา แต่หากไม่ปฏิบัติดังที่กล่าวมาย่อมได้ช่ือว่าเป็นผู้ไม่มีความเคารพยําเกรงในพระ
ศาสดา  
 
วิบากกรรมที่เกิดจากการทําลายหรือการไม่ให้ความเคารพพระธาตุเจดีย์ 
 อย่างไรก็ตาม แม้ว่าพระเจดีย์จะเป็นศาสนสถานที่สําคัญ แต่ก็อาจจะมีบางคนประมาท
แล้วปฏิบัติต่อพระเจดีย์อย่างไม่เหมาะสม ย่อมทําให้ต้องรับผลแห่งกรรมตามสมควรแก่กรรม
ของตนดังตัวอย่างต่อไปน้ี 
 1) กรณีทําลายพระเจดีย์ เหยียบยํ่าพระธาตุและตัดต้นโพธิ์  
 พระพุทธศาสนาถือว่ากรรมที่มีผลหนักที่สุดคือห้ามสวรรค์ห้ามนิพาน ผู้ทําต้องไปเกิด
ในนรกช่ัวกัปเรียกว่า อนันตริยกรรม มี 5 อย่าง คือ ฆ่ามารดา ฆ่าบิดา ฆ่าพระอรหันต์ ทําร้าย
พระพุทธ เจ้าให้พระโลหิตห้อและยุยงสงฆ์ให้แตกกัน กล่าวเฉพาะการทําร้ายพระพุทธเจ้าให้
พระโลหิตห้อ ในปัจจุบันคงเป็นไปไม่ได้แล้ว แต่ท่านได้แสดงโทษระดับเดียวกันแก่คนที่ทําลาย
พระเจดีย์แทนดังความในคัมภีร์อรรถกถาว่า  

“เมื่อพระตถาคตปรินิพพานแล้ว กรรมอะไรย่อมมีแก่ชนทั้งหลายผู้ทําลายพระเจดีย์ 
ตัดต้นโพธ์ิ เหยียบยํ่าที่พระธาตุ กรรมน้ันจัดเป็นกรรมหนักเช่นกับอนันตริยกรรม แต่
ควรตัดก่ิงโพธ์ิที่เบียดพระสถูปที่บรรจุพระธาตุหรือปฏิมา แม้ถ้าฝูงนกมาเกาะที่ก่ิงโพธ์ิ
น้ันแล้วถ่ายรดที่พระเจดีย์ก็ควรตัดเหมือนกัน เพราะพระเจดีย์ที่บรรจุพระสารีริกธาตุ
ใหญ่กว่าบริโภคเจดีย์ ควรตัดแม้รากโพธ์ิที่เลื้อยไปทําลายพ้ืนพระเจดีย์แล้วขนออกไป 
แต่ใครๆ จะตัดก่ิงโพธ์ิที่เบียดเรือนโพธ์ิ เพ่ือรักษาเรือนไม่ได้ เพราะเรือนมีเพ่ือต้นโพธ์ิ 
ไม่ใช่ต้นโพธ์ิมีเพ่ือเรือน แม้ในหอฉันก็นัยน้ีเหมือนกัน แต่ในหอฉันหลังใดถูกบรรจุพระ
ธาตุไว้ ควรตัดก่ิงโพธิ์เพ่ือรักษาหอฉันน้ันไว้ ก่ิงที่ย้อยลงหรือฐานที่เสียก็ควรตัด
เหมือนกันเพ่ือบํารุงต้นโพธ์ิ แม้บุญย่อมมีเหมือนในการบํารุงพระสรีระของพระผู้มีพระ
ภาคเจ้า” [ม.ม.อ.(ไทย) 22/3/1/311]  

 2) กรณีตําหนิพระธาตุและห้ามคนบูชาพระธาตุเจดีย์  
 เมื่อพระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จปรินิพพานและเจ้ามัลละได้ทําการจําแนกพระธาตุให้แก่
เมืองทั้ง 8 แล้ว พระเจ้าอชาตศัตรูทรงถือเอาพระธาตุได้มาระลึกถึงพระพุทธคุณ 7 ปี 7 เดือน 7 



44  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

วัน แล้วสร้างพระเจดีย์บรรจุพระธาตุไว้ทําการบูชาอย่างย่ิงใหญ่ พวกมนุษย์นับประมาณไม่ได้
พากันทําจิตให้เลื่อมใสเมื่อเสียชีวิตแล้วได้เกิดในสวรรค์ แต่ก็มีคนประมาณ 86,000 คน มีจิต
วิปลาสไม่ศรัทธาและเพราะความเห็นผิดประทุษร้ายจิตของตนแม้ในฐานะอันเป็นที่ต้ังแห่งความ
เลื่อมใสเมื่อเสียชีวิตแล้วไปเกิดในหมู่เปรต  
 ในวันบูชาและฉลองพระธาตุเจดีย์ ภรรยาธิดาและลูกสะใภ้ของกุฏุมพีคนหน่ึงมีจิต
เลื่อมใส พากันคิดว่าจักถวายบูชาพระธาตุ จึงถือเอาสักการะมีของหอมและดอกไม้เป็นต้นไปยัง
ที่บรรจุพระธาตุ แต่กุฏุมพีคิดว่า การบูชาพระอัฐิธาตุไม่มีประโยชน์ จึงดูหมิ่นพระธาตุเหล่าน้ัน 
หญิงเหล่าน้ันไม่เช่ือคําของกุฏุมพีจึงพากันไปทําการบูชาพระธาตุ ในกาลต่อมาหญิงเหล่าน้ันป่วย
หนักไม่นานนักก็เสียชีวิตได้ไปบังเกิดในเทวโลก ส่วนกุฎุมพีถูกความโกรธครอบงําไม่นานนักก็
เสียชีวิต แต่ได้ไปเกิดเป็นเปรตเพราะบาปกรรมท่ีตําหนิพระธาตุของพระพุทธเจ้า “กระผมไป
จากเปตโลกน้ีแล้ว ได้กําเนิดเป็นมนุษย์จักเป็นผู้ไม่ประมาท ทําการบูชาพระสถูปเนืองนิตย์เป็น
แน่แท้” [ขุ.เปต.อ.(ไทย) 49/2/2/441-444]  
 3) กรณีสวมรองเท้าและใช้เท้าเปื้อนเหยียบเสื่อลําแพนที่นั่งของพระสงฆ์  
 ครั้งหน่ึง พระเจ้าพิมพิสารผู้ครองแคว้นมคธได้สวมฉลองพระบาทเข้าไปในลานพระ
เจดีย์อันเป็นสถานที่บูชาด้วยสักการะมีของหอมและดอกไม้เป็นต้น และเอาพระบาทที่ไม่ได้
ชําระเหยียบเส่ือลําแพนที่เขาปูไว้เป็นที่น่ังของภิกษุสงฆ์ ด้วยกรรมน้ันและบุพพกรรมอ่ืน
ประกอบกันทําให้ในบ้ันปลายพระชนม์ชีพหลังจากทรงถูกพระโอรสคือพระเจ้าอชาตศัตรูสั่งให้
กักขังในโรงอบควัน ตัดพระกระยาหารและให้ใช้มีดโกนผ่าพระบาททั้งสองข้างเอานํ้ามันผสม
เกลือทา แล้วย่างด้วยถ่านเพลิงไม้ตะเคียนที่กําลังคุไม่มีเปลวทําให้ได้รับทุกขเวทนาอย่างสาหัส 
แต่ถึงกระน้ันพระ องค์ก็ยังทรงรําลึกถึงพระรัตนตรัยอยู่ ไม่นานพระวรกายก็เหี่ยวแห้งไปเหมือน
พวงดอกไม้ที่เขาวางไว้ในลานพระเจดีย์สวรรคตแล้วไปบังเกิดเป็นยักษ์ช่ือชนวสภะเป็นผู้รับใช้
ของท้าวเวสสุวรรณในเทวโลกช้ันจาตุมหาราช [ที.สี.อ.(ไทย) 11/1/1/342-344]  
 ด้วยเหตุดังกล่าวมาน้ี ชาวพุทธจึงต้องให้ความเคารพนับถือพระเจดีย์ ไม่กระทํากิริยที่
เป็นการแสดงความไม่เคารพต่อพระเจดีย์ เพราะจะเป็นบาปหนักส่งผลถึงตัวให้ได้รับทุกข์นานา 
ประการ และต้องคอยเอาใจใส่ดูแลพระเจดีย์ให้มีความสง่างามอยู่เสมอ ดังน้ัน โบราณาจารย์จึง
มีทําเนียมปฏิบัติให้พุทธศาสนิกชนทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ต้องสักการะกราบไหว้และทําการขอ
ขมาพระเจดีย์อยู่เนือง ๆ ทั้งน้ีเพราะเราไม่อาจทราบได้เลยว่าเคยกระทํากรรมอันไม่เหมาะไม่
ควรต่อพระเจดีย์หรือไม่ ฝ่ายพระภิกษุมีทําเนียมให้ขอขมาเจดียสถานในอาวาสที่จําพรรษา
ก่อนที่จะอธิษฐานพรรษา  
 ส่วนของคฤหัสถ์ก็มีประเพณีปฏิบัติที่สืบเน่ืองไปในแนวเดียวกันน้ี เห็นได้จากอาราม
ต่างๆ ที่มีพระเจดีย์ประดิษฐานอยู่ก็มักจะจัดให้มีสถานที่สําหรับกราบไหว้บูชาพระเจดีย์ จัดให้มี
การเวียนเทียนรอบพระเจดีย์ในวันสําคัญ บางวัดจัดให้มีประเพณีนมัสการพระเจดีย์เป็นงาน
ประจําปี 



45 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2017) 

อานิสงส์การสร้างพระเจดีย์ 
 ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาระบุไว้ว่า การสร้างพระเจดีย์อุทิศในพระพุทธศาสนาเป็น
กิจกรรมอย่างหน่ึงที่ทําให้ผู้สร้างได้รับความสุขความเจริญและประโยชน์ต่างๆ มากมาย ย่ิงเมื่อมี
คนมาใช้ประโยชน์จากพระเจดีย์ด้วยการมากราบไหว้บูชาและศึกษาปฏิบัติธรรมก็จะเป็นปัจจัย
เสริมส่งให้ได้มนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติและนิพพานสมบัติ พระอรหันตสาวกบางรูปได้รับ
พยากรณ์จากพระพุทธเจ้าในอดีตเพราะได้สร้างพระเจดีย์อุทิศไว้ในพระพุทธศาสนา 
ตัวอย่างเช่น 
 1) พระสุธาปิณฑิยเถระ ท่านได้บําเพ็ญกุศลสนภารในพระพุทธเจ้าองค์ก่อน ๆ สั่ง
สมบุญทั้งหลายอันเป็นอุปนิสัยแห่งพระนิพพานในภพนั้น ๆ ในกาลแห่งพระสิทธัตถพุทธเจ้า 
เมื่อพระผู้มีพระภาคเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ ท่านไม่สามารถจะบําเพ็ญบุญได้ แต่เมื่อพระผู้มีพระ
ภาคเจ้าปริ- นิพพานแล้ว ขณะที่มหาชนพากันก่อพระเจดีย์เพ่ือบรรจุพระธาตุของพระผู้มีพระ
ภาคเจ้า ท่านมีส่วนร่วมในการก่อสร้างเจดีย์ด้วยการใส่ก้อนปูนขาวในระหว่างก้อนอิฐในห้องที่
บรรจุพระธาตุ ด้วยบุญกรรมน้ันท่านไม่เกิดในอบายภูมิ 4 ในระหว่างจําเดิมแต่กัป 94 เสวย
เทวสมบัติ ในสมัยพุทธกาลท่านบังเกิดในตระกูลแห่งหน่ึง บรรลุนิติภาวะแล้วเลื่อมใสในพระ
ศาสดาออกบวชแล้วไม่นานก็เป็นพระอรหันต์  
 2) พระสกจิตตนิยเถระ ท่านเคยบําเพ็ญบุญสมภารไว้ในพระพุทธเจ้าองค์ก่อน ๆ 
แล้วเกิดในกาลเป็นที่สิ้นพระชนมายุของพระวิปัสสีพุทธเจ้า ยังไม่ทันได้เข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า
ขณะที่ยังทรงพระชนม์ชีพอยู่ ในกาลที่พระพุทธองค์ปรินิพพาน ท่านได้บวชเป็นฤๅษีอยู่ในหิม
วันตประเทศ ไปถึงป่าแห่งหน่ึงอันวิเวกน่ารื่นรมย์จึงก่อพระเจดีย์ทรายที่ซอกเขาแห่งหน่ึง เอาใจ
ใส่เหมือนกับปฏิบัติต่อพระผู้มีพระภาคเจ้าและพระธาตุของพระองค์ แล้วจัดการบูชาด้วย
ดอกไม้ในป่าเที่ยวนมัสการอยู่ ด้วยบุญญาธิการนั้นทําให้ท่านท่องเที่ยวไปในเทวดาและมนุษย์
ทั้งหลาย เสวยสวรรค์สมบัติอันเลิศในเทวดาและมนุษย์และจักรพรรดิสมบัติอันเลิศ ใน
พุทธุปบาทกาลน้ีได้บังเกิดในตระกูลหน่ึงซึ่งสมบูรณ์ด้วยทรัพย์สมบัติ เพียบพร้อมด้วยความ
ศรัทธาเลื่อมใสในพระศาสดา ต่อมาออกบวชแล้วบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ผู้มีอภิญญา 6 
  3) พระวสภเถระ ท่านเคยบวชเป็นดาบสสร้างอาศรมอยู่ที่ภูเขาสมัคคะใกล้ป่าหิม
พานต์บรรลุสมาบัติ 8 และอภิญญา 5 ทําหน้าที่สั่งสอนพวกดาบสอยู่ วันหน่ึงพิจารณาเห็นความ
ที่เหล่าดาบสสักการะเคารพบูชาตนอยู่ แต่ตัวท่านเองกลับหาคนที่ควรจะบูชาไม่ได้ แต่เพราะได้
กระทําอธิการไว้ในพระพุทธเจ้าองค์ก่อน ๆ จึงเนรมิตพระเจดีย์ทรายสําเร็จด้วยทองอุทิศพระ
พุทธ เจ้าในอดีตทั้งหลายแล้วทําการบูชาด้วยดอกไม้ทองประมาณ 3,000 ดอกทุกวันจนกระทั่ง
เสียชีวิตจึงได้ไปบังเกิดในเทวโลก 
 4) พระปุฬินุปปาทกเถระ ท่านเคยบวชเป็นดาบสช่ือเทวละอาศัยอยู่ที่ภูเขาหิม
พานต์ มีศิษย์คอยเฝ้าอุปัฏฐาก 84,000 คน ได้ศึกษามนตร์ที่กล่าวถึงพระคุณและ พระลักษณะ
ของพระพุทธเจ้าเกิดความศรัทธา จึงก่อพระเจดีย์ทรายแล้วรวบรวมดอกไม้นานาชนิดมาบูชา 



46  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

และได้สอนศิษย์ในอาศรมให้ปฏิบัติตามด้วย ด้วยบุญญาธิการน้ันทําให้ท่านได้เกิดในเทวโลก 18 
กัปแล้วได้เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ 500 ชาติ 
 5) พระปุปผถูปิยเถระ หลังจากท่านศึกษาศิลปวิทยาจบแล้วได้พาศิษย์ 5,000 คน
ออกบวชเป็นดาบส บรรลุสมาบัติ 8 และอภิญญา 5 สร้างบรรณศาลาอยู่ที่ภูเขากุกกุระ วันหน่ึง
ทราบว่าพระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นในโลกจึงมีความประสงค์จะไปเฝ้าแต่ถูกโรคภัยบางอย่าง
เบียดเบียนจึงเข้าไปในบรรณศาลา ได้ทราบอานุภาพและพระลักษณะของพระพุทธเจ้าจาก
สํานักของศิษย์ ท่านมีใจเลื่อมใสจึงสั่งให้ศิษย์นําดอกไม้นานาชนิด เช่น ดอกจําปา ดอกอโศก 
และยอดหมากเม่า เป็นต้น มาจากหิมวันตประเทศ แล้วก่อสถูปบูชาคล้ายกับบูชาพระพุทธเจ้า 
จากน้ันไม่นานก็เสียชีวิตได้ไปเกิดในพรหมโลก 
  
อานิสงส์การบูชาพระเจดีย์ 
 การบูชาในพระพุทธศาสนามี 2 อย่าง คือ 1) อามิสบูชา (การบูชาด้วยปัจจัย 4) 2) 
ธัมมบูชาหรือปฏิบัติบูชา (การบูชาด้วยการปฏิบัติธรรม) การบูชาพระเจดีย์ก็ควรทําทั้ง 2 อย่าง 
ไม่ควรทําแต่เฉพาะอามิสบูชาอย่างเดียว เพราะอามิสบูชาอย่างเดียวไม่อาจดํารงพระศาสนาไว้
ได้ แม้จะสร้างมหาวิหารพันแห่งหรือมหาเจดีย์พันองค์ ก็ไม่อาจดํารงพระศาสนาไว้ได้ ผู้ใดทํา 
อานิสงส์ก็มีแก่ผู้น้ัน ส่วนปฏิบัติบูชาเป็นบูชาที่สมควร พระพุทธองค์โปรดและอาจดํารงพระ
ศาสนาไว้ได้ ตราบใดที่ยังมีการปฏิบัติธรรม พระพุทธศาสนาก็ได้ช่ือว่ายังคงดํารงอยู่ 

เมื่อทําการบูชาพระเจดีย์อย่างต่อเน่ืองทั้งอามิสบูชาและปฏิบัติบูชาแล้ว การสร้างเจดีย์
ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์และอานิสงส์ เพราะเป็นสถานที่บูชาและเป็นเครื่องกระตุ้นเตือนให้
ระลึกถึงพระรัตนตรัย ให้เกิดความห้าวหาญในการศึกษาและปฏิบัติธรรมอันจะส่งผลดีแก่ชีวิต 
ท่านจึงเปรียบพระเจดีย์ว่าเป็นด่ังขุมทรัพย์วิเศษท่ีสามารถให้สมบัติที่น่าใคร่ทุกอย่างทั้งโลกิย
สมบัติโลกุตตรสมบัติ ดังพุทธดํารัสในนิธิกัณฑสูตร ตอนหน่ึงว่า 

“ขุมทรัพย์ที่ผู้ใดจะเป็นสตรีก็ตาม เป็นบุรุษก็ตาม ฝังไว้ดีแล้ว ด้วยทาน ศีล สัญญมะ 
และทมะ ในพระเจดีย์ (บริโภคเจดีย์ อุเทสิกเจดีย์ ธาตุเจดีย์) พระสงฆ์ บุคคล แขกที่มา
หาในมารดา บิดา หรือพ่ีชาย ขุมทรัพย์น้ีช่ือว่าฝังไว้ดีแล้ว, คนอ่ืนขนเอาไปไม่ได้ จะ
ติดตามคนฝังตลอดไป, บรรดาทรัพย์สมบัติที่เขาจําต้องละไป เขาพาไปได้เฉพาะ
ขุมทรัพย์น้ีเท่าน้ัน ขุมทรัพย์น้ีไม่ทั่วไปแก่คนเหล่าอ่ืน ทั้งโจรก็ลักเอาไปไม่ได้, ผู้มีปัญญา
ควรทําแต่บุญที่จะเป็นขุมทรัพย์ติดตามตนตลอดไป, ขุมทรัพย์น้ีให้ผลอันน่าปรารถนา
ทุกประการแก่เทวดา และมนุษย์ คือเทวดาและมนุษย์ปรารถนาผลใด ๆ ผลน้ัน ๆ ทุก
อย่าง จะได้ด้วยขุมทรัพย์น้ี, ความมีผิวพรรณงดงาม ความมีเสียงไพเราะ ความมี
ทรวดทรงสมส่วน ความมีรูปสวย ความเป็นใหญ่ ความมีบริวาร ความเป็นพระราชาใน
ประเทศ ความเป็นอิสระ ความสุขของความเป็นพระเจ้าจักรพรรดิอันน่าพอใจและแม้



47 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 1 (January - April 2017) 

ความเป็นเทวราชของเทวดาในหมู่เทพทั้งหมด สมบัติของมนุษย์ ความยินดีในเทวโลก 
สมบัติคือนิพพานก็จะได้ด้วยขุมทรัพย์น้ี...” [ขุ.ขุ.(ไทย) 25/6-14/18-19] 

 อานิสงส์ที่ยกมากล่าวอ้างจึงส่วนหน่ึงที่ส่งผลต่อการทะนุบํารุงพระพุทธศาสนาให้มี
ความเจริญรุ่งเรืองในทุคยุคสมัยมาต้ังแต่โบราณกาลจนถึงปัจจุบัน 
 
สรุป 
 คติเรื่องการบูชาพระเจดีย์น้ันก็มีความเป็นมาก่อนการอุบัติของพระพุทธศาสนา สิ่งที่
เรียกว่าพระเจดีย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนานั้นไม่ได้หมายถึงเฉพาะสิ่งก่อสร้างทรงสูงปลายยอด
แหลมเท่าน้ัน แต่ยังหมายถึงสถานที่สําคัญทางพระพุทธศาสนาอ่ืน ๆ ด้วย วัตถุประสงค์การ
สร้างเจดีย์ในอดีตนอกจากเพ่ือใช้ที่บูชาและเป็นที่บรรจุศาสนวัตถุที่สําคัญและเป็นเคร่ืองระลึก
ถึงพระบรมศาสดาแล้ว ยังมีวัตถุประสงค์เพ่ือส่งเสริมการศึกษาปฏิบัติธรรมด้วย การบูชาพระ
เจดีย์ก็ต้องทําตามอย่างของคนในอดีต คือ ทําทั้งอามิสบูชาและปฏิบัติบูชาจึงจะสามารถธํารง
สืบต่อพระพุทธ ศาสนาไว้ได้อย่างสมบูรณ์ เมื่อเข้าไปในบริเวณเจดีย์ก็ต้องแสดงความเคารพ ไม่
ตําหนิ หรือแสดงกิริยาอันไม่สมควร ลานพระเจดีย์ก็ต้องกวาดให้เรียบร้อย เมื่อเกิดการชํารุด
จะต้องปฏิสังขรณ์ให้งดงาม เมื่อทําได้ดังว่ามาน้ี การสร้างพระเจดีย์และการบูชาพระเจดีย์
ย่อมจะอํานวยผลานิสงส์ที่พึงประสงค์ให้ได้ตามสมควรแก่การปฏิบัติ จัดเป็นการทําหน้าที่ธํารง
สืบต่ออายุพระพุทธศาสนาให้มั่นคงต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิงเอกสารอ้างอิง::  RReeffeerreenncceess  
 
กมลรัตน์ ชวนสบาย. (2556). แนวคิดและคติการสร้างเจดีย์บรรจุอัฐิของบุคคลในสมัย

รัตนโกสินทร์. การศึกษาเฉพาะบุคคลในประวัติศาสตร์ศิลปะ. ปริญญาศิลปศาสตร
บัณฑิต. คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์
ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: เอส. อาร์. พริ้นต้ิง แมสโปรดักส์. 

พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ.  เจดีย์ในพระพุทธศาสนา. [ออนไลน์].  แหล่งที่มา : 
http://www.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=392&articl
egroup_id=97 [19 มกราคม 2556]. 

พระโมคคัลลานะ. (2547). คัมภีร์อภิธานวรรณนา. พระมหาสมปอง มุทโิต แปลและเรียบเรียง. 
พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นต้ิง. 

พระโมคคัลลานะและพระสุภูติเถระ. (2535). อภิธานปฺปทีปีกาและอภิธานปฺปทีปีกาสูจิ. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระยาอนุมานราชธน.  (2503). เรื่องเจดีย์.  พระนคร: โรงพิมพ์พระจันทร์. 



48  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2560) 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: 
นานมีบุ๊คส์พับลิเคช่ันส์, 2546. 

Humphreys C.  (1963). A Popular Dictionary of Buddhism. New York: The Citadel 
Press,  1963. 

Williams, M.M.   (1979). A Sanskirt-English Dictionary.  London: Oxford University 
Press. 

 

 
 


