
การศึกษาวินัยของชาวพุทธในพระไตรปิฎกการศึกษาวินัยของชาวพุทธในพระไตรปิฎก  
AA  ss ttuuddyy  ooff   BBuuddddhh ii ss tt   DD ii sscc iipp ll iinneess   iinn  VV iinnaayyaa  TT iipp ii ttaakkaa   

วัน  สุวรรณพงษ์1 และ พุทธรักษ์ ปราบนอก2  
Wan Suwannapong1 and Bhaddharak Prapnok2 

1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรรราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

2มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
Khon Kaen University 

1Email: somkapko@gmail.com 
 

 

บทคัดย่อบทคัดย่อ    

 บทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวินัยชาวพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และ เพ่ือ
วิเคราะห์คุณค่าของวินัยที่มีต่อการปฏิบัติของชาวพุทธไทย เป็นการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร โดย
วิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนา  

ผลการวิจัยพบว่า 1) วินัยเป็นระเบียบปฏิบัติตามขนบธรรมเนียมประเพณีวิถีชีวิตและ
วิธีดําเนินกิจหน้าที่ของภิกษุสามเณรและคฤหัสถ์ ให้มีความประพฤติและความเป็นอยู่เป็น
ระเบียบแบบแผน ข้อบังคับต่างๆ ที่วางลงไว้เป็นหลักหรือเป็นมาตรฐานสําหรับใช้ฝึกตน หรือใช้
บังคับควบคุมตน ตลอดจนเป็นเคร่ืองจัดระเบียบความประพฤติ ความเป็นอยู่ของภิกษุสามเณร
และกิจการของหมู่ชนให้เรียบร้อยดีงาม วินัยของชาวพุทธ มี 2 ประเภท ได้แก่ 1) อนาคาริย
วินัย เป็นวินัยของบรรพชิต และ 2) อาคาริยวินัย วินัยของผู้ครองเรือน  
 2) คุณค่าของความมีวินัยต่อการพัฒนาชีวิตและสังคม ทําให้สังคมและประเทศชาติ 
มีความสงบสุข การจัดระเบียบสังคมในทางพระพุทธศาสนา เป็นการนําหลักธรรมและวินัย
ในทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับสังคมรวมทั้งให้ประพฤติปฏิบัติตามไตรสิกขา ปัญหา
ของการขาดความมีวินัยในสังคมไทย ทําให้เกิดปัญหาอาชญากรรม ปัญหาอบายมุข ปัญหา
ความรุนแรงในครอบครัว ทําให้ตนเองเป็นคนดี และทําให้สังคมเป็นอุดมศีลธรรม นําสู่ความ
สงบสุขอย่างย่ังยืน 
 
คําสําคญั: วินัยของชาวพุทธ, พระไตรปิฎก 



46  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2560) 

AAbbssttrraacctt  
   
 The main purposes of this thematic paper were to study Buddhist 
disciplines in Buddhist scripture and to study value of the disciplines 
towards Thai Buddhists' practice. This was a documentary research 
with the descriptive analysis.  
 A result of this study was found that the disciplines were the practical 
regulation in the Sangha's traditions, ceremonies, a way of life and duty in order 
to grow moral behaviour and peaceful life. All regulations were the standard of 
self-training or self-control though the control of monks and novices' behaviour, 
living and duties. The Buddhist disciplines were divided into two types. The first 
was Anagariya-vinaya. It was monks' disciplines: living without transgressing the 
disciplines and observance of fourfold Parisuddhisila because the Sangha was a 
society without any class. The second type was Agariya-vinaya. It was the 
householder's disciplines, namely the lay people: five precepts, eight precepts 
by refraining  
 The value of disciplines for the development of life and societies made 
the society and the nation peaceful and happy. The social organization in 
Buddhism was to use Buddhist Dhamma-vinaya applied to the society and to 
follow the Threefold Training. The problem of transgressing the disciplines in 
Thai societies caused the criminal problems and violation in the family. A 
person who followed eight precepts or Uposatha-sila was a good man to make 
the society full of morality and to bring peace and happiness to the society for 
ever. 
 
Keywords:  Buddhist Disciplines; Vinaya Tipitaka 

 
 
 
 
 



47 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2017) 

บทนําบทนํา  
 

ก พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจําชาติไทยมา แต่โบราณกาล พระมหากษัตริย์ไทยทรง
เป็นพุทธมามกะและทรงเป็นเอกอัครศาสนูปถัมภก ประชาชนส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนา 
มีศิลปวัฒนธรรมและขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงาม เป็นเอกลักษณ์ประจําชาติไทยท่ีบรรพ
บุรุษไทยเราได้ปฏิบัติสืบทอดกันมาเป็นระยะเวลายาวนานเป็นฐานรองรับ ทําให้สังคมไทยเป็น
สังคมวิถีพุทธมีวัฒนธรรมที่หล่อหลอมจากคําสอนทางพระพุทธศาสนาในอดีต การศึกษาของคน
ไทย มีรากฐานอยู่ที่วัด วังและบ้าน วัดเป็นแหล่งสรรพวิทยาการทําหน้าที่เป็นทั้งสถานศึกษา 
แหล่งเรียนรู้และแหล่งถ่ายทอดวัฒนธรรมประเพณีของแต่ละท้องถิ่น เป็นศูนย์กลางกิจกรรม
ทางสังคมมากมายโดยมีพระสงฆ์เป็นแกนนําในการพัฒนา และเป็นที่พ่ึงทางใจของสังคมมาโดย
ตลอด แต่ปัจจุบันสังคมไทย มีปัญหาเกิดขึ้นอย่างต่อเน่ืองและนับวันจะย่ิงทวีคูณ เช่น ปัญหา
อาชญากรรม ปัญหายาเสพติด ปัญหาโสเภณี เป็นต้น ทั้งน้ีเพราะคนขาดศีลธรรม ขาดวินัยที่จะ
นําไปพัฒนาในชีวิตของตัวเองและสังคม  

วินัย เป็นระเบียบ กฎเกณฑ์ ข้อบังคับสําหรับควบคุมความประพฤติทางกายวาจา
ของคนในสังคมให้เรียบร้อยดีงาม เป็นแบบแผนอันหน่ึงอันเดียวกัน อยู่ร่วมกัน ด้วยความสุขไม่
กระทบกระทั่งซึ่งกันและกัน ให้ห่างไกลจากความช่ัวทั้งหลาย การอยู่รวมกันเป็นหมู่เหล่า ถ้า
ขาดระเบียบวินัย ต่างคนต่างทําตามอําเภอใจ ความขัดแย้งก็จะเกิดขึ้น ไม่มีความสงบสุข การ
งานที่ทําก็จะเสียผลประโยชน์ ถ้าประชาชนแต่ละคนเป็นเสมือนดอกไม้แต่ละดอก ดอกไม้
ทั้งหลายเหล่าน้ีจะด้อยค่าลง หากวางอยู่ระเกะระกะกระจัดกระจาย ทั้งยังทําให้รกรุงรังอีกด้วย 
แต่เมื่อเรานําดอกไม้เหล่าน้ีมาร้อยรวมเข้าด้วยกันด้วยเส้นด้ายดอกไม้เหล่า น้ีก็จะกลายเป็น
พวงมาลัยอันงดงามเหมาะที่จะนําไปใช้ประดับตกแต่งให้ เจริญตาเจริญใจ เส้นด้ายที่ใช้ร้อย
ดอกไม้ให้รวมกันอยู่อย่างมีระเบียบงดงามน้ันเปรียบเสมือน วินัยๆ จึงเป็นสิ่งที่ใช้ควบคุมคน ให้
คนเราใช้ความรู้ ความสามารถไปในทางที่ถูกที่ควร คือทําให้เป็นคนฉลาดใช้น่ันเองซึ่งคนเรามี
ส่วนประกอบสําคัญอยู่ 2 อย่างคือร่างกายกับจิตใจ ร่างกาย ของเราขึ้นอยู่กับระบบโลก ต้องพ่ึง
โลก ร่างกายจึงจะเจริญ จิตใจ ของเราข้ึนอยู่กับระบบธรรม ต้องพ่ึงธรรม จิตใจจึงจะเจริญ 
เพ่ือให้ร่างกายและจิตใจเจริญทั้ง 2 ทาง เราจึงต้องดําเนินชีวิตให้สอดคล้องกันทั้ง 2 ด้าน คือ 
วินัยทางโลก และวินัยทางธรรม ด้วยเหตุน้ีจึงมีหลักธรรมอยู่หลายประการที่ทําให้คนในสังคม
และสภาพแวดล้อมได้รับการจัดสรรก่อให้เกิดชีวิตที่ดีร่วมกัน เพ่ือให้คุณธรรมภายในเจริญงอก
งาม นับว่าเป็นเรื่องสําคัญที่สุดในชีวิตที่จะช่วยให้การดําเนินสู่จุดหมายตามแนวทางของ
กระบวนธรรมที่รู้เข้าใจแล้วน้ัน เป็นผลสําเร็จขึ้นมาในชีวิตจริงในการดําเนินชีวิตของคน (พระ
พรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2549) ถึงแม้ว่าทุกคนต่างก็มีข้อบกพร่องอยู่ก็ตามแต่ถ้าหากรู้จัก



48  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2560) 

หลักในการอยู่ร่วมกันพร้อมทั้งได้ปฏิบัติตามหลักการน้ันแล้วก็จะสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างมี
ความสุข ซึ่งการอยู่ร่วมกันเป็นสังคม กติกาในการอยู่ร่วมกันถือได้ว่าเป็นสิ่งสําคัญ (สมภาร พรม
ทา, 2548)  
 ดังน้ัน ถ้าจะพัฒนาชีวิตให้เป็นสุขนอกจากวินัยแล้วยังจําเป็นจะต้องนําหลักธรรมมา
ประยุกต์ใช้ในพัฒนาชีวิตในปัจจุบัน ซึ่งมีความสําคัญและจําเป็นอย่างย่ิงต่อการใช้ชีวิตประจําวัน
เพ่ือจะได้พัฒนาตนเองให้สามารถปฏิบัติหน้าที่กิจกรรมได้อย่างปกติสุข และยังได้ช่ือว่าเป็นผู้
ปฏิบัติเพ่ือความเป็นผู้อยู่ใกล้นิพพานย่ิงขึ้น นับเป็นการปฏิบัติที่ไม่เสื่อมถอย ทําตนให้ต้ังอยู่ใน
ศีลเป็นเบ้ืองต้นก่อน รู้จักวิธีคุ้มครองรักษาอินทรีย์ และรู้จักเพ่ิมพูนสั่งสมบําเพ็ญความเพียร ถ้า
มนุษย์ต้ังอยู่ในวินัยแล้ว ก็มั่นใจได้ว่าชีวิตที่ดีงามจะเกิดขึ้น เป็นสัญญาณว่ามนุษย์จะมีการพัฒนา
และมีชีวิตที่ดีงามต่อไปดังน้ัน ถ้าจะพัฒนาชีวิตให้เป็นสุขนอกจากวินัยแล้วยังจําเป็นจะต้องนํา
หลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในพัฒนาชีวิตในปัจจุบัน ซึ่งมีความสําคัญและจําเป็นอย่างย่ิงต่อการใช้
ชีวิตประจําวันเพ่ือจะได้พัฒนาตนเองให้สามารถปฏิบัติหน้าที่กิจกรรมได้อย่างปกติสุข และยังได้
ช่ือว่าเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือความเป็นผู้อยู่ใกล้นิพพานย่ิงขึ้น นับเป็นการปฏิบัติที่ไม่เสื่อมถอย ทําตน
ให้ต้ังอยู่ในศีลเป็นเบ้ืองต้นก่อน รู้จักวิธีคุ้มครองรักษาอินทรีย์ และรู้จักเพ่ิมพูนสั่งสมบําเพ็ญ
ความเพียร เป็นต้น 

จากเหตุผลที่กล่าวมาข้างต้นทั้งหมด ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาการศึกษาวินัย
ของชาวพุทธว่ามีคุณค่าต่อการดําเนินชีวิตของสังคมชาวพุทธอย่างไร โดยในเบ้ืองต้นจะศึกษา
วินัยของชาวพุทธทั้งอนาคาริยวินัยและอาคริยวินัย คุณค่าของวินัยตามหลักการทั่วไปเพ่ือเป็น
ประโยชน์สุขของคนในสังคม ตลอดจนถึงการพัฒนาสังคมและประเทศให้ได้รับความเจริญย่ิงๆ 
ขึ้นไปทั้งในปัจจุบันและในอนาคต 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย กก 
  1. เพ่ือศึกษาวินัยชาวพุทธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 2. เพ่ือวิเคราะห์คุณค่าของวินัยที่มีต่อการปฏิบัติของสังคมไทย 
 
วิธีการดําเนินการวิจัย 

การดําเนินการวิจัยในครั้งน้ีเป็นการศึกษาทางเอกสาร (Documentary Research) 
โดยใช้เครื่องมือในการเก็บรวมรวมข้อมูลที่เก่ียวข้องจากแหล่งข้อมูล ต่าง ๆ ดังน้ี 

1.ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันปฐมภูมิ (First Sources) ได้แก่
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 



49 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2017) 

2. ศึกษาค้นคว้ารวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันทุติยภูมิ (Secondary Sources) 
ได้แก่ 
อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเศษ อัตโนมัติ ตํารา งานวิจัย วิทยานิพนธ์ บทความ และ
เอกสารจาก 
หนังสือต่าง ๆ รวมไปถึงเว็บไซต์ ที่เก่ียวข้องกับเรื่องน้ี 

1.6.3 วิเคราะห์ข้อมูล 
1.6.4 สรุปผลการวิจัย และขอ้เสนอแนะ 
1.6.5 เสนอผลการวิจัยโดยวิธีพรรณวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) 

 
ผลการวิจัย 

1. วินัยชาวพทุธในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

สังคมชาวพุทธและคนทั่วไปรู้จักแต่วินัยของพระสงฆ์ ไม่รู้ว่าตัวเองก็ต้องมีวินัย เลย
ลืมดูวินัยตนเอง แล้วพอวินัยเสื่อม วิถีชีวิตก็ไม่ดี ดังน้ันวินัยคือวิถีชีวิตของชาวพุทธ ซึ่ง
พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสไว้ในพระไตรปิฎกต้ังแต่เล่ม 1 - 8 ซึ่งเป็นเรื่องสําคัญที่พุทธศาสนิกชน
ทั่วไปควรปฏิบัติให้เกิดมีในตัวเอง เป็นสิ่งที่ช่วยจรรโลงสังคมไทยให้สงบสุข วินัย หมายถึง อุบาย
เครื่องรักษาตน และหมู่คณะให้อยู่เป็นปกติสุขทั่วถึงกัน ไม่มีใครประพฤติอะไรให้เป็นที่
เดือดร้อนเสียหายแก่ใคร เป็นระเบียบ กฎเกณฑ์ข้อบังคับสําหรับควบคุมความประพฤติทางกาย
ของคนในสังคมให้เรียบร้อยดีงาม เป็นแบบแผนอันหน่ึงอันเดียวกัน จะได้อยู่ร่วมกันด้วย
ความสุขสบายไม่กระทบกระทั้งกัน และให้ห่างไกลจากความช่ัวทั้งหลาย ดังน้ัน ผู้มีวินัยศึกษาดี
แล้ว จึงเป็นผู้รักษาและปฏิบัติตามวินัยทั้งทางโลกและทางธรรมอย่างถูกต้องไม่บกพร่องตกหล่น
และอย่างเคร่งครัด 

วินัย เป็นพุทธบัญญัติเก่ียวกับระเบียบปฏิบัติขนบธรรมเนียมประเพณีวิถีชีวิตและเป็น
เครื่องมือในการจัดระเบียบ ความประพฤติ ความเป็นอยู่ในการวิธีดําเนินชีวิตของของบรรพชิต
และคฤหัสถ์ในสังคม ความหมายของวินัยของชาวพุทธจึงมีอยู่ 2 อย่างคือ 1) การฝึกให้มีความ
ประพฤติและความเป็นอยู่เป็นระเบียบแบบแผน หรือ การบังคับ ควบคุมตนให้อยู่ในระเบียบ
แบบแผน รวมทั้งการใช้ระเบียบแบบแผนต่าง ๆ เป็นเคร่ืองจัดระเบียบความประพฤติ ความ
เป็นอยู่ของคน และกิจกรรมของหมู่ชน และ 2) ระเบียบแบบแผนกฎเกณฑ์ ข้อบังคับต่าง ๆ ที่
วางลงไว้เป็นหลักหรือเป็นมาตรฐานสําหรับใช้ฝึกคน หรือใช้บังคับควบคุมตน ตลอดจนเป็น
เครื่องจัดระเบียบความประพฤติ ความเป็นอยู่ของคนและกิจการของหมู่ชนให้เรียบร้อยดีงาม 

วินัยในพระไตรปิฎกมี 2 ประเภท คือ 1) อนาคาริยวินัย เป็นวินัยของ บรรพชิต ได้แก่ 
การไม่ทําตนให้เศร้าหมองด้วยอาบัติ 7 และระวังรักษาปาริสุทธิศีล 4  และ 2) อาคาริยวินัย 



50  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2560) 

วินัยของผู้ครองเรือน คือ คฤหัสถ์ ความสําคัญของวินัยที่ รักษาและปฏิบัติดีแล้วให้ประโยชน์ทั้ง
แก่บรรพชิตและคฤหัสถ์ กล่าวคือ บรรพชิตผู้มีศีลบริสุทธ์ิย่อมได้รับความสุข มีใจมั่นคงแน่วแน่ 
อันจะเป็นฐานของสมาธิและปัญญา ในส่วนของคฤหัสถ์น้ันจะดีได้ เพราะกฎข้อบังคับและคนดี 
คือ คนอยู่ในกฎข้อบังคับ คนอยู่นอกกฎข้อบังคับ คนอยู่นอกกฎข้องบังคับน้ันคือ คนป่าและคน
ตายหรือไม่ปรกติ ดังน้ัน วินัยของบรรพชิตและของคฤหัสถ์จึงเป็น กฎข้อบังคับคุ้มครองหมู่คณะ
ให้ดีงาม คือมีอาญาคอยกํากับจะลงโทษแก่ผู้ฝ่าฝืนและมีระเบียบทําให้ผู้กระทําผิดได้กลับตัว
กลับใจ ทําให้ถูกต้องเม่ือคฤหัสถ์และบรรพชิตปฏิบัติวินัยถูกต้องแล้ว เช่ือว่าได้ศึกษาวินัยมาดี 
เป็นผู้มีระเบียบอันดีงามประพฤติสงบเสง่ียมเรียบร้อย ชวนให้หมู่คณะเกิดศรัทธาเลื่อมใส 
ร่วมกันจรรโลงพระศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองเป็นคุณประโยชน์แก่ชาวโลก มีชีวิตเจริญด้วย
คุณธรรม และเป็นประโยชน์ต่อส่วนรวมหรือภาพรวมของสังคม ทั้งที่เป็นคฤหัสถ์และบรรพชิต
ดังน้ี 

1) วินัยของบรรพชิต ถือหลักพระธรรมวินัยเป็นระเบียบในการดําเนินชีวิต ยึดหลัก
สวัสดิการทางจิตใจเป็นหลักสําคัญ เป็นสังคมท่ีมีความเสียสละประโยชน์ส่วนตน เพ่ือประโยชน์
ส่วนผู้อ่ืนและประโยชน์ระหว่างบุคคลร่วมกัน เป็นผู้สร้างสวัสดิการทางสังคมให้เกิดความสงบ 
เย็น เป็นสุข เช่น การสอนหลักการดําเนินชีวิตตามสายกลางหรือที่เรียกว่า “ปฏิปทา ในการ
ดําเนินชีวิต 

2) วินัยของคฤหัสถ์ เป็นสังคมที่ประกอบไปด้วยสถาบันต่าง ๆ มากมาย เช่น เศรษฐกิจ 
การศึกษา การเมือง การปกครอง การดําเนินชีวิตเพราะสังคมของคฤหัสถ์เป็นสังคมที่มีช้ัน และ
ระดับความเป็นอยู่ของชีวิตจึงจําเป็นจะต้องอาศัยหลักศีลธรรมเป็นกรอบในการดําเนินชีวิต เพ่ือ
ป้องกันการละเมิดสิทธิส่วนบุคคล ส่วนหลักธรรมในการประพฤติปฏิบัติน้ัน คือ การมีความ
เมตตา มีนํ้าใจที่ดีต่อกัน มีความเอ้ือเฟ้ือต่อคนใกล้เคียงญาติสนิท มิตรสหายและผู้ที่เก่ียวข้อง 
ตามสมควรในด้านอ่ืนๆ พระพุทธศาสนาได้บัญญัติกฎระเบียบไว้สําหรับผู้ครองเรือนเพ่ือ
ต้องการให้เกิดสันติภาพ มีความสงบสุขภายในครอบครัว มีความรับผิดชอบต่อตนเองและหน้าที่
ภายในครอบครัว เพราะการประพฤติตนของคฤหัสถ์ผู้มีเรือน และบรรพชิต ไม่มีเรือนก็ตาม 
ต้องอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ที่บ้านเมืองกําหนดไว้น้ันก็มีความเคารพต่อกฎหมาย ให้ความรักความ
เมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์ที่อยู่ร่วมโลกเดียวกัน 
 

2. วิเคราะห์คุณค่าของวินัยที่มีต่อการปฏิบัติของสังคมไทย 

วินัย ได้แก่ อุบายเคร่ืองรักษาตนและหมู่คณะให้อยู่เป็นปรกติสุขทั่วถึงกัน ไม่มีใคร
ประพฤติอะไรให้เป็นที่เดือดร้อนเสียหายแก่ใคร วินัยจึงเป็นข้อระเบียบและกฎเกณฑ์ข้อบังคับ
สําหรับควบคุมความประพฤติทางกายของคนในสังคมให้เรียบร้อยดีงาม เป็นแบบแผนอันหน่ึง



51 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2017) 

อันเดียวกัน จะได้อยู่ร่วมกันด้วยความสุขสบาย ไม่กระทบกระทั่งกันและให้ห่างไกลจากความช่ัว
ทั้งหลาย ดังน้ัน ผู้มีวินัยอันตนศึกษาดีแล้ว จึงเป็นผู้รักษาปฏิบัติตามวินัยทั้งทางโลกและทาง
ธรรมอย่างถูกต้อง ไม่บกพร่องตกหล่นและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด 

จากการศึกษาเริ่มต้น ได้กล่าวแล้วว่า วินัยมี 2 อย่างอาคารริยวินัยคือ วินัยของผู้
ครองเรือน และอนาคาริยวินัย คือ วินัยของผู้ไม่ครองเรือนหรือนักบวช จากการศึกษาวินัยทั้ง 2 
อย่างน้ี ทําให้ทราบผลท่ีเกิดขึ้นจากการไร้ระเบียบวินัย เช่น ครอบครัวขาดความอบอุ่น ชุมชน
อ่อนแอ สังคมล่มสลาย เป็นต้น ที่เป็นเช่นน้ีเพราะคนไร้ระเบียบวินัย คือ ไร้ระเบียบวินัยในการ
ดําเนินชีวิต การกิน การอยู่ การหลับนอน การทํางาน การพักผ่อน การเดินทาง ครอบครัวใดไร้
ระเบียบวินัย ครอบครัวน้ันขาดความอบอุ่น จะเป็นครอบครัวที่เร่าร้อน สุกเกรียม แตกร้าวและ
สลายในที่สุดไปกันคนละทิศละทาง เหมือนดังคนตาบอดหรือควายตาบอดเที่ยวไปในป่าอย่างไร้
จุดหมาย ดังที่ พระพุทธองค์ตรัสว่า “ถ้าความรู้ของตนและวินัยที่ศึกษาดีแล้ว ไม่พึงมีประโยชน์
ไซร้ คนเป็นอันมากจะประพฤติตัวเหมือนกระบือบอดในป่า [ขุ.ชา.สตฺตก. (ไทย) 27/1048/224]  

วินัยจึงเป็นเคร่ืองฝึกฝนกายและใจให้มีคุณภาพขึ้น การมีคุณภาพจะทําให้ครอบครัว
อบอุ่น ชุมชนเข้มแข็ง สังคมมั่งคั่ง ชาติก็มั่นคง วินัยช่วยถ่ายถอนความโหดเห้ียมดุร้ายของคน 
วินัยช่วยให้คนดีกว่า ประเสริฐกว่าสัตว์และคนด้วยกัน ดังที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก ว่า 
“คนที่มีวิชชา และจรณะสมบูรณ์ท่านกล่าวว่าประเสริฐสุดในหมู่เทวาและมนุษย์” [ที.ปา. (ไทย) 
11/72/107] คนที่มีระเบียบวินัยเป็นที่ต้องการของใครต่อใคร ของทุกสถาบันในสังคม เขาอยู่ที่
ใดก็ทําให้ที่นั่นมีความเจริญรุ่งเรือง ย่ิงทํางานเพ่ือความเจริญมั่นคงของแผ่นดิน ชาติจะมั่นคง
มากย่ิงขึ้น เพราะคนที่มีระเบียบวินัยเพียงอย่างเดียว ความดีอย่างอ่ืน ก็จะเกิดตามมาอีก
มากมาย เช่นทําประโยชน์ทั้งของตนและคนอื่นเที่ยงตรงไม่ลําเอียงหรือมีอคติ รักเสมอ
เหมือนกันหมด อุปนิสัยอัธยาศัยอ่อนโยนมีมารยาท เป็นคนสะอาดทั้งกาย วาจา และใจ ไม่
ประมาทเผลอขาดสติ มีสติอยู่เสมอ มีความขยันหมั่นเพียร สังคมไทยกําลังขาดคนที่มีลักษณะ
อย่างน้ีมาก แนวทางการแก้ไขปัญหาต้องรณรงค์สร้างคนในชาติให้มีระเบียบวินัย ปัญหาทุก
อย่างก็จะหมดสิ้นไป วินัยจึงมีส่วนสําคัญในการสร้างชาติให้มั่นคงอย่างแท้จริง วินัยจึงเป็นเคร่ือง
ฝึกฝนกายและใจคน ช่วยถ่ายถอนความดุร้าย ช่วยให้คนประเสริฐกว่าคนด้วยกัน มีพุทธพจน์ว่า 
“ผู้มีระเบียบวินัย มีศิลปะ ฝึกฝนดีแล้ว ทําประโยชน์เป็นผู้เที่ยงตรง มีอัธยาศัยอ่อนโยน ไม่
ประมาท เป็นคนสะอาดบริสุทธ์ิขยันหมั่นเพียร ไม่ขี้เกียจ พึงอยู่ในราชการได้” [ขุ.ชา.อฏฺฐก. 
(ไทย) 28/967/338]  

การที่จะทําให้สังคมและประเทศชาติ มีความสงบสุข จําเป็นต้องมีการ จัดระเบียบ
สังคมข้ึน โดยการเอาตัวระเบียบวินัยหรือกฎหมายเป็นเคร่ืองควบคุมสังคม การจัดระเบียบ
สังคมในทางพระพุทธศาสนา ก็คือ การนําหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับ



52  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2560) 

สังคมรวมทั้งให้ประพฤติปฏิบัติตามหลักสิกขา 3 ประการ เพราะหลักการทั้ง 3 ประการน้ีเป็น
แนวทางเดียวที่จะสร้างความเป็นคนท่ีสมบูรณ์และมีคุณภาพ (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 
2538) เพราะความไร้ระเบียบสังคมที่ปรากฏตามสื่อสารมวลชนในช่วงที่ผ่านมาเป็นสิ่งสะท้อน
ให้เห็นว่าสังคมกําลังประสบปัญหา เช่น ปัญหาการปฏิบัติฝ่าฝืนกฎระเบียบของสังคม ปัญหา
อาชญากรรมปัญหาอบายมุข ปัญหาความรุนแรงในครอบครัว เป็นต้น จากปัญหาที่กล่าวมาน้ี
ส่วนหน่ึงเกิดขึ้นจากการไร้ระเบียบของสังคม ซึ่งเป็นปัญหาในระดับชาติและระดับนานาชาติ 
สาเหตุที่ทําให้สังคมไร้ระเบียบเน่ืองจากบุคคลในสังคมมิได้ปฏิบัติตามระเบียบ กฎเกณฑ์ของ
สังคม จนทําให้เกิดเป็นปัญหาสังคม การจัดระเบียบสังคมจึงเป็นวิธีการแก้ปัญหาสังคมอย่าง
หน่ึง โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือทําให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข  

ทัศนะของชาวพุทธเห็นว่าพระพุทธศาสนามีหลักคําสอนอยู่ส่วนหน่ึงที่เก่ียวข้องกับ
เรื่องของการจัดระเบียบสังคมหากได้นํามาใช้เพ่ือแก้ปัญหาการไร้ระเบียบของสังคมน่าจะเป็น
อีกวิธีหน่ึงที่ทําให้สังคมพลิกกลับขึ้นมาจากเหตุการณ์ขั้นอันตรายที่อยู่ในระยะหัวเลี้ยวหัวต่อน้ีได้ 
และน่าจะทําให้สังคมเกิดการฟ้ืนตัวจากวิกฤตการณ์ของโลกจนทําให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันได้
อย่างสันติสุขเป็นที่ทราบกันดีว่า การขาดวินัยเป็นปัญหาใหญ่ของทุกสังคม สังคมจะอยู่ได้โดย
สงบก็ต่อเมื่อมีกฎเกณฑ์และ กติกาในสังคม และผู้คนในสังคมต้องให้ความเคารพหลักการ 
กฎเกณฑ์และกติกาของสังคมน้ัน ๆ ด้วย การเคารพ กฎเกณฑ์และกติกาของสังคมน้ัน ก็คือ
ความหมายอย่างหน่ึงของความมีวินัย ถ้าไม่มีวินัย ไม่มีความเคารพกฎเกณฑ์ กติกาของสังคม 
มุ่งสร้างประโยชน์สุขให้ได้ถึง 3 ระดับ  ได้แก่ อัตตัตถะ ประโยชน์ตน, ปรัตถะ ประโยชน์ผู้อ่ืน 
คือ การมุ่งสร้างที่พ่ึงหรือความม่ันคงให้แก่คนอ่ืนทั้งในได้ด้านวัตถุและจิตใจ, และ อุภยัตถะ ทั้ง
ประโยชน์ตนและท้ังประโยชน์ผู้อ่ืน คือ การได้รับประโยชน์ทั้งตัวเราและคนอ่ืนพร้อม ๆ กันทั้ง
สองฝ่าย  เป็นการส่งเสริมเก้ือหนุนหรือบําเพ็ญโดยไม่มีฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดเสียเปรียบ โดยรวม
จําเป็นต้องอาศัยธรรมเป็นกรอบในการดําเนินการ กล่าวคือ เบญจธรรมและโภควิภาค เป็นต้น 
(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2551) หลักธรรมเหล่าน้ีเป็นการแสวงหาผลลัพธ์หรือ
เป้าหมายท่ีไม่เห็นแก่ตัว แต่เป็นไปเพ่ือประโยชน์ผู้อ่ืน การที่บุคคลใดที่มุ่งสร้างเอาแต่ประโยชน์
ตน บุคคลน้ันย่อมเป็นคนที่เห็นแก่ตัว บุคคลใดที่มุ่งสร้างแต่ประโยชน์คนอ่ืน บุคคลนั้นย่อมเป็น
คนที่มีแต่ความเพ้อฝัน เพราะธรรมชาติของสังคมมนุษย์จําเป็นต้องพ่ึงพาอาศัยประโยชน์ซึ่งกัน
และกัน เกิดกระบวนปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมโดยวิธีอบรมสั่งสอนโดยตรง จนสามารถให้การ
ยอมรับสิทธิทางจริยธรรมซึ่งถือว่าเป็นสิทธิขั้นพ้ืนฐาน (เทพพร มังธานี, 2557) การสร้างค่านิยม
ความมีจริยธรรม และจรรยาบรรณวิชาชีพ ในระดับปัจเจกบุคคล และ การส่งเสริมธรรมาภิบาล
ให้กับระบบราชการไทย (พิชญ์ณิฐา พรรณศิลป์, ภักดี โพธ์ิสิงห์ และสัญญา เคณาภูมิ, 2559) 



53 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2017) 

สามารถสรุปได้ว่า ปัญหาที่เกิดขึ้นก็เน่ืองจากสังคมไทยไม่ให้ความสําคัญต่อความมี
ระเบียบวินัยขาดการนําเอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้าไปเป็นแนวทางในการแก้ปัญหา
เศรษฐกิจสังคมและการปฏิบัติในการดําเนินชีวิตอย่างจริงจัง ประโยชน์และคุณค่าต่อสังคม การ
ปฏิบัติตนตามหลักวินัยหรือกฎระเบียบของสังคม กฎหมายบ้านเมือง ย่อมมีความราบเรียบสงบ
สุข โดยประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา การรักษาศีล การปฏิบัติธรรม ล้วน
เป็นสิ่งที่สร้างให้สังคมเกิดความร่มเย็นเป็นสุข มีระเบียบ มีนิสัยโอบอ้อมอารี เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ มี
เมตตาและกรุณาช่วยเหลือผู้ที่ได้รับความเดือดร้อน แม้แต่ศัตรูก็ยังให้ความอุปถัมภ์เลี้ยงดู ใคร
เดือดร้อนมาก็ให้ความช่วยเหลือมิได้น่ิงดูดาย รู้จักให้อภัยแก่ผู้อ่ืน ดังน้ัน สังคมมนุษย์
ประกอบด้วยคนจํานวนมากสังคมใช่ว่าจะประกอบด้วยคนแต่ละคน อย่างที่มีผู้พูดกันว่า ถ้าแต่
ละคนเป็นคนดีแล้วสังคมก็จะดีเอง แต่สังคมก็มีโครงสร้าง และโครงสร้างทางสังคมเป็นเครื่อง
กําหนดคุณสมบัติของสังคมมนุษย์ด้วยว่าจะมีคุณค่าหรือไร้ค่า บุคคลผู้เป็นส่วนร่วมที่ดีของสังคม 
จะต้องอยู่ร่วมกันด้วยดีมีธรรมคือมีหลักความประพฤติ 
 
สรุป 

คุณค่าการมีวินัยที่มีต่อสังคมไทยน้ันไม่ว่าจะเป็นการออกกฎเพื่อควบคุมสังคมของ
บรรพชิต หรือ คฤหัสถ์ ต้องอาศัยหลักพระธรรมวินัยเป็นหลัก ส่วนรายละเอียดวิธีการการ
จัดการบริหารองค์กรสงฆ์น้ัน อาจแตกต่างไปตามยุคสมัย เพ่ือให้สอดคล้องกับวิวัฒนาการและ
รูปแบบการบริหารปกครองสมัยน้ันๆ แต่อย่างไรก็ตาม การกําหนดรูปแบบโครงสร้างการบริหาร
ปกครองคณะสงฆ์ ยังคงอยู่บนหลักพระธรรมวินัยในปัจจุบันน้ีแม้มีพระราชบัญญัติคณะสงฆ์เข้า
มาเป็นข้อบังคับ และกําหนดกฎเกณฑ์ในการบริหารปกครองคณะสงฆ์ร่วมด้วย แต่อย่างไร
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ทุกฉบับ ก็ยังยึดถือหลักพระธรรมวินัยเป็นข้อบังคับกําหนดขอบเขตใน
การปฏิบัติ 

ดังน้ัน จึงจําเป็นต้องมีการแก้ไขด้วยการร่วมด้วยช่วยกันระหว่างประชาชนทุกภาคส่วน
ในสังคมไทย กล่าวคือ ทุกคนต้องทําหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ด้วยความไม่ประมาท ไม่ฝืนทํา
อะไรตามใจหรือตามกิเลส ตัณหาของตน และเมื่อทุกคน ทุกฝ่าย และทุกคณะในสังคมไม่มี
ความขัดแย้งกัน มีแต่ความสามัคคีปรองดองกัน เป็นชุมชนสังคมเป็นประเทศชาติที่น่าอยู่อาศัย
มากย่ิงขึ้น 

  
 
 
 



54  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2560) 

เอกสารอ้างอิงเอกสารอ้างอิง::  RReeffeerreenncceess  
 
เทพพร มังธานี (2557). บทบาทของครอบครัวในการปลูกฝังจริยะธรรมแก่เยาวชนในภาค

อีสาน. มนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์, 31(1), 45-64. 
Mangtanee, T. (2014). The Role of Family in the Cultivation of Morality In Youths 

in Northeast Thailand. Humanities & Social Science, 31(1), 45-64. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  

(พิมพ์ครั้งที่ 12). กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2008). Dictionary of Buddhist. (12th ed.). 

Bangkok: Mahachulalongkorn University. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: 

พิมพ์สวย. 
Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2006). The Characteristics of Buddhism. 

Bangkok: Pimseuy.  
พิชญ์ณิฐา พรรณศิลป์, ภักดี โพธ์ิสิงห์ และสัญญา เคณาภูมิ. (2559). การคอรัปช่ันในระบบ

ราชการไทย: แนวทางการป้องกันและแก้ไข. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร., 4(2), 
326-340. 

Pannasil, P., Phosing, P. and Kenaphoom, S. (2016). Corruption in the Thai 
Bureaucracy : The Protection and Solution Approach. Journal of MCU 
Peace Studies,  4(2), 326-340. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

Mahachulalongkorn University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: MCU Press 
สมภาร พรมทา. (2548). พุทธปรัชญา. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 
Promta, S. (2005). Buddhist Philosophy. (2nd ed.). Bangkok: Sayam. 
 

 
 

 


