
บทวิจารณ์หนงัสือ 

 

เรื่อง  พระพุทธศาสนาทุนอนัยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย 

สุวรรณฐา  ลึม 

 

 

ส่วนน า 

หนังสือเรื่อง “พระพุทธศาสนาทุนอันยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย” หนังสือเล่ม
นี้เขียนเรียบเรียงโดย ศาสตราจารย์เกียรติคุณนายแพทย์ประเวศ วะสี จัดพิมพ์โดยส านักพิมพ์ 
มูลนิธิ หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินฺทปญฺโ พิมพ์ที่บริษัท ออฟเซ็ทพลัส จ ากัด เมื่อเดือน
กุมภาพันธ์ 2559 ประวัติผู้เขียนหนังสือ ส าเร็จการศึกษาเตรียมแพทยศาสตร์ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย, แพทยศาสตรบัณฑิต จากมหาวิทยาลัยแพทยศาสตร์ (มหาวิทยาลัยมหิดล), 
ปริญญาทางมนุษย-พันธุศาสตร์ (Human Genetics) มหาวิทยาลัยลอนดอน สหราชอาณาจักร 
และปริญญาเอก จากมหาวิทยาลัยโคโลราโด ประเทศสหรัฐอเมริกา 

ผู้เขียนมีวัตถุประสงค์ในการเขียนหนังสือเล่มนี้ เพื่อให้ผู้อ่านเข้าถึงหลักค าสอนของ
พระพุทธศาสนาอย่างถ่องแท้ที่พุทธศาสนิกต้องตระหนักรู้เข้าใจและน าไปปฏิบัติให้เกิดผลแก่
ชีวิต ชุมชน สังคม และประเทศชาติ ซึ่งตามประวัติศาสตร์ประเทศไทยนั้นมีพัฒนาการควบคู่กับ
สถาบันพระพุทธศาสนามาโดยตลอดตั้งแต่สมัยกรุงสุโขทัยเป็นต้นมา แต่สิ่งที่ต่างจากสังคมไทย
ปัจจุบัน คือความห่างเหินจากพระพุทธศาสนา ความไม่สนใจที่จะศึกษาหลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาเหมือนในครั้งอดีต ท าให้การพัฒนาประเทศไม่ประสบผลส าเร็จตามทิศทางที่
ควรจะเป็น ดังนั้นวัตถุประสงค์ของหนังสือนี้ ผู้ เขียนต้องการให้ผู้อ่านได้มองเห็นและเข้าใจใน
ฐานะ “พระพุทธศาสนาเป็นทุนอันยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย” โดยผู้เขียนมีแรงบันดาลใจ
เกิดขึ้นจากความเป็นนักอ่าน นักวิเคราะห์ และเป็นผู้บริหารในต าแหน่งต่างๆ และท างานที่
เกี่ยวข้องกับศาสนามาตลอดท าให้ผู้เขียนมองว่าการจะพัฒนาประเทศให้เจริญนั้นจ าเป็นต้อง



90  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2560) 

มองดูที่รากฐานวัฒนธรรมของตนที่มีอยู่ คือพระพุทธศาสนาเป็นฐานส าคัญส าหรับน าไปใช้พื่อ
พัฒนาด้านอื่นๆ ของสังคมให้เป็นสังคมแบบพุทธ 

หนังสือเล่มนี้ผู้ เขียนได้ เรียบเรียงแบ่งเนื้อหาตามสารบัญดังนี้  (0) ทุนทาง
พระพุทธศาสนา (2) พระสงฆ์ 4 ประเภท และปฏิปทา (3) กลไกเชื่อมโยงสร้างสรรค์: เครือข่าย
พระสงฆ์พัฒนาประเทศไทย (4) วิกฤตประเทศไทยและวิกฤตโลก (5) หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา (6) ประเด็นการพัฒนาประเทศไทย (7) บทบาทของวัด พระสงฆ์ และ
พุทธศาสนิกชนในการพัฒนาประเทศไทย (8) สถาบันสงฆ์กับโลกย์ที่เปลี่ยนแปลง และ (9) ใช้
โครงสร้างสมองสร้างสังคมโครงสร้างสมอง 

 ส่วนเนื้อหา 

หนังสือเรื่อง “พระพุทธศาสนาทุนอันยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย” เป็นหนังสือ
ที่ผู้เขียนได้ช้ีประเด็นให้เห็นถึงความส าคัญของพระพุทธศาสนาที่มีต่อการพัฒนาประเทศไทยซึ่ง
ปัจจุบันประเทศก าลังประสบกับวิกฤตหลายประการและหนทางที่จะสามารถพัฒนาประเทศให้
ดีขึ้นนั้นก็ต้องอาศัยรากฐานวัฒนธรรมส าคัญของประเทศ คือมีสถาบันพระพุทธศาสนาที่อยู่คู่กับ
สังคมไทยมายาวนานโดยผู้เขียนได้สังเคราะห์องค์ความรู้ด้านพระพุทธศาสนามาเป็นสาระของ
หนังสือที่ชักชวนผู้อ่านให้เข้าใกล้กับพระพุทธศาสนาผ่านงานเขียนนี้ที่ได้บูรณาการค าสอนทาง
พระศาสนาเป็นแนวทางส าหรับน าไปพัฒนาประเทศไทย ผู้เขียนได้วางโครงสร้างเนื้อหาทั้งหมด
มี 9 หัวข้อข้างต้น ผู้วิจารณ์ก็จะน าประเด็นบางข้อมาสรุปสาระส าคัญไว้ในหัวข้อเดียวกัน มีดังนี้ 

(1) ทุนทางพระพุทธศาสนา ผู้เขียนชี้ให้เห็นว่าการพัฒนาประเทศไทยนั้นต้องค า
นึกถึงรากเหง้าของประเทศไทยที่เป็นองค์กรใหญ่และความใกล้ชิดกับประชาชนต่างได้อาศัยซึ่ง
กันและกันนั่นคือ วัด โดยปัจจุบันมีจ านวน 30,000 วัด ทั่วประเทศ และมีกลไกขับเคลื่อน
องค์กรที่เป็นวัดให้เจริญขึ้นมาจนถึงปัจจุบัน เรียกว่า พระภิกษุสงฆ์ มีจ านวนประมาณ 30,000 
รูป ทั้งที่เป็นพระภิษุ และสามเณร ซึ่งต่างมีส่วนในการสืบทอดองค์กรแห่งสังฆะให้ด าเนินต่อไป
ได้ ตั้งแต่เริ่มต้นเข้ามาบวชในบวรพระพุทธศาสนา และเมื่อเข้ามาบวชแล้วท่านได้ศึกษาหลักค า
สอนที่เป็นแก่นแท้ของศาสนามีความช านิช านาญเข้าใจในศาสตร์ที่ได้ศึกษามา แล้วน าไปสั่งสอน
แก่พุทธศาสนิกให้รู้จักวิธีการด าเนินชีวิตที่ชอบเป็น “สัมมาชีพ” และเป็นรากฐานส าคัญของการ



91 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 3 (September - December 2017) 

พัฒนาประเทศที่ผู้เขียนได้เน้น และตระหนักให้พุทธศาสนิกชนเห็นคุณค่าของพระสงฆ์ ที่ท่านได้
ช่วยพัฒนาประเทศอย่างนานับปการ ที่ผู้วิจารณ์ก าลังจะกล่าวถึง คือ พระสงฆ์สี่ประเภท 

(2) พระสงฆ์  4 ประเภท และปฏิปทา  ประเด็นนี้ ผู้ เขียนได้ชี้ ให้ เห็นถึ ง
กระบวนการท างานของพระสงฆ์สี่ประเภท มีดังนี้ ประเภทแรก พระสงฆ์ที่เป็นเชิงวัฒนธรรม
ชาวบ้าน คือส่วนใหญ่ พระสงฆ์ตามวัดต่างๆ ทั้งในตามชนบทและตามเมืองกรุง ก็จะเต็มไปด้วย
พระที่เป็นลูกชาวบ้านซึ่งท่านได้เข้ามาบวชในพระศาสนาทั้งระยะสั้นและระยะยาว ท าให้
พระสงฆ์มีวัฒนธรรมใกล้ชิดกับชาวบ้าน และท างานประสานร่วมมือกันเป็นอย่างดี สร้างสมัคร
สมานสามัคคีกัน ตรงจุดนี้เป็นรากฐานวัฒนธรรมที่ส าคัญของประเทศมาตั้งแต่ครั้งอดีตที่
พระสงฆ์เข้าไปเกี่ยวข้องกับกระบวนการทางสังคมในฐานะเป็นผู้ไกล่เกลี่ย เมื่อสังคมมีปัญหาที่
จะน าไปสู้กระบวนการสร้างความขัดแย้ง ประเภทที่สอง คือพระสงฆ์มีความช านาญด้าน
วิปัสสนาธุระ ซึ่งปัจจุบันในสายตาของคนเมืองกรุง ผู้ที่ เป็นพุทธมามกะจ านวนไม่น้อยมี
การศึกษาดี แต่ไม่ได้ใส่ใจที่จะศึกษาปฏิบัติและเข้าใกล้กับพระศาสนาท าให้วิถีการด าเนินชีวิต
เป็นไปไม่ราบรื่น ประสบกับปัญหาต่างๆ ที่จะน าไปสู่การแบ่งแยกที่เป็นอยู่ในสังคมไทยปัจจุบัน 
โดยพระสงฆ์ที่เชี่ยวชาญด้านวิปัสสนากรรมฐานนี้ ท่านได้ท าหน้าที่ส าคัญ คือเป็นนักจิตแพทย์ให้
ค าปรึกษาโดยไม่รู้ตัว ซึ่งหากสังคมเห็นความส าคัญในเรื่องนี้องค์กรต่างๆ ที่ขับเคลื่อนประเทศ     
ให้เจริญก็จะเป็นองค์กรแห่งสมาธิแบบพุทธ ประเภทที่สาม พระสงฆ์เป็นนักวิชาการและพัฒนา 
ปัจจุบันหากสังคมไทยเห็นคุณค่าและความส าคัญของพระสงฆ์ประเทศที่สามนี้ จะเป็นการดียิ่ง
ท่านเป็นผู้มีความรู้ทั้งศาสตร์และศิลป์ ผ่านกระบวนการศึกษาตามหลักไตรสิกขา โดยฝึกหัด
พัฒนาวิธีคิด  ที่ถูกต้องทั้งทางคดีโลกและคดีธรรม พร้อมกันนี้ท่านก็เข้าใจระบบสังคมที่มีความ
ซับซ้อนเป็น “Complex system Society” ในหลายมิติ ทั้งในฐานะที่เป็นพระนักวิชาการ ที่
จบการศึกษาระดับปริญญาโท ปริญญาเอก ทั้งในประเทศและต่างประเทศ และอีกในฐานะคือ
เป็นพระธรรมทูต ท างานประกาศค าสอนทางพระพุทธศาสนาให้แก่ชาวโลก ท าให้สังคมปัจจุบัน
ต่างเชื้อชาติต่างศาสนาได้เข้ามาศึกษาปฏิบัติกรรมฐานมากขึ้น ซึ่งต่างจากคนไทยที่มีสิ่งดีเป็น
วัฒนธรรมของชาติ กลับห่างเหินที่จะใส่ใจศึกษาปฏิบัติตาม และมีการด าเนินชีวิตที่ไม่ถูกต้อง 
จนน าไปสู่ปัญหาของสังคม ดังที่ปรากฏตามสื่อสิ่งพิมพ์ในปัจจุบัน และ ประเภทที่สี่ คือพระ
ผู้ใหญ่ ผู้ทรงสมณศักดิ์สูง เป็นพระราชาคณะทุกระดับ และเป็นกรรมการมหาเถรสมาคม ท่านมี
ลูกศิษย์ที่เคารพนับถือเป็นจ านวนมาก ท างานทุกกระทรวงทบวงกรม มีความส าคัญมากหาก



92  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2560) 

สังคมเห็นคุณค่าของพระสงฆ์ที่ท่านอุทิศตนท างานให้แก่สังคมไทย ที่ปัจจุบันสังคมประสบกับ
วิกฤตทางด้านศีลธรรมหลายกรณี พระสงฆ์ประเภทที่สามนี้ ท่านสามารถท างานให้กับสังคมใน
ทุกสภาพปัญหา แม้สังคมเมืองจะมีระบบที่ซับซ้อนมากมายก็ตาม ท่านสามารถท างานให้แก่
สังคมได้อย่างราบรื่น และพร้อมกันนี้การท างานของพระสงฆ์ประเภทที่สามเป็นการสนองงาน
ทางคณะสงฆ์ด้วย จึงท าให้กระบวนการท างานเกิดความเชื่อมโยงสัมพันธ์กัน ที่ เรียกว่า 
“เครือข่ายพระสงฆ์พัฒนาประเทศไทย” ซึ่งมีกลไกเชื่อมโยงสัมพันธ์กับการท างานอย่าง
สร้างสรรค์ มีรูปแบบเป็น “กัลยาณมิตร” ที่จะเป็นแนวทางการท างานเพื่อน าไปสู่การพัฒนา
ประเทศไทยอย่างยั่งยืนได ้

(3) หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ประเด็นนี้ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นว่า การที่โลกเกิด
วิกฤตอย่างรุนแรง เพราะเป็นอารยธรรมวัตุนิยมบริโภคนิยม และไม่มีทางที่โลกจะไม่วิกฤต 
ดังนั้นทางออกที่จะให้พ้นสภาพวิกฤตได้ คือการพัฒนาจิตส านึก การปฏิวัติจิตส านึก 
(Consciousness Revolution) หรือการปฏิวัติทางจิตวิญญาณ (Spiritual Revolution) ตาม
ทัศนะขององค์ดาไลลามะ ที่ผู้เขียนได้ยกมาอ้างถึง ซึ่งมีความสอดคล้องกับหลักพระพุทธศาสนา
ที่มีหลักปฏิวัติทางจิตวิญญาณว่าด้วยกระบวนศึกษาในหลักไตรสิกขา มี “ศีล สมาธิ และปัญญา 
น าไปสู่การประสานของระบบชีวิต ระบบสังคม ระบบสิ่งแวดล้อม ท าให้มนุษย์มีชีวิตที่ดีงาม 
สังคมมีสันติสุข โลกรื่นรมย์น่าอยู่” นอกจากนี้ผู้เขียนได้ระบบุไว้ว่า “พุทธศาสนาสอนการ
บริโภคเท่าที่จ าเป็น และการอนุรักษ์สิงแวดล้อม ดังปรากฏความในพรหมชาลสูตร ข้อมหาศีล 
ให้ภิกษุเว้นขาดจากการพรากพืชคามชนิดต่างๆ โดยพิศดาร”   จะเห็นว่าการที่ประเทศเกิด
วิกฤตทั้งหลายนั้นเป็นเพราะขาดการตระหนักรู้ถึงผลกระทบที่จะเกิดขึ้นจากการพัฒนาด้านวัตถุ
นิยม และมิได้ฝึกหัดให้เกิดจิตส านึกสาธารณะใช้ประโยชน์รวมกัน ท าให้การพัฒนาประเทศไม่ได้
พัฒนาหรือเจริญขึ้นตามทิศทางที่ควรจะเป็น และมิได้ค านึงถึงการด าเนินกิจกรรมทุกอย่างตาม
หลักสายกลาง หรือเป็นสัมมาชีพทั้งในระดับชาวบ้านจนถึงระดับนโยบายในการพัฒนาประเทศ 
ที่มีลักษณะเป็นการพัฒนาในรูปแบบขององค์เจดีย์ คือพัฒนาจากยอดของเจดีย์ลงมาท าให้
กระบวนการพัฒนานั้นมีฐานรองรับไม่มั่นคงสามารถล้มได้ง่าย ไม่เหมือนกับการพัฒนาที่
ด าเนินการจากฐานของเจดีย์ขึ้นไปสู่ยอดของเจดีย์เป็นหลักการส าคัญที่จะท าให้เกิดการพัฒนา
ประเทศที่ยั่งยืนได้ 



93 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 3 (September - December 2017) 

(4) บทบาทของวัด พระสงฆ์ และพุทธศาสนิกชนในการพัฒนาประเทศไทย 
ประเด็นนี้ผู้เขียนได้เน้นความส าคัญขององค์กรทางพระพุทธศาสนา คือวัดมีบทบาทหลาย
ประการที่เอื้ออ านวยแก่สังคมไทยปัจจุบัน โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้ขับเคลื่อนบทบาทหน้าที่ในหลาย
มิติ มีการศึกษาในหลักศีล สมาธิ ปัญญา เพื่อพัฒนาจิตส านึกใหม่ (New Consciousness) แก่
พุทธศาสนิกชนได้ตระหนักรู้ (Awakening) ถึงเห็นคุณค่าของพระสงฆ์ที่เป็นนักวิชาการและ
นักพัฒนา และส่งเสริมความรับผิดชอบร่วมกันเพื่อแก้ปัญหาวิกฤตของสังคม แล้วน าไปสู่การ
สร้างฐานเศรษฐกิจพอเพียงยึดหลักสัมมาชีพ และเป็นการเสริมสร้างสันติภาพ  (Peace) ให้
เกิดขึ้นตามกรอบไตรสิกขา ที่จัดเป็นหลักการส าคัญในทางพระพุทธศาสนา ที่เน้นการพัฒนา
มนุษย์โดยไม่แบ่งแยกชีวิตจากการศึกษา เพราะถือว่า ชีวิต คือการศึกษา การศึกษาคือชีวิต ที่
เป็นทุนส าคัญส าหรับพัฒนามนุษ์ให้มีความสมบูรณ์ ที่จะน าไปสู่การพัฒนาด้านอื่นๆ ของสังคม
ให้เจริญงอกงามได้ โดยหลักการที่ว่านี้สอดคล้องกับทัศนะ พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
ได้ ก ล่ าวว่ า  “ก ารพั ฒ น ามนุ ษ ย์ ที่ ส ม บู รณ์ เป รี ยบ เห มื อน เก้ าอี้ ที่ มี ค รบ ทั้ ง  4  ข า  
จึงจะใช้งานได้ การศึกษาต้องมีครบทั้ง 4 สดมภ์ ขาดข้อใดข้อหนึ่งก็บกพร่อง สดมภ์ทั้ง 4 
ประการ คือ 0) การศึกษาเพื่อพัฒนาศักยภาพ (Leaning to Know) 2) การศึกษาเพื่อพัฒนา
สมรรถภาพ (Leaning to do) 3) การศึกษาเพื่อพัฒนาคุณภาพ (Leaning to live together) 
และ 4) การศึกษาเพื่อพัฒนามนุษภาพ (Leaning to be)” 

(5) สรุป  ตอนสุดท้ายของหนังสือ ผู้เขียนได้ฝากข้อคิดน่าสนใจ คือได้ต้ังความหวัง
ไว้กับบทบาทของวัดในฐานะเป็นวัฒนธรรมที่สร้างความเชื่อไว้ตามหลักธรรมค าสอนในทาง
พระพุทธศาสนาที่มีกระบวนการพัฒนามนุษย์ เคารพศักดิ์ศรีและคุณค่าของความเป็นคนอย่าง
เท่าเทียมกันโดยไม่อคติต่อชาติก าเนิด เผ่าพันธุ์ สีผิว เพศสภาะ ศาสนา อายุ หรือฐานะ ทุกคน
ล้วนเป็นเพื่อนมนุษย์ โดยเน้นการเชื่อมโยงเป็นเครือข่ายระหว่างพุทธศาสนิกชนทั่วประเทศที่
ต้องอาศัยบาทบาทพระสงฆ์ทั้ง 4 ประเภท เพื่อน าไปสู่การเปลี่ยนสังคมแบบพุทธในอนาคต โดย
ผู้เขียนได้เน้นที่ “การเปลี่ยนแปลงขั้นพื้นฐานให้เป็นสังคมประชาธิปไตยอย่างแท้จริง มีความ
เสมอภาค มีภราดรภาพ มีสามัคคีธรรม มีจิตส านึกใหม่ กล่าวคือ มีปัญญาเป็นประชาธิปไตย 5 
มิติ ได้แก่ 0) ประชาธิปไตยทางจิตส านึก (Consciousness democracy) 2) ประชาธิปไตยทาง
สติปัญญา (Wisdom democracy) 3) ประชาธิปไตยทางสังคม (Social democracy) 4) 



94  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2560) 

ประชาธิปไตยทางเศรษฐกิจ (Economic democracy) และ 5) ประชาธิปไตยทางการเมือง 
(Political democracy)”  

บทวิจารณ ์

หนังสือเรื่อง “พระพุทธศาสนาทุนอันยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย” เป็นหนังสือ
ที่มีคุณค่าทางวิชาการที่ผู้เขียนได้สังเคราะห์หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาบูรณาการเป็น
หลักปฏิบัติส าหรับประยุกต์ใช้กับการพัฒนาประเทศไทยปัจจุบันได้เป็นอย่างดี ที่ผู้เขียนได้
วิเคราะห์และมองเห็นสถานการณ์ของสังคมไทยปัจจุบัน ที่จ าเป็นจะต้องหลักคิด หลักปฏิบัติ 
ส าหรับน าไปใช้เป็นกรอบของการพัฒนาประเทศที่ต้องอาศัยพื้นฐานวัฒนธรรมของตน คือมี
สถาบันพระพุทธศาสนา ที่สถาบันหลักของประเทศได้น้อมน าหลักปฏิบัติในทางพระพุทธศาสนา
มาใช้กับสังคมไทยมาตั้งแต่ครั้งอดีต แต่บริบทสังคมไทยปัจจุบันถูกเพิกเฉยและมองข้ามสถาน
บันนี้ไป ท าให้สังคมไทยเกิดวิกฤตหลายประการ โดยเฉพาะวิกฤตทางด้านศีลธรรม และหลัก
จริยธรรมของการด าเนินชีวิตที่ถูกต้อง เป็นเหตุท าให้หน่วยงานต่างๆ พยายามหาวิธีทางเพื่อ
น ามาใช้ในการแก้ไขปัญหาเหล่านี้ จึงเกิดกระบวนการท างานร่วมกันกับทางคณะสงฆ์ได้ขึ้น เพื่อ
เป็นทางออกของสังคมไทย  

ถึงอย่างไรก็ตาม การที่ผู้เขียนได้รจนาหนังสือเล่มนี้ขึ้นมา เพื่อเป็นแสงสว่าง
ทางออกหนึ่งของสังคมไทย ที่ผู้วิจารณ์เห็นว่ามีผลสะท้อนต่อการพัฒนาประเทศไทยอย่างน้อยมี
หลักคิด หลักปฏิบัติ ที่เป็นผลดีส าหรับน าไปเป็นแนวทางการพัฒนาประเทศไทย 3 ประการ 
ประกอบด้วย 

0) สังคมไทยควรที่หันมาดูรากฐานทางวัฒนธรรมของตน ซึ่งทรัพยากรหลายอย่าง
ที่จ าเป็นต่อการพัฒนาประเทศไทยให้เจริญขึ้น โดยเฉพาะการพัฒนาด้านศีลธรรมของคนใน
ประเทศให้เป็นคนที่มีศีลธรรม และมีจริยธรรมในการด าเนินชีวิตอย่างถูกต้อง ไม่เอารัดเอา
เปรียบประกอบสัมมาชีพตั้งแต่ระดับประชาชนจนถึงผู้ที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาประเทศ 2) 
สังคมไทยต้องเห็นคุณค่าของสถาบันพระพุทธศาสนา ในฐานะเป็นทุนอันยิ่งใหญ่ในการพัฒนา
ประเทศไทย โดยเฉพาะการขับเคลื่อนองค์กรทางศาสนา คือ พระสงฆ์ ถ้าเราเห็นคุณค่าของ
พระสงฆ์ที่ท่านท าหน้าที่ฝึกหัดพัฒนาคนให้มีศีลธรรม เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ และเป็นก าลังส าคัญ



95 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 3 (September - December 2017) 

ในการพัฒนาประเทศให้เจริญตามที่ควรจะเป็น และ 3) จ าเป็นอย่างที่สังคมไทย ต้องใส่ใจศึกษา
และปฏิบัติตามหลักค าสอนทางศาสนาเพื่อพัฒนาองค์กรของท่านให้เป็นองค์กรแบบพุทธ มีวิถี
ชีวิตแบบพุทธ น าไปสู่การพัฒนาประเทศแบบพุทธที่หลักการพัฒนาประเทศแบบยั่งยืนหรือตาม
หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 

จะเห็นว่าหลักปฏิบัติทั้ง 3 ประการ ดังกล่าวข้างต้นมีความเกี่ยวข้องกับกระบวน
ท างานของพระสงฆ์ ที่เข้าไปเกี่ยวข้องกับกระบวนการท างานเพื่อสังคม ซึ่งมีกระบททางด้านที่ดี
แก่สังคมไทย หากสังคมเห็นคุณค่าการท างานของพระสงฆ์ทั้ง 4 ประเภท ประเภทแรก คือ
พระสงฆ์ที่มีวัฒนธรรมใกล้ชิดกับชาวบ้าน และท างานประสานร่วมมือกันเป็นอย่างดี สร้างสมัคร
สมานสามัคคีกัน ตรงจุดนี้ เป็นรากฐานวัฒนธรรมที่ส าคัญของประเทศมาตั้งแต่ครั้งอดีตที่
พระสงฆ์เข้าไปเกี่ยวข้องกับกระบวนการทางสังคมในฐานะเป็นผู้ไกล่เกลี่ย เมื่อสังคมมีปัญหาที่
จะน าไปสู้กระบวนการสร้างความขัดแย้ง ประเภทที่สอง คือพระสงฆ์ที่เชี่ยวชาญด้านวิปัสสนา
กรรมฐาน ท่านได้ท าหน้าที่ส าคัญเป็นนักจิตแพทย์ให้ค าปรึกษาประชาชนที่รับความทุกข์อันเกิด
จากปัจจัยต่างของระบบสังคม หากสังคมเห็นความส าคัญในเรื่องนี้ องค์กรต่างๆ ที่ขับเคลื่อน
ประเทศให้เจริญก็จะเป็นองค์กรแห่งสมาธิแบบพุทธ  ประเภทที่สาม พระสงฆ์เป็นนักวิชาการ
และพัฒนา ท่านก็เข้าใจระบบสังคมที่มีความซับซ้อนเป็น “Complex system Society” ใน
หลายมิติ ทั้งในฐานะที่เป็นพระนักวิชาการ และอีกในฐานะคือเป็นพระธรรมทูต ท างานประกาศ
ค าสอนทางพระพุทธศาสนาให้แก่ชาวโลก ท าให้สังคมปัจจุบันต่างเชื้อชาติต่างศาสนาได้เข้ามา
ศึกษาปฏิบัติกรรมฐานมากขึ้น ซึ่งต่างจากคนไทยที่มีสิ่งดีเป็นวัฒนธรรมของชาติกลับห่างเหินที่
ศึกษาปฏิบัติตาม ด าเนินชีวิตที่ไม่ถูกต้อง จนน าไปสู่ปัญหาของสังคม  และ ประเภทที่สี่ คือพระ
ผู้ทรงสมณศักดิ์สูง มีลูกศิษย์ที่เคารพนับถือเป็นจ านวนมาก มีความส าคัญมากหากสังคมเห็น
คุณค่าของพระสงฆ์ที่ท่านอุทิศตนท างานให้แก่สังคมไทย ที่ปัจจุบันสังคมประสบกับวิกฤต
ทางด้านศีลธรรมหลายกรณี พระสงฆ์ประเภทที่สามนี้ ท่านสามารถท างานให้กับสังคมในทุก
สภาพปัญหา แม้สังคมเมืองจะมีระบบที่ซับซ้อนมากมายก็ตาม ท่านสามารถท างานให้แก่สังคม
ได้อย่างราบรื่น และพร้อมกันนี้การท างานของพระสงฆ์ประเภทที่สามเป็นการสนองงานทาง
คณะสงฆ์ด้วย จึงท าให้กระบวนการท างานเกิดความเชื่อมโยงสัมพันธ์กัน ที่เรียกว่า “เครือข่าย
พระสงฆ์พัฒนาประเทศไทย” ซึ่งมีกลไกเชื่อมโยงสัมพันธ์กับการท างานอย่างสร้างสรรค์ เป็น
แนวทางการท างานเพื่อน าไปสู่การพัฒนาประเทศไทยอย่างยั่งยืนได้ หาสังคมมีความร่วมมือกัน



96  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2560) 

ระหว่างสถาบันทางพระพุทธศาสนา สถาบันทางการเมือง องค์กรเอกชน และองค์กรต่างๆ ใน
ประเทศ ดังนั้นผู้วิจารณ์เห็นว่าทุกองค์กรในประเทศไทยต้องท างานร่วมกัน ก าหนดเป็นวาระ
แห่งชาติ เป็นนโยบายที่จะต้องปฏิบัติตามเพื่อน าไปสู่การพัฒนาประเทศไทยแบบยั่งยืนสืบไป 

สรุป 

โดยสรุปสาระของหนังสือพระพุทธศาสนาทุนอันยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย 
นับเป็นการจุดประกายให้สังคมไทยได้มองเห็นคุณค่าและแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาซึ่งมี
ความส าคัญต่อประเทศไทยมานานับปการมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ซึ่งได้สร้างสรรค์ภูมิ
ปัญญาที่ดีแก่สังคมมาตลอด แก่ก็สิ่งที่น่าเสียดายเนื่องด้วยสังคมปัจจุบันมีความเติบโตด้วยสังคม
วัตถุนิยมซึ่งแพร่หลายไปทั่วจึงส่งผลให้เกิดปัญหาการไม่มีจิตส านึกสาธารณะ ส่งผลให้เกิดปัญหา
ต่างๆ มีวิกฤตทางการเมือง วิกฤตทางเศรษฐกิจ วิกฤตทางสังคม วิกฤตทางสิ่งแวดล้อม วิกฤต
ทางศีลธรรม และวิกฤตทางการพัฒนาคน จึงท าให้สถาบันทางพระพุทธศาสนามีความส าคัญยิ่ง
ที่พุทธศาสนิกชนต้องกลับมาท าความสนใจศึกษาธรรมเสียใหม่โดยปฏิบัติธรรมให้รู้จักใจตนเอง
มากขึ้น เพราะเมื่อรู้จักตนเองแล้ว เราก็จะเข้าใจพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริงว่า มีประโยชน์ต่อ
ชีวิตและมีคุณค่าต่อสังคม และจะเป็นหนทางช่วยปกป้องรักษาพระพุทธศาสนาให้ยืนยาวต่อไป
จากรุ่นต่อรุ่น อย่าฝากพระพุทธศาสนาไว้กับคนใดคนหนึ่ง แต่ฝากไว้กับพุทธบริษัททุกคนที่
จะต้องน าไปปรับใช้ ดังนี้  

คณะสงฆ์ไทย และส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ นับเป็นองค์กรใหญ่ท า
หน้าที่ธ ารงสืบทอดหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาควบคู่กับสังคงไทยตั้งแต่อดีตจนกระทั่ง
ปัจจุบัน ดังนั้นคณะสงฆ์ไทยในฐานะเป็นผู้น าทางจิตวิญญาณของพุทธศาสนิกชน เมื่อมี
นักวิชาการได้รจนาผลงานที่อ้างอิงค าสอนทางพระพุทธศาสนาไปประยุกต์ใช้เพื่อแก้ไขวิกฤต
ปัญหาด้านศีลธรรมของสังคมจึงต้องตระหนักรู้ในบทบาททางศาสนา ส านักงานพระพุทธศาสนา
แห่งชาติ เป็นหน่วยงานที่สอนงานคณะสงฆ์ก็มีหน้าที่เช่นเดียวกันเพื่ออ านวยให้พระสงฆ์ได้
ท างานอย่างเต็มที่เพื่อให้สังคม รัฐบาลไทย ในฐานะที่เป็นผู้น าพาประเทศไทยไปสู่การพัฒนาที่
ยั่งยืนจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องใคร่ครวญบทเรียนการพัฒนาประเทศที่ผ่านๆ มาว่าได้พัฒนา
ถูกต้องหรือยัง หากมุ่งพัฒนาด้านวัตถุเพื่อเติบโตด้านเศรษฐกิจอย่างเดียว โดยมิได้พัฒนาคนให้มี



97 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 2 No. 3 (September - December 2017) 

ศีลธรรมเพื่อไปรับใช้สังคมก็อาจจะท าให้การพัฒนานั้นไม่ตรงจุดของการพัฒนาที่แท้ ผลงานชิน
นี้จึงเห็นว่าเป็นประโยชน์ยิ่งน าไปพิจารณาเพื่อเป็นแนวทางส าหรับพัฒนาประเทศไทย 

องค์การเอกชน  ในฐานะเป็นองค์กรที่ขับเคลื่อนเศรษฐกิจของประเทศให้
เจริญเติบโตก็จ าเป็นอย่างเช่นกันที่ผู้บริหารต้องค านึกถึงหลักความเป็นธรรม โดยเฉพาะการผลิต
สินค้าเพื่อให้ผู้บริโภคต้องดูความปลอดภัยเป็นอันดับแรก ดังนั้นการมีผลงานที่เสนอแนวทาง
น าไปพัฒนาด้านเศรษฐกิจ โดยอิงค าสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้เพื่อบริหารงานบริหารคนให้
มีศีลธรรมจึงจ าเป็นยิ่ง  

 

เอกสารอ้างอิงเอกสารอ้างอิง::  RReeffeerreenncceess  
 

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺ โต). (2546). ทิศทางการศึกษาไทย . (พิมพ์ครั้งที่  3). 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2547). โรงเรียนวิถีพุทธ . (พิมพ์ครั้งที่  2). 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ประเวศ  วะสี. (2559). พระพุทธศาสนาทุนอันยิ่งใหญ่เพื่อพัฒนาประเทศไทย . จังหวัด
สมุทรปราการ: ออฟเซ็ทพลัส. 

 

 

 

 
 


