
 

วารสารอกัษรศาสตร ์ปทีี่ 54 ฉบบัที่ 2 (2568): 25 – 58  
Journal of Letters Volume 54 Number 2 (2025): 25 - 58 

การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต:  
ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ 

 
อรุณวรรณ คงมีผล1 

 
Received: July 16, 2024 

                                                                Revised: October 7, 2024 
                                                                                        Accepted: November 15, 2024 

 
บทคัดย่อ 
 

ปัจจุบันงานวิจัยที่ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรสในกวีนิพนธ์สันสกฤตมีอยู่ค่อนข้างจ ากัด บทความวิจัยนี้  
มุ่งศึกษาการเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในบทละครสันสกฤตเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ ผู้วิจัยได้เก็บตัวอย่าง
ฉันท์ที่แสดงรส 13 บท มาแปลจากสันสกฤตเป็นไทย วิเคราะห์รส รูปแบบฉันทลักษณ์ ตลอดจนคุณสมบัติของเสียงในตัวอย่างฉันท์ 
และใช้ทฤษฎีการประพันธ์จากต ารานาฏยศาสตร์ โดยเฉพาะทฤษฎีเกี่ยวกับรสและฉันทลักษณ์มาเป็นเครื่องมือวิเคราะห์ข้อมูล  
ผลการศึกษาพบฉันท์แสดงศฤงคารรสมากที่สุด รองลงมาคือกรุณรส อัทภุตรส เราทรรส วีรรส และภยานกรส ตามล าดับ รูปแบบฉันทลักษณ์
ของร้อยกรองแต่ละบทมีธรรมชาติแตกต่างกัน ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องจ านวนรวมพยางค์ ความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์ลฆุ-คุรุ 
ตลอดจนจังหวะและความถี่ของพยางค์ลฆุ-คุรุ อีกทั้งมีความสัมพันธ์กับการแสดงรสอย่างมีนัยส าคัญ ส่วนคุณสมบัติของเสียง
สระและพยัญชนะที่ใช้ก็เป็นปัจจัยหนึ่งที่ส่งผลต่อความไพเราะและการสร้างความรู้สึกซาบซึ้งในบทประพันธ์ ทั้งหมดนี้เป็นไปตาม
ทฤษฎีในนาฏยศาสตร์ จึงอาจกล่าวได้ว่า กวีผู้ประพันธ์บทละครเรื่องรัตนาวลีเลือกใช้ฉันท์ในบทประพันธ์โดยค านึงถึงความสมัพันธ์
ระหว่างอารมณ์ความรู้สึกของบทกวีกับจังหวะของฉันทลักษณ์  

 
ค าส าคัญ: รัตนาวลี, ฉันท์, รส, บทละครสันสกฤต, นาฏยศาสตร์ 
 

  

 
1 หน่วยงานผู้แต่ง: สาขาวิชาภาษาเอเชียใต้ ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  

  อีเมล: Aroonwan.K@chula.ac.th 



วารสารอกัษรศาสตร ์ปทีี่ 54 ฉบบัที่ 2 (2568): 25 - 58  
Journal of Letters Volume 54 Number 2 (2025): 25 - 58 

Application of Metres for Sentimental Purposes in Sanskrit Literature:  
With References to Sanskrit Play Entitled Ratnāvalī of  

King Śrī Harṣavardhana 
 

Aroonwan Kongmebhol2 

 
Received: July 16, 2024 

                                                                Revised: October 7, 2024 
                                                                                        Accepted: November 15, 2024 

 
Abstract 
 
  Currently, research on the relationship between metres (chandas) and literary sentiments (rasa)  
in classical Sanskrit poetry is quite meagre.  This research aims to investigate the application of metres  
for sentimental purposes in Sanskrit play entitled Ratnāvalī of King Śrī Harṣa Vardhana. The research subject 
highlights selected thirteen stanzas, each of which the sentiment is apparent, from the Ratnāvalī. The methodology  
of the research consists of a textual translation from Sanskrit to Thai as well as an analysis on the literary sentiments, 
the schemes of metres, including properties of vowels and consonants used in the metres.  The research 

framework is founded upon Nāṭyaśāstra, particularly sections involving metres and sentiments. The study 

found that the metrical stanzas most frequently convey Śṛṅgāra Rasa (erotism), followed by Karuṇa Rasa 

(pathos), Adbhuta Rasa (wonder), Rāudra Rasa (anger), Vīra Rasa (heroism) and Bhayānaka Rasa (horror) 
respectively.  The metrical form of each verse varies in nature, i.e., the total number of syllables, the difference 

between short and long syllables (laghu and guru), the rhythm, and frequency of these syllables. These features 
significantly correlate with the expression of rasa. Additionally, the qualities of vowel and consonant sounds 

used in the verses contribute to the melodiousness and poetic appreciation.  All of these elements align  

with the principles of Nāṭyaśāstra. It could be said that while considering the relationship between the rhythms  
of the metres and the emotions expressed in the poetry, King Śrī Harṣa Vardhana deliberately applied 
specific metres to some particular stanzas. 

 
Keywords: Ratnāvalī, metres, sentiments, Sanskrit play, Nāṭyaśāstra 

 

 
2 Affiliation: South Asian Languages Section, Department of Eastern Languages, Faculty of Arts, Chulalongkorn University 
  E-mail: Aroonwan.K@chula.ac.th 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 26 

 

 

1. บทน า 
  

ร้อยกรองเป็นรูปแบบการน าเสนองานนิพนธ์ที่พบในวรรณคดีสันสกฤตทุกประเภท ไม่ว่าจะเป็นวรรณคดีทางศาสนา
หรือวรรณคดีทางโลก เมื่อเปรียบเทียบระหว่างร้อยกรองกับร้อยแก้ว ร้อยกรองเป็นรูปแบบการสื่อสารที่ทรงพลัง สามารถ
ยกระดับจิตวิญญาณเบื้องลึกของผู้อ่านและผู้ฟังให้สูงขึ้นได้มากกว่าร้อยแก้ว ทั้งนี้เป็นเพราะร้อยกรองมีท านองเสียงสูงต ่าที่  
เร้าอารมณ์ มีค าและความหมายไพเราะลึกซึ้ง แฝงนัยที่ให้แรงบันดาลใจอย่างสูง (Mishra, 2011, pp. viii-ix) ด้วยเหตุนี้  
ร้อยกรองจึงเป็นเครื่องมือที่ถ่ายทอดอารมณ์ความรู้สึกภายในใจของผู้ประพันธ์ได้ดี และท าให้งานนิพนธ์ที่ประพันธ์ขึ้นนั้น
ประณีตและมีช้ันเชิงมากขึ้นเมื่อเทียบกับการน าเสนอแบบร้อยแก้ว  

ภาษาสันสกฤตมีค าที่หมายถึงร้อยกรองหลายค า เช่น ฉันทัส (chandas) วฤตตะ (vṛtta) ปัทยะ (padya) ซึ่งฉันทัส 
(chandas) เป็นค าที่แพร่หลายที่สุด ตรงกับค าภาษาไทยคือฉันท์ มาจากธาตุ ฉทฺ หรือ ฉนฺทฺ (√chad หรือ √chand) แปลว่า 
รู้สึกดี, พอใจหรือยินดี, พอใจกับพรที่ได้รับ เค้ากิริยารูปเหตุกัตตุวาจก chandaya หมายถึง ท าให้สมใจกับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น 
สมใจกับพรที่ได้รับ เมื่อลงปัจจัย as กลายเป็นนามศัพท์นปุงสกลิงค์ หมายถึง ความปรารถนา, ความตั้งใจ, ความมุ่งมั่น  
และหมายถึงร้อยกรองหรือค าประพันธ์ร้อยกรอง (Monier-Williams, 1988, pp. 404-405, 584; Whitney, 1969, p. 428) 
บางครั้ง ฉันทัส (chandas) ใช้เรียกแทนวรรณคดีพระเวททั้งหมด เนื่องจากบทสวดทุกบทในวรรณคดีพระเวทแต่งเป็นฉันท์ 
ฉะนั้นค าว่าฉันทัส (chandas) จึงหมายถึงวรรณคดีพระเวทด้วย  

ฉันท์มีความสัมพันธ์กับการสื่อสารอารมณ์ของผู้ประพันธ์มาตั้งแต่สมัยพระเวท คีถากุมารี (Geethakumary) กล่าวว่า 
ฤษีผู้รจนาคัมภีร์ฤคเวทตระหนักดีถึงความสัมพันธ์ระหว่างเนื้อหากับรูปแบบของบทกวี จึงได้พิถีพิถันในการเลือกฉันท์ที่
เหมาะสมท่ีสุดต่อสาระที่จะน าเสนอ มีข้อสังเกตว่า บทกวีสดุดีวีรบุรุษประพันธ์ขึ้นด้วยฉันท์ 11 พยางค์ในแต่ละบาท ในขณะที่
บทกวีแสดงอารมณ์หรือความรู้สึกนึกคิดส่วนตัวใช้ฉันท์หลากชนิด เช่น คายตรี (gāyatrī, 8 8 8) อนุษฏุภ (anuṣṭubh, 8 8 8 8) 
และฉันท์ผสมที่มีชื่อว่า ประคาถะ (pragātha)3 (Geethakumary, 2002, pp. 26-27; Macdonell, 2004, p. 446) ในสมัย
อินเดียโบราณ นักทฤษฎีวรรณคดีบางท่านได้เล็งเห็นความส าคัญของฉันท์ในฐานะเครื่องมือสร้างรสทางวรรณคดี ตัวอย่างเช่น 
ภรตมุนิ (Bharatamuni) อธิบายเรื่องการเลือกใช้ฉันท์เพื่อสร้างรสทางวรรณคดีไว้ในต ารานาฏยศาสตร์ โศลกที่ 107 ถึง 113 
อัธยายที่ 17 เรื่อง การจ าแนกประเภทลักษณะพิเศษของค าและอลังการเป็นต้น (lakṣaṇālaṅkārādiviveka) อีกท่านหนึ่งคือ 
เกษเมนทระ (Kṣemendra) อธิบายกฎเกณฑ์ว่าด้วยการเลือกใช้ฉันท์ให้เหมาะสมกับเนื้อหาที่ต้องการน าเสนอไว้ในต าราชื่อ 
สุวฤตตติลกะ (Suvṛttatilaka) วินยาสะที่ 3 เรื่อง การใช้ฉันท์ (vṛttaviniyoga)  

ที่ผ่านมา งานวิชาการที่สนับสนุนความส าคัญของฉันท์ในฐานะเครื่องมือสะท้อนอารมณ์ความรู้สึกของผู้ประพันธ์มีให้
เห็นอยู่บ้าง งานวิชาการชิ้นแรก ๆ เห็นจะเป็นหนังสือชุด Indian Kāvya Literature ของเอ. เค. วอร์เดอร์ (A. K. Warder) 
ซึ่งตีพิมพ์ในช่วง ค.ศ. 1972 ถึง 2011 ความยาว 8 เล่มจบสมบูรณ์  โดยเฉพาะในเล่มที่ 2 หัวข้อ The origins and formation 
of classical kāvya วอร์เดอร์ตั้งข้อสังเกตเรื่องฉันท์ในวรรณคดีอินเดียโบราณไว้ว่า ฉันทลักษณ์มีรูปแบบจังหวะหลากหลาย มี
องค์ประกอบของดนตรีแฝงอยู่ อาจมีลักษณะทับซ้อนกับจังหวะแบบ “จตุรศระ ตาละ” (caturaśra tāla) ในทางการดนตรี
อินเดีย ลักษณะเช่นนี้ส่งผลให้มีความเป็นไปได้ที่ฉันทลักษณ์จะสะท้อนความเชื่อมโยงกับอารมณ์หรือค าพรรณนาที่เหมาะกับ
ประเด็นสื่อสารของผู้ประพันธ์ มีการอ้างถึงกวีนิพนธ์ล าน าของสาตวาหนะและบทละครบางเรื่องของภาสะ  เพื่อชี้ให้เห็นว่า 
งานนิพนธ์เหล่านี้เป็นตัวอย่างที่แสดงพัฒนาการของการใช้จังหวะสื่อสารเหตุการณ์บางอย่าง เรื่องราว และความรู้สึก (Warder, 
1990, pp. 189, 317-318) 

 
3 ประคาถะ คือ ฉันท์ชนิดผสมระหว่าง กกุภ (kakubh, 8 12 8) กับ สโตพฤหตี (satobṛhatī, 12 8 12 8) หรือ พฤหตี (bṛhatī, 8 8 12 8)  
  กับสโตพฤหต ี(Macdonell, 2004, pp. 444, 446)  



อรุณวรรณ คงมีผล | 27 

 

 

ต่อมาใน ค.ศ. 1977 มีงานวิจัยเร่ือง Metres of Kālidāsa ของมธุสูทัน มิศระ (Madhusudan Mishra) งานวิจัยเรื่อง
นี้มุ่งศึกษาฉันท์ที่ปรากฏในงานนิพนธ์ของกาลิทาสประเภทกวีนิพนธ์และบทละครโดยละเอียด กรอบแนวคิดในการศึกษาคือ
ความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับสาระส าคัญบางประการของเนื้อหา รวมถึงคุณสมบัติของฉันท์ในบางบริบทหรือบางสถานการณ์ 
ในงานวิจัยนี้มิศระต้องการค้นหาค าตอบว่า แท้จริงแล้วกาลิทาสต้องการแสดงความสามารถในการใช้ฉันท์หลากหลายชนิด
เท่านั้น หรือมีเจตนาบรรจงเลือกสรรชนิดของฉันท์ที่ใช้ให้เหมาะกับสถานการณ์ ผลการศึกษายืนยันว่า  กาลิทาสเลือกใช้ฉันท์
โดยค านึงถึงจังหวะในการวางถ้อยค าให้เหมาะสมกับเนื้อหาหรือเรื่องราวที่น าเสนอเพื่อสื่ออารมณ์ความรู้สึกบางประการ 
(Mishra, 1977, p. 1)  

อีกตัวอย่างคือบทความเรื่อง Inter-Relation between Sentiment, Embellishment and Metrical Arrangement 
in Sanskrit Poetry ของหริ ทัตต์ ศรมา (Hari Dutt Sharma) บทความนี้ยืนยันว่า รส อลังการ และการเรียบเรียงฉันทลักษณ์
ในกวีนิพนธ์สันสกฤตเป็นองค์ประกอบท่ีมีปฏิสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ตอนท้ายของบทความผู้เขียนแสดงทัศนะไว้ว่า ฉันท์ทุกชนิด
สามารถน าไปใช้แสดงความรู้สึกและน าเสนอสถานการณ์ได้ทุกรูปแบบ ไม่ว่าจะเป็นความรู้สึกรัก โศก สงสาร ในระดับมนุษย์
ปุถุชน ไปจนถึงความรู้สึกต้องการแสดงความจงรักภักดีต่อเทพเจ้าในโลกเหนือมนุษย์ แม้ว่าแท้จริงแล้วไม่มีข้อบังคับใดเลย  
ที่บ่งชี้ว่ารสบางอย่างจะแสดงออกได้ในฉันท์บางชนิดเท่านั้น แต่ถึงกระนั้นก็มีแนวโน้มบางประการที่กวีแต่ละคนสร้างขึ้นมา 
ฉันทบ์างชนิดให้ผลอันทรงพลังในการสื่อรสบางรส หากผลที่เกิดขึ้นมานั้นมีพลังรุนแรงมาก ฉันท์เหล่านั้นก็จะกลายเป็นสัญลักษณ์
ของการปลุกเร้าให้เกิดรสบางรสในที่สุด ตัวอย่างบางส่วนที่ระบุไว้ในบทความคือ ฉันท์มันทากรานตา ซึ่งเป็นฉันท์ที่แสดง  
ความสูงส่ง มีพยางค์หนัก (คุรุ) จ านวนมาก มีใช้ทั่วไปในวรรณคดีสันสกฤต แต่หลังจากที่กาลิทาสแต่งกวีนิพนธ์เรื่องเมฆทูต  
ซึ่งพรรณนาอารมณ์อันลึกซึ้งเมื่อคู่รักต้องพลัดพรากจากกันด้วยจังหวะของค าที่มีชีวิตชีวาและเร้าอารมณ์ มันทากรานตาได้ถูก
ก าหนดตายตัวให้เป็นแบบแผนของฉันท์ที่ใช้ส าหรับแสดงรสของการพลัดพรากของคู่รัก สุนทรียรสจากเมฆทูตซึ่งกระทบใจ
ผู้อ่านในวงกว้างยังมีผลให้กวีคนอื่น ๆ เลือกใช้ฉันท์มันทากรานตาตามแบบกาลิทาสเมื่อจะแต่งกวีินิิพนธ์แสดงสารฝากรัก  
หรือ ทูตกาวยะ (dūtakāvya) (Sharma, 2004, pp. 265-278)  

พระเจ้าศรีหรรษะ (Śrī Harṣa) ศรีหรรษเทวะ (Śrī Harṣadeva) หรือศรีหรรษวรรธนะ (Śrī Harṣavardhana) 
เป็นกวีิอินเดียโบราณที่ได้รับการยกย่องว่ามีฝีมือในการประพันธ์ดีเยี่ยมผู้หนึ่งในแวดวงวรรณคดีสันสกฤต จะเป็นรองก็เพียง  
กาลิทาสเท่านั้น ผลงานที่ได้รับยกย่องว่าดีที่สุดคือบทละครเรื่อง รัตนาวลี เพราะมีองค์ประกอบที่ดีหลายอย่าง เช่น โครงเรื่อง
น่าสนใจ ชวนติดตาม การบรรยายเรื่องราวมีลักษณะสมจริง ส านวนภาษาไพเราะงดงาม เรียบง่าย เข้าใจง่าย และที่ส าคัญคือ
เป็นบทประพันธ์ที่ด าเนินตามกฎเกณฑ์การละครสันสกฤตอย่างเคร่งครัด ด้วยเหตุนี้  เรื่องรัตนาวลีจึงมักมีนักวิชาการน าไป
อ้างอิงบ่อยครั ้งในฐานะตัวอย่างของบทประพันธ์ที ่มีศิลปะการประพันธ์ยอดเยี ่ยมทั ้งในเชิงการละครและวรรณคดี  
(Kale, 2002, pp. xxxviii-xl) ความดีเด่นของบทประพันธ์ยังท าให้มีการน าเรื่องรัตนาวลีมาเผยแพร่ในรูปแบบงานแปลและ  
บทประพันธ์ดัดแปลงหลายส านวนเป็นภาษาต่างประเทศอื่น เช่น ภาษาอังกฤษ ภาษาไทย นอกจากนี้ มีผู้นิยมน ามาศึกษาวิจัย 
หรือเป็นส่วนประกอบของการศึกษาวิจัยกันอย่างต่อเนื่อง เช่น ศีละ สหสรพุเธ ( Sheela Sahasrabudhe) (1949) เขียน 
ดุษฎีนิพนธ์เรื่อง Harsha the Dramatist: A Study of Sanskrit Dramas Priyadarsika, Ratnawali and Nagananda 
คงคาธร กร (Gangadhar Kar) (1977) เขียนดุษฎีนิพนธ์เรื่อง A Critical Study of Harṣa as a Dramatist จาดูโมนิ ไสกิยา 
(Jadumoni Saikia) (2013) เขียนดุษฎีนิพนธ์เรื ่อง Ratnāvalī Nāṭikā of Śrīharṣadeva: A Critical Study ชลภัสสรณ์ 
บินอิบรอฮีม (Chonlaphatsorn Binibrohim) (2014) เขียนวิทยานิพนธ์เรื่อง การศึกษาวิเคราะห์บทละครสันสกฤตเรื ่อง 
รัตนาวลี ของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ ตัวอย่างงานที่กล่าวมาล้วนศึกษาเรื่องรัตนาวลีไปในทิศทางเดียวกัน คือวิเคราะห์และ
อธิบายคุณค่าของบทละครเร่ือง รัตนาวลี โดยใช้ทฤษฎีการละครและทฤษฎีการประพันธ์วรรณคดีสันสกฤต ในส่วนของทฤษฎี
การประพันธ์มักใช้ทฤษฎีส าคัญ คือทฤษฎีอลังการ รส คุณะ และรีติ นอกจากนี้ยังให้ข้อมูลเรื่องฉันท์ ซึ่งสหสรพุเธระบุว่าเป็น
องค์ประกอบที่แสดงความสามารถของผู้ประพันธ์ในการสร้างรสในบทละคร (Sahasrabudhe, 1949, p. 179) 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 28 

 

 

ส าหรับประเด็นเรื่องฉันท์ในบทละครรัตนาวลีนั้น มีข้อสังเกตว่าข้อมูลที่พบมักมีลักษณะคล้ายกัน กล่าวคือ ระบุเพียง
สถิติจ านวนและชนิดของฉันท์ รายการฉันทลักษณ์พร้อมตัวอย่างฉันท์จากบทละคร ในบรรดางานศึกษาที่ผู้วิจัยอ้างถึงนี้  
งานศึกษาของสหสรพุเธเป็นงานชิ้นเดียวที่ตั้งข้อสังเกตเรื่องวิธีการเลือกใช้ฉันท์ของพระเจ้าศรีหรรษะว่า พระองค์ทรงเลือกใช้
ฉันท์หลากหลายชนิด มีแนวทางการใช้ฉันท์ที่เป็นเอกลักษณ์เมื่อเทียบกับนักการละครสันสกฤตยุคก่อนหน้า รวมถึงมีแนวคิดใน
การใช้ฉันท์ให้เหมาะสมกับสถานการณ์และบรรยากาศของเรื่อง พร้อมกันนี้ได้อ้างตัวอย่างฉันท์ที่สามารถอธิบายแนวคิด
ดังกล่าวไว้บางส่วนด้วย อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยยังไม่พบว่ามีงานศึกษาชิ้นใดที่วิเคราะห์ฉันทลักษณ์ในรัตนาวลีอย่างละเอียด 
โดยเฉพาะในประเด็นความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรสทางวรรณคดี ทั้งที่ฉันท์เป็นองค์ประกอบหนึ่งในการสร้างรสทา ง
วรรณคดี ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษาวิเคราะห์บทร้อยกรองในบทละครเรื่อง รัตนาวลี อย่างละเอียดทั้งด้านเสียงและ
ความหมาย เพื่อค้นหาค าตอบว่าพระเจ้าศรีหรรษะเลือกใช้ฉันท์อย่างไรเพื่อแสดงรสทางวรรณคดีให้ปรากฏชัด และฉันท์ที่
พระองค์ทรงเลือกใช้มีความเหมาะสมอย่างไรต่อเนื้อหาของบทประพันธ์ ข้อมูลที่ได้จะช่วยอธิบายประเด็นเรื่องฉันท์ในรัตนาวลี
ซึ่งนักวิชาการในอดีตเคยเสนอไว้ให้กระจ่างและลึกซึ้งยิ่งขึ้น  

 
 
2. วัตถุประสงค์ สมมุติฐาน และผลที่คาดว่าจะได้รับ 
 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1) ศึกษาลักษณะการเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสทางวรรณคดีในร้อยกรอง
ภาษาสันสกฤตจากบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ 2) ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างรูปแบบของฉันท์กับ
ความหมายของบทร้อยกรองจากบทละครเรื่อง รัตนาวลี สมมุติฐานของการศึกษา คือ พระเจ้าศรีหรรษวรรธนะทรงเลือกใช้
ฉันท์หลากหลายชนิดเพื่อแสดงรสทางวรรณคดีในลักษณะต่าง ๆ กัน คุณสมบัติของฉันท์ที่พระองค์ทรงเลือกใช้มีความสัมพันธ์
กับการส่ือความคิด อารมณ์ และความรู้สึกของบทประพันธ์ อีกท้ังสามารถสื่อรสทางวรรณคดีได้อย่างทรงพลัง การศึกษาครั้งนี้
จะช่วยเพิ่มพูนความเข้าใจเรื่องการเลือกใช้ฉันท์ในกวีนิพนธ์สันสกฤต และเป็นแนวทางในการศึกษาบทบาทของฉันท์ใน  
กวีนิพนธ์สันสกฤตของกวีอินเดียท่านอื่น ๆ รวมถึงกวีนิพนธ์สันสกฤตประเภทอื่นที่ยังไม่มีผู ้น ามาศึกษา เช่น ล าน าสดุดี  
(สโตตระ) อีกด้วย 

 
 
3. ขั้นตอนการด าเนินงานวิจัย 
 

1) ศึกษาความเป็นมา ลักษณะ และเนื้อหาของบทละครเรื่อง รัตนาวลี จากหนังสือและเอกสารวิชาการท่ีเก่ียวข้อง 
2) ศึกษาแนวคิดและทฤษฎีฉันทลักษณ์ในวรรณคดีสันสกฤตจากหนังสือและเอกสารวิชาการที่เกี่ยวข้อง 
3) คัดเลือกตัวบทร้อยกรองภาษาสันสกฤตในเรื่อง รัตนาวลี ที่จะน ามาศึกษา ปริวรรตข้อความตัวบทจากอักษร 

เทวนาครีเป็นอักษรโรมัน และแปลข้อความต้นฉบับจากภาษาสันสกฤตเป็นภาษาไทย 
4) วิเคราะห์บทร้อยกรองในประเด็นต่าง ๆ ได้แก่ รสของบทประพันธ์ รูปแบบของฉันท์ และคุณสมบัติของพยางค์ 
5) อภิปรายและสรุปผลการวิจัยโดยการเขียนเชิงพรรณนาวิเคราะห์และมีตารางสรุป 

 



อรุณวรรณ คงมีผล | 29 

 

 

4. ขอบเขตของการวิจัย 
 

1) ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยเลือกศึกษาฉันท์ในบทละครสันสกฤตเรื่อง รัตนาวลี จากหนังสือ The Ratnāvalī of Śrī 

Harṣa-Deva ของ เอ็ม.อาร์. กาเล (M.R. Kale) (2002) เพราะเป็นบทละครที่มีชื่อเสียง มีฝีมือการประพันธ์เป็นที่ยกย่อง  
มีตัวอย่างเหมาะสมที่จะน ามาวิเคราะห์ นอกจากนี้ วรรณคดีประเภทบทละครมีแนวโน้มพบการใช้ฉันท์หลากหลายชนิด
ค่อนข้างมากเมื่อเทียบกับวรรณคดีประเภทอื่น ๆ  

2) ผู้วิจัยได้คัดเลือกตัวอย่างฉันท์ที่แสดงรสทางวรรณคดีอย่างชัดเจนมาทั้งสิ้น 13 บท ทั้งนี้แนวทางการพิจารณา
คัดเลือกตัวอย่างอาศัยข้อมูลจากหนังสือ The Ratnāvalī of Śrī Harṣa-Deva ของ เอ็ม.อาร์. กาเล (M.R. Kale) (2002) 
และดุษฎีนิพนธ์เรื่อง Harsha the Dramatist: A Study of Sanskrit Dramas Priyadarsika, Ratnawali and Nagananda 
ของ ศีละ สหสรพุเธ (Sheela Sahasrabudhe) (1949) ซึ่งน าเสนอบทวิเคราะห์เร่ืองรสในบทละคร  

3) ผู้วิจัยจะใช้ทฤษฎีจากต ารานาฏยศาสตร์เป็นหลักในการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลวิจัย เนื้อหาที่จะน ามาประกอ บ
การศึกษาคือทฤษฎีต่าง ๆ เก ี ่ยวกับฉันท์และรสทางวรรณคดี ในบางกรณีจะน าเน ื ้อหาส่วนอื ่นมาประกอบด้วย  
ตามความเหมาะสม  

 
 
5. ทบทวนวรรณกรรม  
 
5.1 ข้อมูลเกี่ยวกับบทละครเรื่อง รัตนาวล ี
 
5.1.1 ภูมิหลังของบทละคร 

บทละครเรื่อง รัตนาวลี เป็นผลงานการประพันธ์ของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ พระเจ้าแผ่นดินผู้ปกครองจักรวรรดิ
อินเดียในช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 7 (A.D. 606-648) พระองค์ทรงสถาปนาเมืองกันเนาช์ (Kannauj) หรือกันยากุพชะ 
(Kanyākubja) เป็นเมืองหลวง เมืองนี้เป็นเมืองประวัติศาสตร์เช่นเดียวกับเมืองอโยธยา ตั้งอยู่ ณ บริเวณทุ่งกุรุเกษตรตามที่
ปรากฏในมหาภารตะ พระองค์ทรงเป็นพระราชโอรสของพระเจ้าประภากรวรรธนะ ครั้นเมื่อพระราชบิดาและพระเชษฐา
สิ้นพระชนม์ พระองค์จึงเสด็จขึ้นครองราชย์ปกครองดินแดนแถบทิศเหนือตอนกลางจรดทิศตะวันออกของชมพูทวีป ทรงเป็น
นักรบผู้เก่งกล้าสามารถ อีกทั้งมีชื่อเสียงโดดเด่นในทางอักษรศาสตร์ ทรงอุปถัมภ์กวีราชส านักหลายคนที่มีชื่อเสียงโด่งดัง  
เช่น พาณภัฏฏะ ผู้แต่งกวีนิพนธ์ร้อยแก้วเรื่องกาทัมพรี และมยูระ ผู้แต่งบทล าน าเรื่องศูรยศตกะ ในขณะเดียวกันก็ทรงเป็นกวี
เองด้วย ทรงพระราชนิพนธ์บทละครสันสกฤตที่มีชื่อเสียง 3 เร่ือง คือ ปริยทรรศิกา รัตนาวลี และนาคานันทะ  

บทละครเรื่อง รัตนาวล ีนั้นอาจกล่าวได้ว่าเป็นภาคต่อของบทละครเร่ือง ปริยทรรศิกา เพราะตัวละครส่วนมากในเรื่อง
รัตนาวลีมีชื่อตรงกันกับในเรื่องปริยทรรศิกา อาทิ พระเจ้าวัตสราช พระนางวาสวทัตตา กาญจนมาลา เยาคันธรายณะ รุมันวัต  
แต่บทบาทของตัวละครเปลี่ยนแปลงไปบางประการ ตัวอย่างเช่น ในปริยทรรศิกา เยาคันธรายณะผู้เป็นเสนาบดีได้รับการอ้างถึง
ในละครซ้อนว่าเป็นผู้ที่เกี่ยวข้องกับพระเจ้าวัตสราช ไม่มีรายละเอียดมากกว่านั้น แต่ในรัตนาวลี  เยาคันธรายณะกลายเป็น 
ตัวละครที่มีบทบาทในการด าเนินเรื่อง ในท านองเดีียวกัน รุมันวัตผู้เป็นอ ามาตย์ของพระเจ้าวัตสราช ปรากฏบทบาทเด่นขึ้นใน
รัตนาวลีในฐานะนักรบผู้เก่งกล้าสามารถ ได้รับชัยชนะในศึกสงครามตามค าบอกเล่าของวิชยวรมัน ผู้เป็นเสนาบดีของพระเจ้า
วัตสราชและหลานชายของรุมันวัต ส าหรับตัวละครต่าง ๆ ที่เป็นบริวารคือพวกข้าหลวง นางสนม และวิทูษกะ มีเพียงกาญจนมาลา 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 30 

 

 

ผู้เป็นนางข้าหลวงของพระนางวาสวทัตตา มีชื่อตรงกันในบทละครทั้งสองเรื่อง นอกนั้นมีชื่อต่างกันหมด แต่ก็แสดงบทบาทใน
ลักษณะที่ไม่ต่างกัน ฝ่ายนางเอกของเรื่องคืออารัณยกาจากเรื่องปริยทรรศิกา และสาคริกาจากเรื่องรัตนาวลี ก็มีบุคลิกและ
บทบาทใกล้เคียงกันมากจนยากที่จะกล่าวได้ว่าเป็นความบังเอิญ นอกจากนี้  สถานการณ์หลายอย่างในละครก็มีลักษณะ
คู่ขนานกันด้วย (Nariman et al., 1923, pp. lxxviii - lxxx) 

นักวิชาการบางท่าน เช่น เอส. ภัฏฏาจารย์ (S. Bhattacharya) กล่าวว่า บทละครเรื่องรัตนาวลีและปริยทรรศิกา 
แต่งขึ้นโดยน าแบบอย่างมาจากบทละครของกาลิทาส เรื่อง มาลวิกาคนิมิตระ (Mālavikāgnimitra) อย่างชัดเจน โดยที่
ผู้ประพันธ์น าเอาแก่นเรื่องการวางอุบายรักของมาลวิกาคนิมิตระมาแต่งเติมองค์ประกอบบางอย่างเข้าไป แล้วน าโครงเรื่อง  
แต่ละส่วนมาเรียงร้อยเข้าด้วยกันให้มีรูปแบบที่ประณีต สมจริง และประสานเข้ากับอนุภาคต่าง ๆ ของเร่ืองราวได้ดี 

เอส. ภัฏฏาจารย์ให้ข้อสังเกตเพิ่มเติมบางประการเกี่ยวกับลีลาภาษาในงานนิพนธ์ของพระเจ้าศรีหรรษะว่า พระองค์
ชอบใช้ฉันท์มากพยางค์ในบทร้อยกรอง ใช้โวหารภาพพจน์่ไม่มากนัก ใช้ลีลาการแต่งแบบไกศิกี4 การถ่ายทอดภาษามีลักษณะ
เรียบง่าย แต่งดงามและสละสลวย พระองค์ทรงเคร่งครัดในทฤษฎีการละครสันสกฤตทุกประการ รัตนาวลีเป็นบทละครที่  
นักทฤษฎีการละครสันสกฤตชื่นชมมาก จนมีการหยิบยกตัวอย่างส านวนในรัตนาวลีไปอ้างอิงบ่อยครั้ง การสร้างตัวละครแทบ
จะไม่มีสิ่งใดใหม่ ยกเว้นโครงเรื่องที่สร้างขึ้นอย่างชาญฉลาด สิ่งใหม่ ๆ ที่พระองค์ทรงคิดขึ้นมาก็ท าได้ส าเร็จโดยไม่มีข้อยกเว้น 
ค าและความหมายในบทร้อยกรองของพระองค์ลึกซึ้ง น่าประทับใจ (Bhattacharya, 2011, pp. 2124-2125) 
 

5.1.2 ลักษณะท่ัวไปและเรื่องย่อของบทละคร 
รัตนาวลีเป็นละครสันสกฤตประเภทนาฏิกา (nāṭikā) ลักษณะของบทละครเป็นไปตามทฤษฎีในนาฏยศาสตร์ ในที่นี้

จะอ้างอิงเกณฑ์การพิจารณาตามที่สามารถบ่งชี้ได้จากตัวบทละครดังนี้  คือ (1) จุดมุ่งหมายส าคัญของเรื่องอยู่ที่ราชส านัก 
ฝ่ายใน การแสดงดนตรี และสาวรุ่นดรุณี (2) แก่นเรื่องหลักคือการแสดงอารมณ์ ความรัก และความบันเทิงสุขในความรัก  
(3) จ านวนองก์มี 4 องก์ (4) ฉากส่วนมากเป็นการฟ้อนร า การขับร้อง และเสียงเพลง (5) มีการแสดงทั้งความริษยา ความโกรธ 
และการปลอบประโลม (6) ตัวละครส่วนมากเป็นหญิง มีตัวละครชายเป็นข้าราชบริพาร พระเอกของเร่ืองเป็นพระเจ้าแผ่นดิน 
อัครมเหสีมีแม่สื่อเป็นผู้ติดตามใกล้ชิด (NŚ. XX.56-57)  

เรื่องราวโดยสังเขปมีอยู่ว่า รัตนาวลีเป็นธิดาของท้าววิกรมพาหุ  ผู้เป็นกษัตริย์แห่งเมืองลังกา เธอได้รับค าท านายว่า  
ใครก็ตามที่ได้อภิเษกสมรสกับเธอจะได้เป็นกษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่ เยาคันธรายณะ ผู้เป็นเสนาบดีของพระเจ้าวัตสราช ได้ยินข่าวลือนี้
จึงด าเนินการขอให้รัตนาวลีมาอภิเษกสมรสกับพระเจ้าวัตสราช ตอนนั้นพระเจ้าวัตสราชมีพระนางวาสวทัตตาเป็นพระมเหสี  
อยู่แล้ว เยาคันธรายณะเกรงว่าการพาเจ้าหญิงรัตนาวลีมาเป็นชายาอีกองค์หนึ่งของพระเจ้าวัตสราชจะท าให้พระนางวาสวทัตตา
ขุ่นเคือง และพระเจ้าวิกรมพาหุจะไม่ยินยอม จึงปล่อยข่าวลือว่าพระนางวาสวทัตตาถูกไฟคลอกสิ้นพระชนม์ที่เมืองลาวณกะ 
เมื่อพระเจ้าวิกรมพาหุยินยอม รัตนาวลีจึงถูกส่งตัวไปยังกรุงเกาศามพีทางเรือ  

ระหว่างเดินทาง เรือเกิดอับปางกลางมหาสมุทร รัตนาวลีได้รับการช่วยเหลือให้รอดพ้นจากภัยพิบัติครั้งนี้และถูกส่งตัวไป
ยังราชส านักของพระเจ้าวัตสราชโดยสวัสดิภาพ เยาคันธรายณะพารัตนาวลีไปถวายตัวเป็นข้าหลวงของพระนางวาสวทัตตา 
โดยไม่เปิดเผยฐานะที่แท้จริงของรัตนาวลี ในละครนี้รัตนาวลีเป็นที่รู้จักในชื่อ “สาคริกา” เพราะเธอได้รับการช่วยชีวิตจาก
มหาสมุทร5  

 
4 นาฏยศาสตร์ระบุว่า ลีลาการแต่งแบบไกศิกี (Kāiśikī) หมายถึง ลีลาการแต่งที่พรรณนาถึงผู้หญิงเป็นส าคัญ มีการฟ้อนร าและเสียงเพลงมากมาย  
  งดงามเป็นพิเศษด้วยเสื้อผ้าเครื่องประดับที่งดงาม มีกิจกรรมที่โดดเด่นคือความบันเทิงสุขในความรัก (NŚ. 22.47-53)  
5 สาคริกา (sāgarikā) แปลว่า หญิงที่มาจากมหาสมุทร เป็นตัทธิตของค าว่า สาคร (sāgara) หมายถึง มหาสมุทร จี. เค. นริมัน (G. K. Nariman)  
  และคณะ ให้ข้อสังเกตว่า การตั้งชื่อว่า สาคริกา เทียบเคียงได้กับชื่อของตัวละครเอกฝ่ายหญิงในเรื่องปริยทรรศิกา ซึ่งในละครใช้ชื่อว่า อารัณยกา  
  (āraṇyakā) ด้วยเหตุที่เธอรอดชีวิตออกมาจากป่า (Nariman et al., 1923) 



อรุณวรรณ คงมีผล | 31 

 

 

ต่อมา สาคริกาได้บังเอิญพบกับพระเจ้าวัตสราชที่สวนขวัญ ทั้งสองต่างตกหลุมรักซึ่งกันและกัน สุสังคตา ผู้เป็นนางสนม
ของสาคริกา และวสันตกะ ผู้เป็นสหายสนิทของพระเจ้าวัตสราช วางแผนลวงให้สาคริกาและพระเจ้าวัตสราชได้พบกัน ทว่า 
พระนางวาสวทัตตาทรงล่วงรู ้แผนนี้ และไม่พอพระทัย พระนางจึงจับสาคริกาและวสันตกะไปคุมขังอย่างลับ ๆ ในวั ง 
ขณะเดียวกันก็ปล่อยข่าวลือว่าสาคริกาถูกส่งตัวกลับไปให้พ่อของเธอที่เมืองอุชชยินีแล้ว  

และแล้วเรื่องชุลมุนก็คลี่คลาย เยาคันธรายณะวางแผนที่จะให้สาคริกาพ้นจากการจองจ าด้วยการส่งนักมายากล  
มาแสดงมายากลให้พระเจ้าวัตสราชทอดพระเนตร นักมายากลแกล้งท าเพลิงไหม้ในวัง พระนางวาสวทัตตาตกพระทัย กลัวว่า
สาคริกาจะสิ้นชีพในเปลวเพลิง จึงขอร้องให้พระเจ้าวัตสราชไปช่วยชีวิตสาคริกา ในที่สุดสาคริกาก็ปลอดภัย ณ ขณะนั้น วสุภูติ 
ผู้เป็นอ ามาตย์คนหนึ่งของพระเจ้าวิกรมพาหุได้เดินทางเข้ามาในวังหลวง วสุภูติเป็นผู้รอดชีวิตจากเหตุการณ์เรืออับปางกลาง
มหาสมุทรครั้งนั้น เดิมทีเขาเข้าใจว่าเจ้าหญิงรัตนาวลีสิ้นพระชนม์แล้ว แต่เมื่อได้เห็นสร้อยคอประดับอัญมณีที่อยู่กับวสันตกะ  
ก็นึกได้ว่าครั้งหนึ่งสร้อยเส้นนี้เคยเป็นของเจ้าหญิงรัตนาวลี เมื่อพบสาคริกา  วสุภูติก็จ าได้ในทันทีว่าสาคริกาคือเจ้าหญิง
รัตนาวลี ผู้ซึ่งได้รับบัญชาให้มาเป็นพระชายาของพระเจ้าวัตสราช  

เรื่องราวตอนท้ายจบลงด้วยดี พระนางวาสวทัตตายอมให้รัตนาวลีซึ่งเกี่ยวดองเป็นพระญาติกันได้อภิเษกสมรสกับ  
พระเจ้าวัตสราช ในขณะเดียวกันก็มีข่าวดีว่า รุมันวัต ผู้เป็นอ ามาตย์ของพระเจ้าวัตสราช ได้รับชัยชนะกลับมาหลังจากการสู้รบ
กับกษัตริย์แคว้นโกศล (Kale, 2002, pp. xxviii-xxxii, Nariman et al., 1923, pp. lxxvii-lxxviii)  

 
5.2 ทฤษฎภีาวะและรสในนาฏยศาสตร์ 

 
5.2.1 ทฤษฎีภาวะ  

นาฏยศาสตร์ได้อธิบายภาวะว่า 
 
vāgaṅgamukharāgeṇa sattvenābhinayena ca | 
kaverantargataṃ bhāvaṃ bhāvayanbhāva ucyate || NŚ. VII.2 || 

ชื่อว่าภาวะ เพราะภาวะท าให้อารมณ์ภายในของกวีปรากฏขึ้นด้วยการแสดงออกทางถ้อยค า อากัปกิริยาทางกาย   
สีหน้า และสภาวะทางใจ 

 
โดยนัยนี้ ภาวะจึงหมายถึงอารมณ์ภายในของกวี เป็นอารมณ์สากลที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ทุกคน มีองค์ประกอบคือ  

วิภาวะ–สาเหตุของอารมณ์ กับอนุภาวะ–การแสดงออกทางอารมณ์  
ภาวะมี 3 ประเภท รวม 49 ประการ ดังนี้ คือ (1) สถายิภาวะ–อารมณ์คงที่ มี 8 ประการ ได้แก่ รติ–ความรัก,  

หาสะ–ความขบขัน, โศกะ–ความโศก, โกรธะ–ความโกรธ, อุตสาหะ–ความมุ่งมั่น, ภยะ–ความกลัว, ชุคุปสา–ความชิงชัง และ 
วิสมยะ–ความพิศวง (NŚ. VI.17)6 (2) วยภิจาริ หรือ สัญจาริภาวะ–อารมณ์ชั่วคราว มี 33 ประการ ได้แก่ นิรเวทะ–อาการ
ซึมเศร้า, คลานิ–ความอ่อนเพลีย, ศังกา–ความหวั่นหวาด, อสูยา–ความริษยา, มทะ–อาการเมาสุรา, ศรมะ–ความเหน็ดเหนื่อย, 
อาลัสยะ–ความเกียจคร้าน, ไทนยะ–ความหดหู่, จินตา–ความวิตกกังวล, โมหะ–ความกลัดกลุ้ม, สมฤติ–การหวนระลึกถึงความหลัง, 
ธฤติ–ความพึงพอใจ, วรีฑา–ความละอายใจ, จปลตา–ความไม่ยับยั้งชั่งใจ, หรรษะ–ความเบิกบานใจ, อาเวคะ–ความลนลาน,  
ชฑตา–ความซึมเซา, ครรวะ–ความหยิ่งยโส, วิษาทะ–ความระทดท้อ, เอาตสุกยะ-ความคาดหวัง, นิทรา–ความง่วงเหงาหาวนอน, 

 
6 ratihāsaśca śokaśca krodhotsāhau bhayaṃ tathā | 

   jugupsā vismayaśceti sthāyibhāvāḥ prakīrtitāḥ || NŚ. VI.17 || 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 32 

 

 

อปัสมาระ–อาการวิกลจริต, สุปตะ–การฝัน, วิโพธะ–การตื่น, อมรรษะ–ความแค้นเคือง, อวหิตถะ–การอ าพรางความจริง,  
อุครตา-การกระท าอุกฉกรรจ์, มติ–ความมุ่งมั่น, วยาธิ–ความเจ็บป่วย, อุนมาทะ–ความคลุ้มคลั่ง, มรณะ–ความตาย, ตราสะ–
ความตื่นตระหนก, วิตรรกะ–ความเคลือบแคลงสงสัย (NŚ. VI.18-21)7 (3) สาตตวิกภาวะ–ภาวะทางกายที่เกิดจากสภาวะทาง
ใจ มี 8 ประการ ได้แก่ สตัมภะ–อาการงงงัน, เสวทะ–อาการเหงื ่อออก, โรมาญจะ–อาการขนลุก, สวรเภทะ–การพูด
ตะกุกตะกัก, เวปถุ–อาการตัวสั่น, ไววรรณยะ–การเปลี่ยนสีหน้า, อศร–ุการหล่ังน ้าตา, ปรลยะ-อาการหมดสติ (NŚ. VI.22)8 

 
5.2.2 ทฤษฎีรส 

นาฏยศาสตร์ได้อธิบายรสว่า  
 
yo 'rtho hṛdayasaṃvādī tasya bhāvo rasodbhavaḥ | 
śarīraṃ vyāpyate tena śuṣkaṃ kāṣṭhamivāgninā || NŚ. VII.13 || 

เจตจ านงใดประสานเสีียงกับหัวใจ 
ภาวะของเจตจ านงนั้นย่อมเป็นจุดก าเนิดของรส 
รสนั้นจะซาบซ่านไปทั่วร่าง 
ประหนึ่งเปลวไฟไหม้ทั่วพงไพรร้อนแล้งฉะนั้น 
 
โดยนัยนี้ รสจึงหมายถึงอารมณ์ที่เกิดขึ้นในใจของผู้อ่านบทละคร หรือผู้ชมการแสดงละครเมื่อได้รับรู้ภาวะที่กวีได้

ถ่ายทอดไว้ นาฏยศาสตร์ระบุความสัมพันธ์ระหว่างรสกับภาวะไว้ดังนี้ 

 
na bhāvahīno 'sti raso na bhāvo rasavarjitaḥ | 
parasparakṛtā siddhistayorabhinaye bhavet || NŚ. VI.42 || 

รสเกิดจากภาวะ หากไม่มีภาวะก็ไม่มีรส 
ภาวะกับรสเป็นส่ิงสร้างสรรค์ให้บทละครประสบความส าเร็จ 
 
รสมี 3 ประเภท รวม 49 ประการ และมี 2 องค์ประกอบ คือ วิภาวะกับอนุภาวะ เช่นเดียวกับภาวะ รสในการละครมี 

8 รส และคู่กับสถายิภาวะ ดังนี้  

 
7 nirvedaglāniśaṅkākhyāstathāsūyā madaḥ śramaḥ | 

   ālasyaṃ caiva dainyaṃ ca cintāmohaḥ smṛtirdhṛtiḥ || NŚ. VI.18 || 

   vrīḍā capalatā harṣa āvego jaḍatā tathā | 

   garvo viṣāda autsukyaṃ nidrāpasmāra eva ca || NŚ. VI.19 || 
   suptaṃ vibodho 'marṣaścāpyavahitthamathogratā | 

   matirvyādhistathonmādastathā maraṇameva ca || NŚ. VI.20 || 
   trāsaścaiva vitarkaśca vijñeyā vyabhicāriṇaḥ | 

   trayastriṃśadamī bhāvāḥ samākhyātāstu nāmataḥ || NŚ. VI.21 || 
8 stambhaḥ svedo 'tha romāñcaḥ svarabhedo 'tha vepathuḥ | 

   vaivarṇyamaśru pralaya ityaṣṭau sātvikāḥ smṛtāḥ || NŚ. VI.22 || 



อรุณวรรณ คงมีผล | 33 

 

 

ตารางที่ 1 ความสัมพันธ์ระหว่างสถายิภาวะกับรสตามทฤษฎีในนาฏยศาสตร์  
 
 
 
 
 
 
 
 

ในการชมละคร ผู้ชมจะรับรู้รสได้ผ่านการแสดงของตัวละครรวมถึงองค์ประกอบต่าง ๆ บนเวทีการแสดง แต่ในการ
อ่านบทละคร ผู้อ่านจะรับรู้รสได้ผ่านตัวอักษรที่เป็นสัญลักษณ์แทนเสียงและสื่อความหมายในบทละครเท่านั้น ในที่นี้  ผู้วิจัย
เห็นว่าบทร้อยกรองแสดงรสท่ีเหมาะสมส าหรับการวิจัยคือบทร้อยกรองที่เป็นค าพูดแสดงอารมณ์ของตัวละคร ฉะนั้น ตัวอย่าง
ที่ผู้วิจัยเลือกมาศึกษาจึงเน้นบทพูดของตัวละครท่ีสื่อถึงภาวะในจิตใจ  

 
5.3 ทฤษฎีฉันทลักษณ์ในนาฏยศาสตร์ 

 
5.3.1 นิยามและลักษณะท่ัวไปของฉันท์ 

นาฏยศาสตร์ระบุว่า ฉันท์ คือ “ฉันทลักษณ์ซึ่งประกอบขึ้นจากค าที่ประสมด้วยสระและพยัญชนะที่มีเสียงแตกต่างกัน
เป็นพยางค์ต่าง ๆ ตามจังหวะหนักและเบา ประกอบด้วย 4 บาท มีความหมายและจ านวนตัวอักษรที่ก าหนดไว้แน่นอน” (NŚ. 
XV.43) (as cited in Pitchayawut, 2020, p. 67) สิ่งที่ก าหนดลักษณะของฉันท์คือค าทุกค ามีจ านวนพยางค์และความหมาย
แตกต่างกัน การออกเสียงค า 1 ครั้ง มีค่าเท่ากับ 1 พยางค์ (NŚ. XV.90)  

พยางค์ในฉันทลักษณ์สันสกฤตจ าแนกตามจังหวะการออกเสียงได้เป็น 2 ลักษณะ ได้แก่ (1) พยางค์ลฆุ หมายถึง 
พยางค์ที่ประสมด้วยสระเสียงสั้น (2) พยางค์คุรุ หมายถึง พยางค์ที่ประสมด้วยสระเสียงยาว หรือสระเสียงสั้นที่มีอนุสวาระ  
วิสรรค หรือพยัญชนะซ้อนตามมา นอกจากนี้ พยางค์ลฆุที่เป็นค าสุดท้ายของบทร้อยกรองก็ถือเป็นพยางค์คุรุด้วย (NŚ. XV.43, 
46, 47, 90) จ านวนพยางค์และระยะเวลาของการออกเสียงเป็นเกณฑ์ที ่ใช้จ าแนกประเภทของฉันท์ สามารถแบ่งได้เป็น  
2 ประเภท คือ 

1) วรรณวฤตตะ หรือ อักษรวฤตตะ หมายถึง “ฉันท์ที่ก าหนดด้วยจ านวนตัวอักษรหรือพยางค์ในแต่ละบาท ซึ่งแต่ละ
พยางค์ ท้ังพยางค์ลฆุและคุรุ มีค่าเท่ากับหนึ่ง” (NŚ. XV.45) วรรณวฤตตะมี 3 ลักษณะ คือ 

1.1) สมวฤตตะ หมายถึง ฉนัท์ที่บาททั้งส่ีมีจ านวนพยางค์เท่ากันและเป็นฉันท์ชนิดเดียวกัน (NŚ. XVI.1-53)  
1.2) อรรธสมวฤตตะ หมายถึง ฉันท์ที่บาทคี่และบาทคู่เป็นฉันท์คนละชนิดกัน (NŚ. XVI.126, 128, 130, 132,  

137, 142, 144, 146)  
1.3) วิสมวฤตตะ หมายถึง ฉนัท์ที่แต่ละบาทมีจ านวนพยางค์ไม่เท่ากัน และเป็นฉันท์ต่างชนิดกัน (NŚ. 

XVI.150)  



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 34 

 

 

ตารางที่ 2 ค าอธิบายรูปแบบของคณะฉันท์วรรณวฤตตะ 

 
 
  

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

ลักษณะการจัดเรียงพยางค์ของฉันท์วรรณวฤตตะมีแบบแผนตายตัว บาทหนึ่ง ๆ ของฉันท์วรรณวฤตตะหลายชนิดมี
จ านวนพยางค์มาก เพื่อความสะดวกในการจดจ าแบบแผนของฉันทลักษณ์ นักทฤษฎีวรรณคดีจึงจัดพยางค์เป็นกลุ ่มที่
ประกอบด้วย 3 พยางค์ เรียกว่าคณะ คณะของฉันท์มี 8 คณะ มีรูปแบบการจัด เรียงพยางค์ตามตารางที่ 2 ทั้งนี้ ก าหนดให้

สัญลักษณ์ ᴗ แทนพยางค์ลฆุ และ – แทนพยางค์คุรุ กรณีพยางค์มีจ านวนรวมกันไม่ถึง 1 คณะ จะระบุตามลักษณะของ
พยางค์ คือ ล–ลฆุ และ ค–คุรุ 

2) มาตราวฤตตะ หรือ อารยาวฤตตะ หมายถึง “ฉันท์ที่ก าหนดด้วยจ านวนมาตรา กล่าวคือ ก าหนดระยะเวลาของ 
การออกเสียง พยางค์ลฆุมีค่าเป็น 1 มาตรา พยางค์คุรุมีค่าเป็น 2 มาตรา” (NŚ. XVI.174-179)  

ในเรื่องรัตนาวลี ฉันท์ที่สามารถระบุชนิดได้มีทั้งฉันท์วรรณวฤตตะและมาตราวฤตตะ รวมท้ังส้ิน 14 ชนิด ความสัมพันธ์
ระหว่างชื่อฉันท์ในรัตนาวลีกับชื่อฉันท์ในนาฏยศาสตร์แสดงไว้ในตารางที่ 3 
 
 



อรุณวรรณ คงมีผล | 35 

 

 

ตารางที่ 3 การเปรียบเทียบชื่อฉันท์ในรัตนาวลีกับนาฏยศาสตร์



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 36 

 

 

5.4 แนวคิดเรื่องฉันทลักษณ์และจังหวะในนาฏยศาสตร์ 

 
ฉันท์ในบทละครเป็นบทพรรณนาธรรมชาติ ภูมิประเทศ อารมณ์ความรู ้สึกของตัวละคร รูปโฉม อุปนิสัย และ

รายละเอียดของบางเหตุการณ์ท่ีไม่สามารถแสดงบนเวทีได้ เนื่องจากงานวิจัยนี้มุ่งประเด็นเรื่องการใช้ฉันท์เป็นเครื่องมือสื่อสาร
ความรู้สึกในใจของตัวละคร หัวข้อย่อยต่อไปนี้จะอธิบายว่าองค์ประกอบของฉันท์สามารถสร้างรสได้อย่างไร 

 
5.4.1 ความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับจังหวะ 

นอกจากศิลปะการประพันธ์แล้ว จังหวะดนตรี ( laya) ก็มีส่วนส าคัญในการท าให้เกิดรส นาฏยศาสตร์ระบุเรื ่อง 
การเลือกใช้จังหวะเพื ่อแสดงรสดังนี้  จังหวะช้าควรแสดงในกรุณรส จังหวะกลางควรแสดงในหาสยรสและศฤงคารรส  
จังหวะเร็วควรแสดงในวีรรส เราทรรส อัทภุตรส พีภัตสรส และภยานกรส (NŚ. XVIV.65) ความคิดเรื่องจังหวะดนตรีนี้
สามารถน ามาใช้ประกอบการวิเคราะห์การใช้ฉันท์ของกวีได้ เนื่องจากรูปแบบของจังหวะที่ต่างกันท าให้เกิดฉันท์หลากหลาย
ชนิด  

นักวิชาการฝั่งตะวันตกมีมุมมองตรงกันว่า ฉันท์เป็นสิ่งสัมพันธ์กับ “จังหวะ” ซึ่งเป็นองค์ประกอบพื้นฐานหนึ่งของ
ดนตรี ฉันท์คือการจัดระเบียบจังหวะให้เป็นรูปแบบที่เกิดขึ้นซ ้า ๆ กันโดยสม ่าเสมอ เกิดจากการรวมและแยกพยางค์ด้วยเวลา
ที่สม ่าเสมอกัน ในเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างจังหวะกับฉันท์นั้นมีค าอธิบายว่า จังหวะและฉันท์เป็นผลของการคาดการณ์  
การคาดการณ์ที่ว่านี้คือการเรียงล าดับพยางค์ ซึ่งท าให้ใจรอคอยล าดับที่จะเกิดขึ้นต่อไปมากกว่าสิ่งอื่น การเรียงล าดับพยางค์ 
มักเกิดขึ้นโดยไม่รู้ตัว และเป็นตัวก าหนดผลที่จะเกิดขึ้น นั่นคืออารมณ์แห่งความคาดหวัง ความพึงพอใจ ความผิดหวัง และ
ความประหลาดใจ อารมณ์เช่นนี้คือสิ่งที่เป็นจังหวะของฉันท์นั่นเอง (Geethakumary, 2002, p. 10) 
 
5.4.2 พยางค์ลฆุ-คุรุ กับจังหวะเร็ว-ช้า 

ดังที่กล่าวมาแล้วในหัวข้อ 5.3 ว่าพยางค์ลฆุมีมาตราแตกต่างจากพยางค์คุรุเป็นสองเท่า หมายความว่า การออกเสียง
พยางค์คุรุใช้เวลาเป็นสองเท่าของพยางค์ลฆุ ดังนั้น พยางค์ลฆุจึงพูดได้เร็ว ส่วนพยางค์คุรุพูดได้ช้า มิศระกล่าวว่า การออกเสียง
สามารถสะท้อนอารมณ์ภายในจิตใจคนได้ คนเรามีแนวโน้มพูดเร็วเมื่อรู้สึกกระวนกระวายเพราะโกรธ หรือตื่นเต้นเพราะดีใจ 
แต่จะพูดช้าหากรู้สึกหมดก าลังใจเพราะเศร้า ผิดหวัง ตกใจ เป็นต้น ธรรมชาติของเสียงในข้อนี้อาจเป็นเหตุให้กวียุคสันสกฤต
แบบแผนน าฉันท์มาเป็นเครื่องมือส่ืออารมณ์และความรู้สึกของกวีนิพนธ์ โดยมีแนวคิดพื้นฐานว่า พยางค์ลฆุเชื่อมโยงกับถ้อยค า
แสดงความร้อนรนหรืออารมณ์รุนแรง ส่วนพยางค์คุรุเชื่อมโยงกับถ้อยค าแสดงความเยือกเย็นและมีเหตุผล (Mishra, 1977, 
pp. 26-29) 

มิศระให้้ความเห็นในเรื่องจังหวะดังนี้ ประการแรก จังหวะหลายรูปแบบเกิดขึ้นเพราะการจัดเรียงต าแหน่งพยางคล์ฆุ
และพยางค์คุรุในลักษณะต่าง ๆ กัน โดยเหตุที่จังหวะเป็นสิ่งสัมพันธ์กับการแสดงออก ไม่ว่าจ านวนพยางค์ส่วนใหญ่จะเป็น
พยางค์ลฆุก็ดี พยางค์คุรุก็ดี สามารถบ่งบอกได้ว่าร้อยกรองบทหนึ่ง ๆ มีความคิดใดเป็นความคิดเด่ น ประการที่สอง  
ในงานนิพนธ์ประเภทบทละครซึ่งประกอบด้วยฉันท์หลากหลายชนิด มีข้อสังเกตว่า ถ้าความคิดที่จะน าเสนอไม่ซับซ้อน กวีจะ
ใช้ฉันท์จ านวนพยางค์น้อย แต่ถ้าความคิดซับซ้อนและมีรายละเอียดมาก กวีก็จะใช้ฉันท์จ านวนพยางค์มาก ประการที่สาม 
จังหวะทุกรูปแบบจะเชื่อมโยงกับความคิดบางอย่างเสมอไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง ฉะนั้น หากกวีตระหนักรู้ความลับของจังหวะ
เช่นนี้ เขาจะต้องพยายามสอดประสานเรื่องราวและวิธีการสื่อสารให้ลงตัวให้ได้ เมื่อไรก็ตามที่กวีรู ้สึกว่าการหาฉันท์
วรรณวฤตตะที่สามารถน าเสนอสิ่งที่เขาต้องการได้นั้นเป็นเรื่องยาก โดยเฉพาะในบทละคร เขาอาจกลับไปหาฉันท์มาตราวฤตตะ
ทันที เพราะฉันท์ประเภทนี้เอ้ือให้กวีมีอิสระท่ีจะสร้างจังหวะที่เขาต้องการได้ (Mishra, 1977, pp. 26-29, 33-34) 
  



อรุณวรรณ คงมีผล | 37 

 

 

5.5 ทฤษฎีความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรสในนาฏยศาสตร์  

 
การเลือกใช้ฉันท์ให้สัมพันธ์กับรสปรากฏในนาฏยศาสตร์ อัธยายที่ 17 เรื่อง การจ าแนกประเภทลักษณะพิเศษของค า

และอลังการเป็นต้น (lakṣaṇālaṅkārādiviveka) เนื้อหามีดังนี้ 
ศฤงคารรส ควรใช้ฉันท์อารยา รวมถึงฉันท์อื ่นที ่มีลีลาอ่อนหวาน ประกอบด้วยอลังการชนิดรูปะกับทีปกะ  

(NŚ. XVII.106) 
กรุณรส ควรใช้ฉันท์ศักวรี (ฉันท์ 14 พยางค์) และอติธฤติ (ฉันท์ 19 พยางค์) และใช้พยางค์ประสมด้วยสระเสียงยาว

เป็นส่วนใหญ่ (NŚ. XVII.105, 108)  
วีรรส การใช้ฉันท์ขึ้นอยู่กับเนื้อหา หากเป็นการพูดโต้ตอบกันอย่างรุนแรง ควรใช้ฉันท์ประเภทใดประเภทหนึ่งต่อไปนี้

คือ ชคตี (ฉันท์ 12 พยางค์) อติชคตี (ฉันท์ 13 พยางค์) หรือสังกฤติ (ฉันท์ 24 พยางค์) หากเป็นเรื่องการต่อสู้และการสงคราม 
ควรใช้ฉันท์อุตกฤติ (ฉันท์ 26 พยางค์) (NŚ. 17.108) นอกจากนี้ เนื้อหาที่แสดงวีรรสยังรวมถึงเหตุการณ์ที่เกิดจากตัวละคร 
ต้องค าพิพากษา ถูกลงโทษ หรือถูกท าร้าย ใช้พยางค์ประสมด้วยสระเสียงสั้นเป็นส่วนใหญ่ และใช้อลังการชนิดอุปมาและรูปกะ 
(NŚ. XVII.104-105, 107-109)  

เราทรรส เนื้อหาท่ีแสดงเราทรรสรวมถึงเหตุการณ์ท่ีเกิดจากตัวละครต้องค าพิพากษา ถูกลงโทษ หรือถูกท าร้าย ควรใช้
ฉ ันท์แบบเดียวกันกับวีรรส ใช้พยางค์ประสมด้วยสระเสียงสั ้นเป็นส่วนใหญ่ และใช้อลังการชนิดอุปมาและรูปกะ  
(NŚ. XVII.104, 105, 109)  

อัทภุตรส ควรใช้ฉันท์ให้สัมพันธ์กับความหมายด้วยการใช้พยางค์ลฆุเป็นส่วนใหญ่ และใช้อลังการชนิดอุปมาและรูปกะ 
(NŚ. XVII.104, 109)  

พีภัตรส ควรใช้ฉันท์ให้สัมพันธ์กับความหมายด้วยการใช้พยางค์คุรุเป็นส่วนใหญ่ (NŚ. XVII.105, 109)  
หาสยรส และภยานกรส ไม่มีข้อมูล  
นอกจากนี้ยังมีข้อความต่อไปอีกว่า การใช้ฉันท์ควรก าหนดให้สัมพันธ์กับความหมาย (NŚ. XVII.109) ในการประพันธ์ให้

เกิดรส ผู้ประพันธ์ควรเลือกใช้ถ้อยค าที่สูงส่งและไพเราะ แสดงความหมายที่ซาบซึ้งกินใจ ประกอบด้วยสระ 3 ประเภท คือ 
สระเสียงสั้น สระเสียงยาว และสระประสม ทั้งนี้ควรให้สอดคล้องกับภาวะและรส (NŚ. XVII.110-112, 116) ลักษณะของ
เสียงสระพิจารณาที ่มาตรา กล่าวคือ สระเสียงสั ้นมี 1 มาตรา สระเสียงยาว 2 มาตรา และสระประสม 3 มาตรา  
(NŚ. XVII.113)  

 
 
6. ผลการวิจัย 
 

ผู้วิจัยได้ส ารวจลักษณะของฉันท์ในเรื่องรัตนาวลี พบว่ามีจ านวนทั้งสิ้น 87 บท ประกอบด้วย องก์ที่หนึ่ง 25 บท องก์ที่สอง 
21 บท องก์ที่สาม 19 บท และองก์ที่ส่ี 22 บท ฉันท์ที่ใช้มีหลากหลายชนิด ประกอบด้วย (1) ฉันท์วรรณวฤตตะ ได้แก่ อนุษฏภุ 
ศาลินี อุปชาติ อุเปนทรวัชรา ประหรรษิณี วสันตติลกา มาลินี ปฤถิวี ศิขริณี หริณี ศารทูลวิกรีฑิตะ สรัคธรา และ  
ปุษปิตาครา (2) ฉันท์มาตราวฤตตะ ได้แก่ อารยา และอุปคีติ ฉันท์ที่พบมากสุดคือ ศารทูลวิกรีฑิตะ จ านวน 24 บท รองลงมา
คือ สรัคธราและอารยา จ านวนอย่างละ 11 บท ในบรรดาฉันท์ทั้งหมดนี้ ฉันท์ที่แสดงรสทางวรรณคดีชัดเจนมีทั้งสิ้น 13 บท 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 38 

 

 

คือ ศารทูลวิกรีฑิตะ 4 บท สรัคธรา 3 บท อารยา 2 บท อนุษฏุภ วสันตติลกา มาลินี และปฤถิวี อย่างละ 1 บท ส่วนรสที่แสดง
ในบทร้อยกรองมี 6 รส คือ ศฤงคารรส 6-7 บท อัทภุตรส 2 บท กรุณรส 1-2 บท9 เราทรรสและภยานกรส อย่างละ 2 บท 

เพื่อพิสูจน์ว่าฉันท์ที่ผู้วิจัยเลือกมาศึกษานั้นเป็นฉันท์แสดงรสอย่างแท้จริง และฉันท์ที่กวีเลือกใช้มีลักษณะสัมพันธ์กับ
การสื่อความคิดและอารมณ์ความรู้สึกอย่างมีนัยส าคัญ ผู้วิจัยจะแบ่งการศึกษาเป็น 3 ขั้นตอน ขั้นตอนแรกคือการวิเคราะห์  
รสจากความหมายของบทร้อยกรอง ขั้นตอนที่สองคือการวิเคราะห์ฉันท์ในเรื่องจ านวนพยางค์ลฆุ -คุรุ รูปแบบการจัดเรียง
พยางค์ลฆุ-คุรุ เนื่องจากเสียงสระและพยัญชนะมีบทบาทในการสร้างรสด้วย ในขั้นตอนที่สองนี้จะเพิ่มการวิเคราะห์คุณสมบัติ
ของอักษรคือสระและพยัญชนะในฉันท์ด้วย ขั้นตอนที่สามจะเป็นการรวบรวมข้อมูลท้ังหมดแล้วพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่าง
ข้อมูลชุดต่าง ๆ  

 
6.1 ความหมายของบทร้อยกรอง 

 
ในหัวข้อนี้ผู้วิจัยจะน าเสนอความหมายของบทร้อยกรองที่แสดงรสเป็นรายบท โดยเรียงล าดับตามเร่ืองราวในบทละคร

ตั้งแต่องก์ท่ีหนึ่งจนถึงองก์ท่ีสี่ ทั้งนี้เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจที่มาที่ไปของความหมายในบทร้อยกรองได้อย่างชัดเจน  
องก์ที่ 1 เร่ิมด้วยบทนานทีสรรเสริญและขอพรเทพเจ้า 2 องค์ คือ พระนางปารวตีและพระศิวะ จากนั้นละครจึงเริ่มขึ้น 

เยาคันธรายณะ ผู้เป็นขุนนางของพระเจ้าวิกรมพาหุ ออกมาเล่าเรื่องราวให้ผู้ชมละครฟัง โดยเล่าถึงความเป็นมาของรัตนาวลี 
และเหตุการณ์ท่ีเกิดขึ้นกับรัตนาวลีตั้งแต่ถูกส่งตัวมาทางทะเลจนกระทั่งได้มาเป็นข้าหลวงของพระนางวาสวทัตตาที่ต าหนักใน
เมืองเกาศามพี ฉากต่อมาแสดงเร่ืองราวเทศกาลมทนะ รัตนาวลีได้รับใช้พระนางวาสวทัตตาในพิธีบูชากามเทพที่สวนมกรันทะ
โดยมีพระเจ้าวัตสราชเข้าร่วมด้วย เหตุการณ์นี้ท าให้รัตนาวลีได้พบพระเจ้าวัตสราชเป็นครั้งแรก และตกหลุมรักพระองค์ 

ในองก์นี้พบฉันท์แสดงรสจ านวน 2 บท ซึ่งเป็นบทนานทีทั้งคู่ ได้แก่  
(1) บทท่ี 1 เนื้อหาเป็นเรื่องราวความรักของเทพเจ้า คือ พระนางปารวตีกับพระศิวะ  
 
pādāgrasthitayā muhuḥ stanabharaṇānītayā namratāṃ 

śambhoḥ saspṛhalocanatrayapathaṃ yāntyā tadārādhane | 
hrīmatyā śirasīhitaḥ sapulakasvedodgamotkampayā 

viśliṣyankusumāñjalirgirijayā kṣipto ’ntare pātu vaḥ || Ratn. I.1 || 

ขอสองพระหัตถ์ที่กอบมวลบุปผชาติ ที่พระนางปารวตีทรงโปรยขณะถวายการบูชาพระศัมภุ  
จงปกป้องคุ้มครองท่านทั้งผอง 
มวลบุปผชาติเต็มสองพระหัตถ์นั้น พระนางทรงเล็งที่พระเศียรศิวเทพ  
แต่กลับร่วงหล่นลงระหว่างทางขณะพระนางประทับยืนบนปลายพระบาท  
ทรงน้อมพระวรกายตลอดเวลาด้วยน ้าหนักของพระปทุมถัน 
เมื่อเสด็จสู่วิถีตรีเนตรของพระศัมภุที่เปี่ยมด้วยแรงปรารถนา  
พระนางทรงขวยเขิน พระโลมาตั้งชัน พระเสโทไหล และพระวรกายสั่นสะท้าน 

 

 
9 ฉันท์องก์ที่ 2 บทที่ 1 มีลักษณะที่เป็นได้ทั้งศฤงคารรสและกรุณรส รายละเอียดดูในหัวข้อ 6.1 ความหมายของบทร้อยกรอง 



อรุณวรรณ คงมีผล | 39 

 

 

จากข้อความข้างต้น การได้เห็นบุคคลผู้เป็นที่รักของตนเป็นเหตุ (วิภาวะ) ให้พระนางปารวตีแสดงอาการประหม่า  
จนโปรยดอกไม้พลาด อาการขนลุก เหงื่อไหล ตัวสั่น ตรงกับสาตตวิกภาวะ เป็นอาการที่พระนางปารวตีแสดงออกโดยไม่รู้ตัว
ทันทีที่พระศิวะมองพระนางตอบ (NŚ. VII.155-157, NŚ. VI.23) ฉะนั้น ฉันท์บทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงศฤงคารรส  

(2) บทที่ 3 ใจความส าคัญคือเหตุการณ์ที่พระศิวะไปก่อกวนพิธีบวงสรวงของพระทักษะผู้เป็นพระสัสสุระ (พ่อตา) 
ของพระองค์ เนื่องจากโกรธแค้นที่พระทักษะไม่ได้เชิญพระองค์ไปร่วมพิธีบวงสรวงด้วย  
 

krodheddhairdṛṣṭipātaistribhirupaśamitā vahnayo’mī trayo’pi 
trāsārtā ṛtvijo’dhaścapalagaṇahṛtoṣṇīṣapaṭṭāḥ patanti | 

dakṣaḥ stautyasya patnī vilapati karuṇaṃ vidrutaṃ cāpi devaiḥ 

śaṃsannityāttahāso makhamathanavidhau pātu devyai śivo vaḥ || Ratn. I.3 || 
ขอพระศิวะผู้ทรงพระสรวลอย่างร่าเริง ขณะทรงเล่าเรื่องการก่อกวนพิธีบวงสรวงของพระทักษะ 
ให้พระเทวีสดับ จงคุ้มครองท่านทั้งหลาย  
(ทรงเล่าว่า) ไฟสามกองดับลง 
ด้วยการช าเลืองมองของพระเนตรทั้งสามซึ่งมีประกายแสงแห่งความโกรธ  
พราหมณ์ฤตวิชทั้งหลายผู้อกส่ันขวัญแขวน 
เพราะผ้าโพกศิีรษะถูกพวกคณะ (บริวารของพระศิวะ) ผู้ปราดเปรียว ยื้อแย่งเอาไป  
พราหมณ์เหล่านี้หกล้มลง  
พระทักษะก าลังสวดบทสรรเสริญ พระชายาของพระองค์คร ่าครวญอยู่อย่างน่าสงสาร  
และทวยเทพหนีเตลิดเปิดเปิงไปแล้ว 
 
จากข้อความข้างต้น ดวงตาท่ีมีประกายแสงแห่งความโกรธเป็นการแสดงออก (อนุภาวะ) ของอารมณ์โกรธ (NŚ. VI.79) 

ฉะนั้น ฉันท์บทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงเราทรรส  
องก์ที่ 2 เป็นฉากแสดงเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เผยให้เห็นความในใจของสาคริกา การได้พบปะกับพระเจ้าวัตสราชเป็นครั้งแรก 

และความรักของทั้งคู่ก าลังก่อตัวขึ้น ในองก์นี้พบฉันท์แสดงรสจ านวน 3 บท คือ 
(3) บทที่ 1 ที่สวนกล้วย สาคริกานั่งวาดรูปพระเจ้าวัตสราชซึ่งเป็นบุคคลที่เธอรักและเฝ้าคิดถึงตลอดเวลา ในขณะที่

วาดรูปนั้นเธอแสดงอาการถอนใจและมีน ้าตานองหน้า เพราะคิดว่าความรักของตนไม่มีทางสมหวัง ระหว่างนั้นสุสังคตาซึ่งเป็น
นางข้าหลวงคนหนึ่งของพระนางวาสวทัตตา และเป็นเพื่อนสนิทของสาคริกา เข้ามาพบและพูดคุยด้วย ในฉากนี้สาคริการ าพึง
ร าพันให้สุสังคตาฟังถึงความทุกข์ท่ีเธอหลงรักพระเจ้าวัตสราชเต็มหัวใจทั้งที่พระองค์มีมเหสีอยู่แล้ว ดังนี้  

 
dullahajaṇāṇurāo   lajjā gururi paravvaso appā | 

piasahi visamaṃ pemmaṃ maraṇaṃ saraṇaṃ na varamekkam || Ratn. II.1 || 
(ฉายาภาษาสันสกฤต: 
durlabhajanānurāgo  lajjā gurvī paravaśa ātmā | 
priyasakhi viṣamaṃ prema maraṇaṃ śaraṇaṃ na varamekam || ) 

ความรักต่อบุคคลที่ยากจะสมหวังช่างน่าละอายหนักหนา และตัวเราเองก็ตกอยู่ใต้อ านาจของผู้อื่น  
เพื่อนรัก เมื่อความรักไม่ทัดเทียมกัน ความตายมิใช่ที่พึ่งที่ดีที่สุดเพียงประการเดียวดอกหรือ 
 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 40 

 

 

ในทฤษฎีของนาฏยศาสตร์ ความรักมี 2 ประเภท คือ ความรักที่สมหวัง (สัมโภคะ) กับความรักที่ไม่สมหวัง (วิประลัมภะ) 
จากข้อความข้างต้น สาคริกาผู้มีความรักต่อพระเจ้าวัตสราชแสดงอาการคร ่าครวญถึงความรักที่เป็นไปไม่ได้ เพราะตนเป็น
เพียงข้าหลวงฝ่ายใน สถานะไม่ทัดเทียมกับพระเจ้าวัตสราชซึ่งเป็นกษัตริย์ ในขณะเดียวกันนางเริ่มคิดถึงความตาย และมี
เรื่องราวในฉากภายหลังว่าสาคริกาเตรียมผูกคอตาย ความรักของตัวละครในบทนี้นับเป็นความรักที่ไม่สมหวัง เชื่อมโยงกับ
ขั้นตอนของวิประลัมภะตามนาฏยศาสตร์ คือ การคร ่าครวญและความตาย (NŚ. VI.56) การคร ่าครวญของตัวละครมีวิภาวะ 
(สาเหตุ) คือ การพลัดพรากจากคนรัก และมีความหวังเพียงน้อยนิดที่จะได้กลับมาพบกันอีก อนุภาวะ (การแสดงออก) คือ  
การร้องไห้ หลั่งน ้าตา และทอดถอนใจ (NŚ. VI.57-58, NŚ. VI.76) สถานการณ์นี้สามารถตีความได้อีกลักษณะหนึ่ง คือ  
เป็นสถานการณ์ที่ท าให้เกิดความรู้สึกสงสารและเห็นใจในโชคชะตาของตัวละครที่ยังไม่สมหวังในความรัก ฉะนั้น ฉันท์บทนี้จึง
นับว่าแสดงรส 2 รส คือ ศฤงคารรสกับกรุณรส  

(4) บทที่ 9 ฉันท์บทนี้พรรณนาความงามของสาคริกาทั้งรูปโฉมและกิริยาท่าทาง โดยอุปมากับความงามและลีลาของ
นางพญาหงส์  
 

līlāvadhūtapadmā kathayantī pakṣapātamadhikaṃ naḥ | 

mānasamupaiti keyaṃ citragatā rājahaṃsīva || Ratn. II.9 || 

นางผู้นี้คือใครหนอ  
นางอยู่ในภาพวาด นางคือพระลักษมีด้วยท่วงท่าลีลาสง่างาม 
นางเอ่ยความในใจอย่างท่วมท้นที่บ่งถึงข้า ซึ่งเข้าถึงใจของข้าด้วย 
นางประหนึ่งนางพญาหงส์ที่งามสง่าน่าอัศจรรย์ บินร่อนลงสู่ทะเลสาบมานสะ  
ท าให้ดอกบัวกระเพื่อมไหวด้วยการโยกตัวไปมาอย่างสบายอารมณ์  
นางแสดงการสลัดปีกหลายครั้งให้ข้าดู 
 
จากข้อความจะเห็นว่า พระเจ้าวัตสราชเอ่ยข้อความนี้เพราะหลงใหลในความงามของรูปวาดซึ่งท าให้นึกถึงคนรัก  

การได้เห็นสิ่งสวยงามเป็นหนึ่งในวิภาวะของศฤงคารรส (NŚ. VI.55) นอกจากนี้ ข้อความ “นางเอ่ยความในใจอย่างท่วมท้นที่
บ่งถึงข้า ซึ่งเข้าถึงใจของข้าด้วย” ยังเป็นเครื่องยืนยันว่าพระองค์ก็รู้สึกรักสาคริกามากเช่นกัน ฉะนั้น ฉันท์บทนี้จึงนับเป็นฉันท์
แสดงศฤงคารรส  

(5) บทที่ 16 เป็นฉากพรรณนาเหตุการณ์ที่สาคริกาปรากฏตัวต่อหน้าวิทูษกะและพระเจ้าวัตสราช วิทูษกะแสดงท่าที
ชื่นชมสาคริกาด้วยความอัศจรรย์ใจว่า พระพรหมจะต้องตะลึงงันกับสิ่งที่พระองค์ทรงสร้าง คือสาคริกาผู้มีรูปโฉมล ้าเลิศหาได้
ยากในโลก พระเจ้าวัตสราชก็ทรงเห็นด้วย และตรัสดังนี้ 
 

dṛśaḥ pṛthutarīkṛtā jitanijābjapatratviṣaś- 
caturbhirapi sādhu sādhviti mukhaiḥ samaṃ vyāhṛtam | 

śirāṃsi calitāni vismayavaśād dhruvaṃ vedhasā 

vidhāya lalanāṃ jagattrayalalāmabhūtāmimām || Ratn. II.16 || 
เมื่อพระพรหมสร้างหญิงสาวผู้นี้ให้เป็นอาภรณ์ประดับโลกท้ังสามแล้ว  
พระเนตรของพระองค์ที่งามกว่ากลีบบัวของพระองค์เองก็เบิกกว้าง  
โอษฐ์ทั้งส่ีของพระองค์ตรัสออกมาพร้อมกันว่า “ด่ีมาก ดีมาก”  
และแน่นอนว่า พระเศียรของพระองค์ส่ายไปมาด้วยอ านาจของความพิศวง 
 



อรุณวรรณ คงมีผล | 41 

 

 

จากข้อความข้างต้น ความงามของสาคริกาสะท้อนผ่านความเปรียบ คือ อาการแสดงความพิศวงของพระพรหมด้วยการ 
(1) เบิกตากว้าง (2) การเปล่งค าแสดงความชื่นชมว่า “สาธุ” (ดีมาก) (3) อาการส่ายศีรษะ ทั้งสามข้อนี้ตรงกับอนุภาวะของ  
อัทภุตรส โดยมีวิภาวะ คือ การได้มาพบสิ่งที่ตนปรารถนา (NŚ. VI.97) ฉันท์บทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงอัทภุตรส 

องก์ที่ 3 เป็นองก์ที่แสดงความรักของตัวละครเอกให้ปรากฏ และมีฉันท์แสดงรสมากเป็นพิเศษ คือ ศฤงคารรส 3 บท 
กรุณรส 1 บท 

(6, 7) ฉันท์บทที่ 1 และ 2 (รวม 2 บทต่อเนื่องกัน) พระเจ้าวัตสราชร าพึงถึงความทุกข์ทรมานใจจากอาการป่วย  
ด้วยโรครัก และโหยหาความรู้สึกที่เคยได้สัมผัสใกล้ชิดกับนางสาคริกาผู้เป็นที่รัก  
 

saṃtāpo hṛdaya smarānalakṛtaḥ saṃpratyayaṃ sahyatāṃ 
nāstyevopaśamo’sya tāṃ prati punaḥ kiṃ tvaṃ mudhā tāmyasi | 

yanmūḍhena mayā tadā kathamapi prāpto gṛhītvā ciraṃ vinyastastvayi  

sāndracandanarasasparśo na tasyāḥ karaḥ || Ratn. III.1 || 

ใจเอ๋ย ความเจ็บปวดเร่าร้อนเกิดขึ้นเพราะไฟเสน่หา จงข่มมันไว้เดี๋ยวนี้ 
เจ้าไม่สงบเลยนะ ไฉนเจ้าจึงทุกข์ทรมานเพราะนางมากนักโดยเปล่าประโยชน์เล่า 
เพราะเหตุว่าข้าเป็นคนโง่ ฉะนั้น ถึงแม้ข้าจะคว้ามือนางซึ่งมีสัมผัสประหนึ่งกระแจะจันทน์ไว้ได้  
แต่มือของนางก็มิได้อยู่กับเจ้าได้นานเลย 
 
manaścalaṃ prakṛtyāiva durlakṣyaṃ ca tathāpi me | 

kāmenāitatkathaṃ viddhaṃ samaṃ sarvāiḥ śilīmukhāiḥ || Ratn. III.2 || 

ตามธรรมชาติใจย่อมไม่นิ่ง และยากนักที่จะเล็งเห็นได้  
ใจข้าก็เป็นเช่นเดียวกัน แล้วท าไมกามเทพจึงยิงด้วยศรหา้ดอกได้เล่า ? 

 
ข้อความข้างต้นพรรณนาให้เห็นสภาพจิตใจของพระเอกที่พลัดพรากจากบุคคลผู้เป็นที่รัก และโหยหาที่จะได้พบคนรัก

อีกครั้ง ลักษณะเช่นนี้เป็นความรักที่ไม่สมหวัง ฉันท์สองบทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงศฤงคารรส  
หลังจบบทร าพึง วิทูษกะเข้ามาในฉาก พูดคุยกับพระเจ้าวัตสราชถึงแผนนัดพบที ่สุสังคตาคิดไว้ ในระหว่างนั้น   

กาญจนมาลาแอบสังเกตการณ์อยู่ลับ ๆ และล่วงรู้แผนการท้ังหมด จึงน าข่าวไปทูลพระนางวาสวทัตตา 
(8) ฉันท์บทที่ 11 เมื่อถึงเวลานัดพบ วาสวทัตตาปรากฏตัวขึ้น พระเจ้าวัตสราชเข้าใจว่าผู้หญิงที่ตนได้พบคือสาคริกาท่ี

ปลอมตัวเป็นวาสวทัตตาตามแผนการ จึงเรียกเธอว่าสาคริกา และตรัสดังนี้  

 
śītāṃśurmukhamutpale tava dṛśāu padmānukārāu karāu 
rambhāgarbhanibhaṃ tathoruyugalaṃ bāhū mṛṇālopamāu | 
ityāhlādakarākhilāṅgi rabhasānniḥśaṅkamāliṅgya mām- 

aṅgāni tvamanaṅgatāpavidhurāṇyehyehi nirvāpaya || Ratn. III.11 || 

พักตร์นางดุจดวงเดือน เนตรดั่งบัวบานสีขาบ 
กรอ่อนระทวยประหนึ่งดอกบัวหลวง 
อูรุอวบราวล าต้นกัทลี และพาหุเสมือนก้านบัว 
โอ้นางผู้มีอวัยวะทุกส่วนที่ก่อให้เกิดความเบิกบานใจ 
นางจงมาอย่างรวดเร็วเถิด จงมาอย่างไว้วางใจ 

 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 42 

 

 

จากข้อความ พระเจ้าวัตสราชพรรณนาความรู ้สึกประทับใจที่ได้เห็นรูปโฉมอันงดงามของหญิงที ่ตนรัก และแสดง  
ความปรารถนาที่จะได้ใกล้ชิดกับนางอีกครั้งหนึ่ง ความปรารถนาของพระเจ้าวัตสราชแสดงถึงสถายิภาวะ คือ รติ (ความรัก) มีวิภาวะ
ตามข้อความที่ระบุว่านาง “มีอวัยวะทุกส่วนที่ก่อให้เกิดความเบิกบานใจ” ฉันท์บทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงศฤงคารรส  

(9) ฉันท์บทที่ 17 แผนการที่วางไว้ล้มเหลวเมื่อพระนางวาสวทัตตาจับได้ว่าพระเจ้าวัตสราชมีใจให้สาคริกา พระเจ้า
วัตสราชรู้ตัวว่าเข้าใจผิดและเกิดผิดใจกันกับพระนางวาสวทัตตา ฝ่ายสาคริการู้สึกอับอายมากที่แผนนัดพบพระเจ้าวัตสราช 
สองต่อสองนั้นล่วงรู้ไปถึงพระนางวาสวทัตตา สาคริกาจึงคิดปลิดชีพตนเอง เธอเตรียมน าบ่วงเถาวัลย์ไปผูกคอตนเองที่ต้นอโศก
บริเวณมณฑปเถาวัลย์มาธวี แต่วิทูษกะและพระเจ้าวัตสราชบังเอิญมาพบเข้า พระเจ้าวัตสราชพยายามเข้าไปแก้บ่วงเถาวัลย์
จากคอของเธอและวิงวอนให้เธอยุติการกระท าถึงสองคร้ัง ในครั้งที่สองพระองค์ท าส าเร็จ และตรัสว่า 
  

alamalamatimātraṃ sāhasenāmunā te 
tvaritamayi vimuñca tvaṃ latāpāśametam | 

calitamapi niroddhuṃ jīvitaṃ jīviteśe 

kṣaṇamiha mama kaṇṭhe bāhupāśaṃ nidhehi || Ratn. III.17 || 

พอที พอที มากเกินไปแล้วส าหรับความรุนแรงนี้ของเธอ 
ได้โปรด ปลดบ่วงเถาวัลย์นี้อย่างรวดเร็วเถิด 
เพื่อจะหยุดยั้งชีวิตของเธอที่ก าลังจะจากไป 
โอ้นางผู้เป็นเจ้าชีวิตของข้า จงวางแขนโอบรอบคอข้าสักครู่เถิด 
 
ฉันท์บทนี้นับเป็นฉันท์แสดงกรุณรส เพราะเกิดจากภาวะ คือ ความเศร้าโศกที่คนรักก าลังจะสิ้นชีวิต (NŚ. VI.76, VII.21) 
องก์ที่ 4 พระนางวาสวทัตตายอมปล่อยตัววิทูษกะตามค าวิงวอนของพระเจ้าวัตสราช ส่วนสาคริกานั้นพระนางยังคง

จองจ าไว้ สาคริการู้สึกสิ้นหวังกับชีวิตจึงปลดสร้อยคออัญมณีที่ตนสวมไว้มอบให้สุสังคตาน าไปฝากไว้กับวิทูษกะ ในขณะเดียวกัน 
พระนางวาสวทัตตาก็ปล่อยข่าวลือว่าตนได้ส่งตัวสาคริกากลับไปที่เมืองอุชชยินีแล้ว ในองก์นี้พบฉันท์แสดงรสจ านวน 4 บท คือ 

(10) ฉันท์บทที่ 2 ในระหว่างที่สาคริกายังไม่ได้รับการปลดปล่อยจากพันธนาการ พระเจ้าวัตสราชครุ่นคิดถึงสาคริกา 
พระองค์พรรณนาความประทับใจเมื่อครั้งที่ได้พบรักกับสาคริกาเป็นครั้งแรกและได้สัมผัสใกล้ชิดกับเธอ มีข้อสังเกตว่ากวีใช้
ประโยค เช่น “(นาง) แทบจะละลาย...”, “การกอดที่หนักหน่วง...” สื่อถึงอารมณ์รักที ่รุนแรง มีความเปรียบ “ศรของ
กามเทพ” สื่อถึงภาวะที่ตัวละครมีความรัก ฉันท์บทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงศฤงคารรส  

 
ambhojagarbhasukumāratanustathāsāu 

kaṇṭhagrahe prathamarāgaghane vilīya | 
sadyaḥpatanmadanamārgaṇarandhramārgāir 

manye mama priyatamā hṛdayaṃ praviṣṭā || Ratn. IV.2 || 

นางผู้เป็นสุดที่รักของข้าผู้นี้มีร่างบอบบางอย่างยิ่ง อุปมาเกสรดอกบัวหลวง 
นางแทบจะละลายไปแล้วในการกอดที่หนักหน่วงท่วมท้นด้วยอารมณ์รักครั้งแรก 
ข้าคิดว่า นางได้เข้ามาสู่หัวใจของข้าแล้ว ตามช่องทางที่ศรของกามเทพปักไว้ในทันทีทันใด 
 
(11, 12) ฉันท์บทที่ 5 และ 6 (รวม 2 บทต่อเนื่องกัน) 



อรุณวรรณ คงมีผล | 43 

 

 

ที่มาของข้อความในฉันท์สองบทนี้สืบเนื่องจากเหตุการณ์ที่วิชยวรมันมาเข้าเฝ้าพระเจ้าวัตสราช พร้อมทั้งทูลข่าวดีว่า  
รุมันวัตท าศึกชนะพระราชาแห่งเมืองโกศลส าเร็จแล้ว ฉันท์บทที่ 5 แสดงความเข้มแข็งและห้าวหาญของกองทัพฝ่ายรุมนัวัตที่
สามารถต้านทานและตอบโต้กองก าลังของพระเจ้ากรุงโกศลได้อย่างองอาจ นับเป็นฉันท์แสดงวีรรส  

 
yoddhuṃ nirgatya vindhyādabhavadabhimukhastatkṣaṇaṃ digvibhāgān- 

vindhyenevāpareṇa dvipapatipṛtanāpīḍabandhena rundhan | 

vegādbāṇānvimuñcansamadakarighaṭotpiṣṭapattirnipatya 

pratyaicchadvāñchitāptidviguṇitarabhasastaṃ rumaṇvānkṣaṇena || Ratn. IV. 5 || 

รุมันวัตออกจากภูเขาวินธัยเพื่อเผชิญการต่อสู้  
จู่ ๆ เขาก็ถูกล้อมทั่วทุกทิศทุกทาง ด้วยการโอบขนาบของกองทัพพญาช้าง  
เสมือนหนึ่งถูกโอบขนาบด้วยภูเขาวินธัยอีกลูกหนึ่ง  
ทหารราบของรุมันวัตถูกกองทัพช้างตกมันบดขยี้ รุมันวตัจึงแผลงศรมากมายออกไปอย่างรวดเร็ว  
ศรเหล่านั้นตกลงท่ีพระเจ้ากรุงโกศลทันใด  
รุมันวัตผู้ปรารถนาเป็นทวีคูณที่จะได้รับสิ่งท่ีตนต้องการก็สมปรารถนาแล้ว 

  
ฉันท์บทท่ี 6 ซึ่งมีเนื้อหาต่อเนื่องกัน น าเสนอภาพของสงครามที่มีการปะทะกันอย่างรุนแรงระหว่างกองทัพฝ่ายรุมันวัต

กับฝ่ายพระราชาเมืองโกศล องค์ประกอบต่าง ๆ เช่น เสียงดังลั่น ศีรษะถูกตัด ล าธารสีเลือด ไฟไหม้เกราะ ฯลฯ ซึ่งสะท้อน  
การกระท าที่รุนแรง เป็นวิภาวะที่สร้างจินตภาพความน่าสยดสยองของการสู้รบกันด้วยอาวุธสงคราม (NŚ. VI.93, VII.36) ฉันท์
บทนี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงภยานกรส  

 
astravyastaśirastraśastrakaṣaṇotkṛttottamāṅge kṣaṇaṃ  

vyūḍhāsṛksariti svanatpraharaṇe varmodvaladvahnini | 
āhūyājimukhe sakosalapatirbhaṅgapratīpībhavan- 

nekenaiva rumaṇvatā śaraśatairmattadvipastho hataḥ || Ratn. IV. 6 || 

เมื่อการต่อสู้แผดเสียงสนั่น ศีรษะถูกตัดด้วยอาวุธที่ซัดมา  
เกราะสวมศีรษะกระเด็นหลุดไปในชั่วขณะหนึ่งเพราะขีปนาวุธ  
ล าธารกลายเป็นล าธารเลือด และไฟลุกโชนขึ้นมาจากเกราะ 
ราชาแห่งแคว้นโกศลผู้ประทับนั่งบนหลังช้างตกมันในแนวหน้าได้รับค าท้าทาย  
ขณะพระองค์ก าลังต้านทานมิให้กองทัพแตกพ่าย พระองค์ถูกรุมันวัตผู้เดียวสังหารด้วยศรนับร้อยลูก 

 
(13) ฉันท์บทที่ 11 ฉันท์บทนี้เป็นส่วนหนึ่งของฉากแสดงมายากล นักมายากลเริ่มต้นด้วยการเนรมิตให้ทั้งสอง

พระองค์เห็นทวยเทพและบรรดาอมนุษย์บนสวรรค์ปรากฏเฉพาะพระพักตร์ พระเจ้าวัตสราชทรงแสดงความพิศวง และตรัส
พรรณนาภาพที่น่าพิศวงนั้น ความพิศวงจากการได้เห็นทวยเทพและอมนุษย์บนสวรรค์เป็นวิภาวะของความรู้สึกอัศจรรย์ใจ 
(NŚ. VI.97) ฉันท์บทท่ี 11 นี้จึงนับเป็นฉันท์แสดงอัทภุตรส มีใจความว่า  
 

(rājā) – āścaryamāścaryam | devi paśya | 

eṣa brahmā saroje rajanikarakalāśekharaḥ śaṃkaro’yaṃ 
dorbhirdaityāntako ’sau sadhanurasigadācakracihnaiścaturbhiḥ | 

eṣo ’pyairāvatasthastridaśapatiramī devi devāstathānye 

nṛtyanti vyomni caitāścalacaraṇaraṇannūpurā divyanāryaḥ || Ratn. IV. 11 || 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 44 

 

 

(พระราชา) น่าอัศจรรย์ใจเหลือเกิน พระเทวี ดูสิ  
นี่คือพระพรหม ผู้ประทับบนดอกบัว  
นี่คือพระศิวะ ผู้มีจันทร์เส้ียวเป็นปิ่นปักผม 
นี่คือพระวิษณุ ผู้สังหารแทตย์ด้วยสี่กรซึ่งทรงสัญลักษณ์ คือ ธนู ดาบ คทา และจักร  
และนี่คือพระอินทร์ เจ้าแห่งทวยเทพผู้ประทับบนหลังช้างเอราวัณ 
แน่ะพระเทวี และมีเทพอื่น ๆ อีก รวมท้ังทิพยนารีฟ้อนร าอยู่บนท้องฟ้า 
ทิพยนารีเหล่านี้สวมก าไลซึ่งส่งเสียงกรุ๋งกริ๋งจากเท้าท่ีเคลื่อนไหวไปตามจังหวะ 

 
6.2 ผลการวิเคราะห์ฉันทลักษณ์ของบทร้อยกรอง 

 
6.2.1 ลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรส 

การใช้ฉันท์ในรัตนาวลีสัมพันธ์กับรส 3 แบบ คือ  
(1) แบบ หนึ่งต่อหนึ่ง (1-to-1) มี 2 กลุ่ม ได้แก่ มาลินี กับ กรุณรส, ปฤถิวี กับ อัทภุตรส 
(2) แบบ หนึ่งต่อหลาย (1-to-many) มี 3 กลุ่ม ได้แก่ ศารทูลวิกรีฑิตะ กับ ศฤงคารรสและภยานกรส, สรัคธรา กับ  

วีรรส เราทรรส และอัทภุตรส, อารยา กับ ศฤงคารรสและกรุณรส (ที่เกิดจากศฤงคารรส) 
(3) แบบ หลายต่อหนึ่ง (many-to-1) มี 1 กลุ่ม ได้แก่ อนุษฏุภและวสันตติลกา กับ ศฤงคารรส 

 
ตารางที่ 4 แผนภูมิแสดงความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรสที่ปรากฏในบทละครเรื่องรัตนาวลี 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

จากตารางจะเห็นว่า ศฤงคารรสเป็นรสที่แสดงด้วยฉันท์หลากหลายชนิดมากที่สุด มีตั้งแต่ฉันท์จ านวนพยางค์น้อยถึง
ปานกลาง คือ อนุษฏุภ (8) และวสันตติลกา (14) ไปจนถึงฉันท์จ านวนพยางค์มาก คือ ศารทูลวิกรีฑิตะ (19) รองลงมา  คือ  
อัทภุตรส แสดงด้วยฉันท์จ านวนพยางค์มาก 2 ชนิด คือ ปฤถิวี (17) กับ สรัคธรา (21), กรุณรส แสดงด้วยฉันท์จ านวนพยางค์
ปานกลาง คือ มาลินี (15), วีรรส เราทรรส และภยานกรส แสดงด้วยฉันท์จ านวนพยางค์มาก วีรรสและเราทรรสใช้สรัคธรา 
(21) ส่วนภยานกรสใช้ศารทูลวิกรีฑิตะ (19) ส าหรับอารยาฉันท์ซึ่งเป็นฉันท์มาตราพฤติ ผู้วิจัยพิจารณาจากตัวอย่างร้อยกรอง
แล้วพบว่าจ านวนพยางค์ต่อหนึ่งบาทอยู่ระหว่าง 7-12 พยางค์ จัดว่าเป็นฉันท์จ านวนพยางค์น้อยถึงปานกลาง การใช้ฉันท์
อารยากับศฤงคารรสและกรุณรสจึงนับว่าเป็นไปตามแนวทางความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรสที่น าเสนอไว้ข้างต้น 

ฉันท์ รส

อนุษฏุภ ศฤงคารรส

วสันตติลกา ศฤงคารรส

มาลินี กรุณรส

ปฤถิวี อัทภุตรส

ศารทูลวิกรีฑิตะ ศฤงคารรส ภยานกรส

สรัคธรา วีรรส เราทรรส อัทภุตรส

อารยา ศฤงคารรส กรุณรส



อรุณวรรณ คงมีผล | 45 

 

 

หากเราเชื่อว่าองค์ประกอบของฉันท์สามารถก่อให้เกิดรสได้ ในเมื่อฉันท์ประกอบด้วยเสียงและจังหวะ ค าถามต่อไปคือ 
เสียงและจังหวะมีลักษณะอย่างไรบ้างที่ท าให้เกิดรส ฉะนั้น ล าดับต่อไปผู้วิจัยจะวิเคราะห์พยางค์และจังหวะของบทร้อยกรอง
โดยจ าแนกกลุ่มข้อมูลตามรสวรรณคดี 
 
6.2.2 ผลการวิเคราะห์พยางค์ของฉันท์ชนิดต่าง ๆ 

• จ านวนพยางค์ และความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์ลฆุ-คุรุ 
ลักษณะพยางค์ไม่ว่าเสียงสั้นก็ดี เสียงยาวก็ดี สามารถบ่งบอกได้ว่าร้อยกรองบทหนึ่ง ๆ มีความคิดใดเป็นความคิดเด่น 

โดยอาศัยหลักการดังกล่าว ผู้วิจัยจึงทดลองค านวณจ านวนพยางค์ลฆุและคุรทุี่ปรากฏในร้อยกรองแต่ละบท รวมถึงเปรียบเทียบ
ค่าความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์ทั้งสองแบบ ในกรณีฉันท์มาตราพฤติ ได้แก่ อารยา ซึ่งบังคับตามจ านวนมาตรา ผู้วิจัย
ได้ค านวณไว้สองกรณีเพื่อให้เปรียบเทียบกันได้กับข้อมูลจากฉันท์วรรณพฤติที่แสดงรสเดียวกัน จะเห็นว่าในกรณีฉันท์องก์ที่ 2 
บทที่ 1 ผลค านวณจ านวนพยางค์มีนัยส าคัญซึ่งสามารถเปรียบเทียบกันได้กับฉันท์ องก์ที่ 3 บทที่ 17 รายละเอียดแสดงใน
ตารางที่ 5 ซึ่งสามารถอธิบายได้ดังนี้ 

 
ตารางที่ 5 ผลการวิเคราะห์จ านวนพยางค์และมาตราพยางค์ของฉันท์แสดงรสในบทละครเรื่องรัตนาวลี 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

(1) ฉันท์แสดงศฤงคารรส มีความหลากหลายมากที่สุด พบตั้งแต่จ านวนพยางค์น้อย คือ อนุษฏุภ (1 บาท  
มี 8 พยางค์) ไปจนถึงจ านวนพยางค์มาก คือ ศารทูลวิกรีฑิตะ (หนึ่งบาทมี 19 พยางค์) โดยมากฉันท์แสดงศฤงคารรสมักมี
จ านวนพยางค์คุรุมากกว่าลฆุ ความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์คุรุกับลฆุค่อนข้างมากเมื่อเปรียบเทียบกับฉันท์แสดงรสอื่น ๆ 
ได้แก่ อัทภุตรส เราทรรส วีรรส และกรุณรส ยกเว้นกรณีฉันท์วสันตติลกาแสดงศฤงคารรส จ านวนพยางค์คุรุกับลฆุเสมอกัน 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 46 

 

 

(2) ฉันท์แสดงเราทรรส วีรรส และภยานกรส ล้วนเป็นฉันท์ที่จ านวนพยางค์มาก (หนึ่งบาทมี 19-21 พยางค์)  
มีจ านวนพยางค์คุรุมากกว่าลฆุ ในฉันท์แสดงเราทรรสและวีรรส ความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์คุรุกับลฆุเป็นรอง  
ฉันท์แสดงภยานกรสและศฤงคารรส  

(3) ฉันท์แสดงอัทภุตรส มักเป็นฉันท์ที่จ านวนพยางค์ค่อนข้างมาก (หนึ่งบาทมี 17-21 พยางค์) กรณีจ านวนพยางค์
คุรุมากกว่าลฆุ ความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์คุรุกับลฆุในฉันท์แสดงอัทภุตรสเสมอกันกับฉันท์แสดงเราทรรสและวีรรส 
แต่ในกรณีจ านวนพยางค์ลฆุมากกว่าคุรุ ความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์คุรุ กับลฆุในฉันท์แสดงอัทภุตรสมากกว่าฉันท์
แสดงกรุณรส  

(4) ฉันท์แสดงกรุณรส มักเป็นฉันท์ที่จ านวนพยางค์ค่อนข้างน้อยเมื่อเปรียบเทียบกับฉันท์ชนิดอื่น ๆ (หนึ่งบาทมี  
8-15 พยางค์) มีแนวโน้มพบพยางค์ลฆุมากกว่าคุรุ ความแตกต่างระหว่างจ านวนพยางค์คุรุกับลฆุค่อนข้างน้อยเมื่อเทียบกับ
ฉันท์ชนิดอื่น ๆ ได้แก่ ฉันท์แสดงศฤงคารรสส่วนมาก รวมถึงฉันท์แสดงเราทรรส วีรรส อัทภุตรส และภยานกรส 

 

• คุณสมบัติของอักษรในพยางค์  
พยางค์ที่ประกอบขึ้นเป็นฉันท์บทหนึ่ง ๆ ย่อมประกอบด้วยอักษรสองประเภท คือ สระและพยัญชนะ จากการวิเคราะห์ข้อมูล

พบว่าฉันท์แสดงรสทุกบทประกอบด้วยสระครบทั้ง 3 ประเภท คือ สระเสียงสั้น สระเสียงยาว และสระประสม ตรงตามทฤษฎี
เร่ืองฉันท์ในนาฏยศาสตร์ ในภาพรวมสัดส่วนการใช้สระแต่ละประเภทมีแนวโน้มเป็นไปในทิศทางเดียวกัน คือ สระเสียงสั้นพบ
มากกว่าสระเสียงยาวและสระประสม และรสแต่ละอย่างมีสัดส่วนการใช้สระแต่ละชนิดค่อนข้างใกล้เคียงกัน อาจกล่าวได้ว่า
ชนิดของสระไม่มีนัยส าคัญที่สัมพันธ์ต่อการเกิดรส ข้อมูลแสดงตามตารางที่ 6  

 
ตารางที่ 6 ผลการวิเคราะห์สระที่ใช้ในฉันท์แสดงรสในบทละครเรื่องรัตนาวลี 

 

 

 
  
 



อรุณวรรณ คงมีผล | 47 

 

 

ส่วนเสียงพยัญชนะนั้น แม้ไม่ใช่แกนกลางของพยางค์ และไม่มีผลต่อโครงสร้างหลักของฉันทลักษณ์ แต่อย่างน้อยที่สุดเสียง
พยัญชนะก็ท าให้ร้อยกรองบทหนึ่ง ๆ มีความไพเราะน่าฟังยิ่งขึ้น และยังท าให้ผู้อ่านหรือผู้ฟังเกิดความซาบซึ้งในตัวบทได้ดีขึ้น 
ในที่นี้ผู้วิจัยจะมุ่งพิจารณาความถี่ของการใช้พยัญชนะ 4 ประเภท ที่มีผลส าคัญต่อความไพเราะของฉันท์ ได้แก่ พยัญชนะสิถิล 
นาสิก อรรธสระ และอูษมัน จากตัวอย่างข้อมูลที่ศึกษาพบการใช้พยัญชนะสิถิลมากที่สุด รองลงมาคือพยัญชนะอรรธสระและ
พยัญชนะนาสิก พยัญชนะที่ใช้ในฉันท์แสดงรสมักเป็นพยัญชนะวรรค 3 (มุทธชะ) วรรค 4 (ทันตชะ) และวรรค 5 (โอษฐชะ) 
รายละเอียดข้อมูลแสดงไว้ในตารางที่ 7  

 
ตารางที่ 7 ผลการวิเคราะห์พยัญชนะที่ใช้ในฉันท์แสดงรสในบทละครเรื่องรัตนาวลี 

นอกจากนี้ มีข้อสังเกตเกี่ยวกับคุณสมบัติของพยัญชนะที่เลือกใช้ในฉันท์เพื่อแสดงรสต่าง ๆ ดังสรุปไว้ในตารางที่ 8 
สามารถอธิบายได้ดังนี้ 

(1) ศฤงคารรส มักใช้พยัญชนะ สิถิลวรรค 4, นาสิกวรรค 5, อรรธสระวรรค 3, อูษมันวรรค 4 
(2) กรุณรส มักใช้พยัญชนะ สิถิลวรรค 4 และ 5, นาสิกวรรค 5, อรรธสระวรรค 3 และ 5, อูษมันวรรค 2 และ 4 
(3) เราทรรสและวีรรส มักใช้พยัญชนะ สิถิลวรรค 4, นาสิกวรรค 4, อรรถสระวรรค 5, อูษมันวรรค 4 
(4) อัทภุตรส มักใช้พยัญชนะ สิถิลวรรค 4, นาสิกวรรค 4 และ 5, อรรธสระวรรค 3 และ 5, อูษมันวรรค 4 
(5) ภยานกรส มักใช้พยัญชนะ สิถิลวรรค 4, นาสิกวรรค 4, อรรธสระวรรค 3 และ 5, อูษมันวรรค 4 

 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 48 

 

 

ตารางที่ 8 ภาพรวมคุณสมบัติของพยัญชนะที่ใช้ในฉันท์แสดงรสในบทละครเรื่องรัตนาวลี 

 
6.2.3 ผลการวิเคราะห์จังหวะของฉันท์ชนิดต่าง ๆ 

จังหวะทุกรูปแบบสัมพันธ์กับการแสดงออกและเชื่อมโยงกับความคิดบางอย่างเสมอ โดยอาศัยหลักการดังกล่าว ผู้วิจัย
จึงน าแผนผังฉันทลักษณ์ต่าง ๆ ที่ใช้ในบทร้อยกรองแสดงรสในเรื่องรัตนาวลีมาพิจารณารูปแบบของการจัดเรียงพยางค์ 
รายละเอียดแสดงในตารางที่ 9 และ 10 ข้อสังเกตมีดังนี้ 
 

• ข้อสังเกตเรื่องลักษณะพยางค์ติดกัน 
(1) ฉันท์แสดงศฤงคารรส มีข้อสังเกตว่าลักษณะพยางค์ติดกันค่อนข้างกระจายตัว พยางค์ติดกันแต่ละประเภทจะ

เกิดขึ้นโดยเฉล่ียประมาณ 1-2 ครั้งต่อหนึ่งบาท โดยมากลักษณะพยางค์คุรุติดกันมีมากกว่าพยางค์ลฆุติดกัน ทั้งพยางค์คุรุและ
พยางค์ลฆุจะเรียงติดกันอย่างน้อย 2 พยางค์ แต่ไม่เกิน 3 พยางค์ กรณีฉันท์แสดงศฤงคารรสที่ปนด้วยกรุณรส พยางค์ลฆุจะ
เป็นลักษณะเด่น กล่าวคือ จ านวนพยางค์ลฆุติดกันมีมากกว่าพยางค์คุรุติดกัน โดยเฉลี่ยแล้วในหนึ่งบาทพยางค์ลฆุติดกันจะไม่
เกิน 3 ครั้ง และพบลักษณะพยางค์ลฆุติดกันได้อย่างน้อย 2 พยางค์ สูงสุด 6 พยางค์  

(2) ฉันท์แสดงกรุณรส พบได้ทั้งกรณีพยางค์คุรุติดกันมากกว่าและพยางค์ลฆุติดกันมากกว่า ไม่ว่าจะเป็นกรณีใดก็ตาม 
มีข้อสังเกตว่า พยางค์ลฆุติดกันค่อนข้างมากเป็นลักษณะเด่นของฉันท์แสดงกรุณรส จากข้อมูลพบว่า พยางค์ลฆุในฉันท์แสดง
กรุณรสมีลักษณะเรียงติดกันได้สูงสุดถึง 6 พยางค์ กรณีเป็นฉันท์มาลินี พยางค์ลฆุติดกัน 6 พยางค์จะอยู่ต้นบาทแรก ส่วน
พยางค์คุรุจะติดกันเพียง 2-3 พยางค์ โดยมีระยะห่างสม ่าเสมอกัน ทุกบาทลงท้ายด้วยพยางค์คุรุติดกัน 2 พยางค์ ส่วนกรณีเป็น
ฉันท์อารยา พยางค์ลฆุที่เรียงติดกันมีตั้งแต่ 2 ถึง 6 พยางค์ พยางค์ลฆุติดกันสูงสุด 6 พยางค์จะอยู่ต้นบาทที่ 3 จ านวนพยางค์
ติดกัน และระยะห่างระหว่างพยางค์ติดกันในแต่ละบาทมีความสม ่าเสมอน้อยกว่าเมื่อเทียบกับฉันท์มาลินี  

(3) ฉันท์แสดงภยานกรส พยางค์คุรุติดกันมีมากกว่าพยางค์ลฆุติดกัน พยางค์คุรุและพยางค์ลฆุติดกันสูงสุดไม่เกิน  
3 พยางค์ พยางค์ลฆุติดกัน 3 พยางค์จะมีต าแหน่งอยู่กลางบาทคล้าย ๆ กับฉันท์แสดงอัทภุตรส ส่วนพยางค์คุรุติดกันจะมี
ต าแหน่งอยู่ทั้งต้นบาทและกลางบาท มีข้อสังเกตว่าฉันท์แสดงศฤงคารรสที่จ านวนพยางค์เท่ากันกับฉันท์แสดงภยานกรสก็
ปรากฏลักษณะเช่นนี้ด้วย 

(4) ฉันท์แสดงเราทรรสและวีรรส พยางค์คุรุติดกันมีความถี่มากกว่าพยางค์ลฆุติดกัน พยางค์คุรุติดกันมีจ านวน  
2 หรือ 4 พยางค์ โดยที่พยางค์คุรุติดกันจ านวน 4 พยางค์จะอยู่ต้นบาท ในขณะที่พยางค์ลฆุติดกันมีน้อยมาก แต่ติดกันสูงสุดถึง 
6 พยางค์ และมีต าแหน่งอยู่กลางบาท 

(5) ฉันท์แสดงอัทภุตรส พบทั้งแบบพยางค์คุรุติดกันมากกว่า และแบบพยางค์ลฆุติดกันมากกว่า ไม่ว่าเป็นกรณีใด  
ก็ตาม ลักษณะพยางค์ติดกัน 6 พยางค์เป็นลักษณะที่ปรากฏร่วมกัน กรณีฉันท์สรัคธราซึ่งพยางค์คุรุติดกันมีมากกว่า จะพบ
พยางค์คุรุติดกันอยู่ต้นบาท ส่วนพยางค์ลฆุติดกันสูงสุดถึง 6 พยางค์ มีต าแหน่งอยู่กลางบาทเช่นเดียวกันกับฉันท์แสดงเราทรรส



อรุณวรรณ คงมีผล | 49 

 

 

และวีรรส กรณีฉันท์ปฤถิวีซึ่งพยางค์ลฆุติดกันมีมากกว่า จะพบพยางค์ลฆุติดกันเพียง 3 พยางค์ ในช่วงต้นบาทและกลางบาท 
และมีจังหวะการเรียงพยางค์ค่อนข้างสม ่าเสมอกัน จังหวะขึ้นต้นและลงท้ายบาทเป็นลฆุ-คุรุเหมือนกัน 

 

• ข้อสังเกตเรื่องจังหวะซ ้า 
มีข้อสังเกตว่า ฉันท์ทุกชนิดที่น ามาใช้เพื่อแสดงรสมักมีรูปแบบจังหวะซ ้าใน 2 ลักษณะใหญ่ ๆ คือ แบบ L-G (ลฆุ-คุรุ) 

กับแบบ L-G-G (ลฆุ-คุรุ-คุรุ) จากการศึกษาพบว่า ฉันท์แสดงศฤงคารรส ภยานกรส และอัทภุตรส ปรากฏรูปแบบจังหวะ  
ทั้งแบบ L-G และ L-G-G ในขณะที่ฉันท์แสดงกรุณรส เราทรรส และวีรรส ปรากฏรูปแบบจังหวะ L-G-G เป็นหลัก ในบรรดา
ฉันท์ทุกชนิด รูปแบบ L-G ปรากฏมากที่สุดในฉันท์ปฤถิวีซึ่งเป็นฉันท์แสดงอัทภุตรส ส่วนรูปแบบ L-G-G ปรากฏมากที่สุดใน
ฉันท์สรัคธรา ซึ่่งเป็นฉันท์แสดงอัทภุตรส เราทรรส และวีรรส  
 

 
 
 
 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 50 

 

 

ตารางที่ 9 ผลการวิเคราะห์ลักษณะพยางค์ติดกันที่พบในฉันท์แสดงรสในบทละครเรื่องรัตนาวลี 



อรุณวรรณ คงมีผล | 51 

 

 

ตารางที่ 10 ผลการวิเคราะห์รูปแบบจังหวะที่พบในฉันท์แสดงรสในบทละครเรื่องรัตนาวลี 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 52 

 

 

เมื่อน าข้อมูลแต่ละส่วนมาพิจารณาประกอบกันแล้ว ผู้วิจัยเห็นว่าฉันท์ชนิดต่าง ๆ มีลักษณะและคุณสมบัติทางเสียงบางประการที่เอื้อให้เ กิดรสทางวรรณคดี ข้อมูลดังกล่าวสามารถน ามา
อธิบายแนวโน้มความสัมพันธ์ระหว่างฉันท์กับรสที่แสดงในบทร้อยกรองจากเรื่องรัตนาวลีได้ ในการนี้ผู้วิจัยจะขอประมวลภาพรวมของข้อมูลเป็นตาราง รายละเอียดแสดงในตารางที่ 11 และ 12 

 
ตารางที่ 11 ภาพรวมผลการวิเคราะห์จังหวะของฉันทลักษณใ์นบทร้อยกรองจากเรื่องรัตนาวลี 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 



อรุณวรรณ คงมีผล | 53 

 

 

ตารางที่ 12 ภาพรวมผลการวิเคราะห์พยางค์ในบทร้อยกรองจากเร่ืองรัตนาวลี 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
7. อภิปรายและสรุปผลการวิจัย  
 

ในการศึกษาวิธีการเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤตครั้งนี้ แม้ตัวบทร้อยกรองที่เลือกมาศึกษาเพียง 13 บท 
เป็นจ านวนไม่มากเท่าที่ควร แต่ผู้วิจัยก็ได้เห็นแนวโน้มความสัมพันธ์ระหว่างรูปแบบของฉันท์กับรสทางวรรณคดีอย่างมีนัยส าคัญ 
ด้วยเหตุที่บทละครเรื่องรัตนาวลีเป็นบทละครประเภทนาฏิกา มีศฤงคารรสเป็นรสเด่นที่สุด ฉะนั้น เราจึงพบบทร้อยกรองแสดง
ศฤงคารรสมากที่สุด รสอ่ืน ๆ ได้แก่ กรุณรส อัทภุตรส เราทรรส วีรรส และภยานกรส เป็นรสรองลงมา จากข้อมูลพบแนวโน้ม
ของผู้ประพันธ์ในการเลือกใช้ฉันท์ดังนี้ คือ (1) ศฤงคารรส สัมพันธ์กับฉันท์หลากหลายชนิดมากที่สุดตั้งแต่ฉันท์น้อยพยางค์ 
ไปจนถึงฉันท์มากพยางค์ ยกเว้นสรัคธรา นอกจากนี้ ฉันท์ทุกชนิดที่ใช้แสดงศฤงคารรสมักมีพยางค์คุรุติดกันเป็นลักษณะเด่น 
จังหวะของพยางค์คุรุและลฆุสลับกันค่อนข้างสม ่าเสมอ (2) กรุณรส สัมพันธ์กับฉันท์จ านวนพยางค์น้อยถึงปานกลาง ลักษณะ
เด่นของฉันท์แสดงกรุณรสคือ จ านวนรวมพยางค์ลฆุค่อนข้างมาก และพยางค์ลฆุติดกันสูงสุดถึง 6 พยางค์ (3) อัทภุตรส 
สัมพันธ์กับฉันท์จ านวนพยางค์ปานกลางถึงมาก โดยเฉพาะสรัคธรา จังหวะของพยางค์คุรุติดกันและลฆุติดกันมีลักษณะสั้นบ้าง
ยาวบ้าง ทั้งนี้ พยางค์ลฆุถือเป็นลักษณะเด่น บางกรณีพยางค์ลฆุติดกันถี่กว่า บางกรณีพยางค์ลฆุติดกันยาวกว่า (4) เราทรรส
และวีรรส สัมพันธ์กับฉันท์จ านวนมากพยางค์ ลักษณะเด่นคือพยางค์คุรุติดกันสั้นบ้างยาวบ้าง แต่ความถี่มาก ในขณะที่พยางค์
ลฆุติดกันยาวมากและมีต าแหน่งตรงกลางบาท จังหวะพยางค์คุรุสลับกับลฆุไม่สม ่าเสมอกัน นอกจากนี้ มีข้อสังเกตว่าฉันท์
แสดงเราทรรสและวีรรสจะไม่พบรูปแบบพยางค์ซ ้า G-L เลย (5) ภยานกรส สัมพันธ์กับฉันท์จ านวนมากพยางค์ โดยเฉพาะ
ศารทูลวิกรีฑิตะซึ ่งพบในฉันท์แสดงศฤงคารรสด้วย เข้าใจว่าเหตุที ่ศารทูลวิกรีฑิตฉันท์สามารถใช้แสดงภยานกรส หรือ 
ความรู้สึกกลัวได้นั้นเป็นเพราะฉันทลักษณ์มีจ านวนมากพยางค์ เอื้อให้ผู้ประพันธ์พรรณนาความรู้สึกได้มาก อีกทั้งมีลักษณะ
ของพยางค์ติดกันยาวตรงกลางบาท ซึ่งเป็นลักษณะท่ีพบในฉันท์แสดงอารมณ์แปรปรวน ไม่คงที่ เช่น ฉันท์แสดงอัทภุตรส  



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 54 

 

 

เมื่อเปรียบเทียบผลการวิจัยที่ได้กับหลักเกณฑ์การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในต ารานาฏยศาสตร์ตามตารางที่ 9 พบว่า
วิธีการเลือกใช้ฉันท์ของผู้ประพันธ์ค่อนข้างสอดคล้องกับนาฏยศาสตร์อย่างมีนัยส าคัญ อนึ่ง ลักษณะการใช้ฉันท์ที่พบในเรื่อง
รัตนาวลียังเป็นไปตามที่มธุสูทัน มิศระ ตั้งข้อสังเกตไว้ในงานศึกษาของเขาว่า ผู้ประพันธ์บทละครอาจเลือกใช้ฉันท์ขนาดสั้น 
(ฉันท์จ านวนพยางค์น้อย) ส าหรับความคิดที่ไม่ซับซ้อน และฉันท์ขนาดยาว (ฉันท์จ านวนพยางค์มาก)  ส าหรับความคิดที่
ละเอียดซับซ้อนยิ่งขึ้น นอกจากนี้ ผลการวิจัยยังสนับสนุนความเห็นของมิศระที่ อธิบายว่า การใช้ฉันท์ในวรรณคดีประเภท 
บทละครแตกต่างจากวรรณคดีประเภทอื่น เป็นต้นว่าผู้ประพันธ์บทละครมีอิสระค่อนข้างมากในการเลือกใช้ฉันท์หลากชนิด  
เมื่อเปรียบเทียบกับวรรณคดีประเภทกวีนิพนธ์ (กาวยะ โดยเฉพาะมหากาวยะ) การใช้ฉันท์ในบทละครยังช่วยสร้างสีสันให้  
บทละครน่าสนใจและชวนติดตามมากขึ้น ไม่เพียงแต่บรรยายและพรรณนาเรื่องราว ฉันท์ยังเป็นเครื่องแสดงเจตนารมณ์ของ
ผู้ประพันธ์ที่จะประกาศความจริงที่เป็นสากลให้เป็นที่รับรู้ (Mishra, 1977, pp. 83-85) ส าหรับข้อมูลส่วนคุณสมบัติของอักษร
ในพยางค์แม้ไม่ใช่องค์ประกอบที่ผูกพันกับโครงสร้างของฉันทลักษณ์ แต่ผลการวิเคราะห์ก็แสดงให้เห็นว่าเป็นไปตามหลักเกณฑ์
การประพันธ์ในนาฏยศาสตร์เช่นเดียวกัน โดยเฉพาะหลักที่ว่าในฉันท์บทหนึ่ง ๆ จะต้องประกอบด้วยสระเสียงสั้น สระเสียงยาว 
และสระประสม ฉะนั้น กล่าวได้ว่าในภาพรวมผลการวิจัยนี้สนับสนุนมติของนักวิชาการในอดีตที่ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง
ฉันท์กับการสื่อสารอารมณ์และความรู้สึกนึกคิด ไม่ว่าจะเป็น เอ.  เค. วอร์เดอร์ (A. K. Warder) (1990) มธุสูทัน มิศระ 
(Madhusudan Mishra) (1977) รวมถึงหริ ทัตต์ ศรมา (Hari Dutt Sharma) (2004) ทุกท่านต่างชี้ให้เห็นว่าเสียงและจังหวะ
ของถ้อยค าซึ่งแสดงในรูปของฉันทลักษณ์นั้นสามารถสะท้อนอารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ได้ไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง ฉะนั้น โดย
สรุปแล้วผลวิจัยครั้งนี้สามารถยืนยันสมมุติฐานที่ตั้งไว้ คือ พระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ ผู้ประพันธ์บทละครเรื่องรัตนาวลี เลือกใช้
ฉันท์ในบทประพันธ์โดยค านึงถึงความสัมพันธ์ระหว่างอารมณ์ความรู้สึกของบทกวีกับจังหวะของฉันทลักษณ์ 

อย่างไรก็ดี ผลการวิเคราะห์ที่ผู้วิจัยเสนอมาทั้งหมดนี้เป็นเพียงข้อสังเกตเบื้องต้นจากข้อมูลที่เลือกมาศึกษาเท่านั้น  
ยังต้องมีการศึกษาเพิ่มเติมเพื่อขยายผลในประเด็นนี้ต่อไป แนวทางการศึกษาเพิ่มเติม เช่น ศึกษาบทร้อยกรองในงานนิพนธ์
เรื่องอื่น ๆ ของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ เพื่อให้เห็นแนวโน้มวิธีการใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะชัดเจน
ยิ่งขึ้น หรืออาจศึกษาการใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในงานนิพนธ์ของผู้ประพันธ์ท่านอื่น และเนื่องจากฉันทลักษณ์รวมถึงเสียงอักษร
ต่าง ๆ ที่ร้อยเรียงกันเป็นบทร้อยกรองนั้นเป็นสิ่งที่เชื ่อมโยงกับจังหวะและเสียงดนตรี ผู้ศึกษาอาจศึกษาต่อยอดงานวิจัยนี้  
ด้วยการศึกษาแนวคิดทางดนตรีที่ปรากฏในงานนิพนธ์สันสกฤตประเภทร้อยกรอง  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



อรุณวรรณ คงมีผล | 55 

 

 

รายการอ้างอิง 

 
ภาษาไทย 
Chonlaphatsorn Binibrohim ชลภัสสรณ์ บินอิบรอฮีม. (2014). Kan sueksa wikhro bot lakhon Sanskrit rueang 

Rattanawali khong Phrachao Sihansawanthana การศึกษาวิเคราะห์บทละครสันสกฤตเร ื ่องร ัตนาวลี  
ของ พระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ [An analytical study of the Sanskrit drama Ratnāvalī of Śrīharṣavardhana] 
[Master thesis, Silpakorn University]. DSpace at Silpakorn University.  
http://ithesis-ir.su.ac.th/dspace/handle/123456789/607 

Pitchayawut Kumpiro พ ิชญาว ุฒ ิ ก ุมภ ิโร. (2020) .  Vasantikasvapna:  Kan datplaeng A Midsummer Night’s 
Dream khong Shakespeare pen lakhon Sanskrit วาสันติกสวัปนะ: การดัดแปลง A Midsummer Night’s 
Dream ของ เชกสเป ี ยร ์ เป ็นละครส ันสกฤต  [Vāsantikasvapna:  An adaptation of Shakespeare’ s  
A Midsummer Night’s Dream to Sanskrit Drama] [Master thesis, Chulalongkorn University]. CUIR. 
https://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/78668  

 
ภาษาต่างประเทศ 
Bhattacharya, S. (2011). Harshavardhana. In I. N. Choudhuri (Ed.), Encyclopaedia of Indian literature: Devraj 

to Jyoti (Vol. II, pp. 2124-2125). Sahitya Akademi. 
Geethakumary, K. K.. (2002). Metre in Sanskrit - A study with special reference to Vṛttavārtika of Rāmapānivāda 

[Doctoral dissertation, Sree Sankaracharya University of Sanskrit].Shodhganga. 
http://hdl.handle.net/10603/136034 

Kale, M.R. (2002). The Ratnāvalī of Śrī Harṣa-Deva. Motilal Banarsidass.  
Kar, G.  ( 1997) .  A critical study of Harṣa as a dramatist [Doctoral dissertation, Sambalpur University] . 

Shodhganga. http://hdl.handle.net/10603/187206 
Macdonell, A. A. (2004). A Vedic grammar for students. Motilal Banarsidass.  
Mishra, M. (1977). Metres of Kālidāsa. Tara Prakashan.  
Mishra, S. (2011). Chandovallarī: A handbook of Sanskrit prosody. Sri Aurobindo Ashram Press.  
Monier-Williams, M. (1988). A Sanskrit-English dictionary: Etymologically and philologically arranged with 

special reference to cognate Indo-European languages. Oxford University Press.  
Nariman, G. K., Jackson, A. V. W., & Ogden, C. J. (1923). Priyadarśikā: A Sanskrit drama by Harsha. Columbia 

University Press.  
Sahasrabudhe, S. (1949). Harsha the dramatist: A study of Sanskrit dramas Priyadarsika, Ratnawali and 

Nagananda [Doctoral dissertation, Banaras Hindu University]. Shodhganga. 
https://shodhganga.inflibnet.ac.in/handle/10603/283543 

Saikia, J. (2013). Ratnāvalī Nāṭikā of Śrīharṣadeva: A critical study [Doctoral dissertation, Gauhati University]. 
Shodhganga. http://hdl.handle.net/10603/115387 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 56 

 

 

Sharma, H. D. (2004). Inter-relation between sentiment, embellishment and metrical arrangement in Sanskrit 
poetry. INDOLOGICA TAURINENSIA: The Online Journal of the International Association of Sanskrit 
Studies, 30, 265-278.  
http://www.asiainstitutetorino.it/Indologica/volumes/vol30/21_Sharma-Hari-Dutt.pdf  

Warder, A. K. (1990) . Indian Kāvya literature volume two: The origins and formation of classical Kāvya. 
Motilal Banarsidass. 

Whitney, W. D. (1969). Sanskrit grammar: Including both, the classical language and the older dialects, of 
Veda and Brahmana. Motilal Banarsidass.   

  



อรุณวรรณ คงมีผล | 57 

 

 

ที่มาของต้นฉบับงานนิพนธ์สนัสกฤต พร้อมอักษรย่อ 
NŚ. Nāṭyaśāstra of Bharatamuni (A.D. 100-500) 
Unni, N.  P.  ( 2019) .  Nāṭyaśāstra:  Text with English translation, introduction and indices ( Vols. II-III).  

New Bharatiya Book Corporation (BBC).  
Ratn. Ratnāvalī of Śrī Harṣa Deva (A.D. 606-648)  
Kale, M. R. (2002). The Ratnāvalī of Śrī Harṣa-Deva. Motilal Banarsidass.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



การเลือกใช้ฉันท์เพื่อแสดงรสในวรรณคดีสันสกฤต: ศึกษาเฉพาะบทละครเรื่อง รัตนาวลี ของพระเจา้ศรีหรรษวรรธนะ | 58 

 

 

ภาคผนวก 
 

ค าอธิบายอักษรย่อ 
อักษรไทย 
ประเภทฉันท์ (ตารางที่ 3, 5-7, 9, 10) 
ว = วรรณวฤตตะ ม = มาตราวฤตตะ 
รส (ตารางที่ 5-7, 9, 10) 
ศ = ศฤงคารรส ก = กรุณรส อ = อัทภุตรส 
ร = เราทรรส ว = วีรรส ภ = ภยานกรส 
อักษรโรมัน 
ฐานเกิดพยัญชนะ (ตารางที่ 7) 
C = Cerebral (มุทธชะ) D = Dental (ทันตชะ) 
L = Labial (โอษฐชะ) P = Palatal (ตาลุชะ) 
ลักษณะพยางค์ (ตารางท่ี 9-11) 
G = Guru (พยางค์คุรุ) L = Laghu (พยางค์ลฆุ) N/A = No Answer (ระบุไม่ได้) 
ตัวเลข (หัวข้อบทน า) 
- ชื่อฉันท์และจ านวนพยางค์ในแต่ละบาท เช่น kakubh, 8 12 8 หมายถึง ฉันท์กกุภ บาทที่ 1 มี 8 พยางค์  
บาทท่ี 2 มี 12 พยางค์ บาทที่ 3 มี 8 พยางค์ 
 
ระบบการอ้างอิงวรรณคดีสันสกฤต 
- ต ารานาฏยศาสตร์ ใช้ระบบ อัธยาย โศลก เช่น NŚ. VII.2 หมายถึง นาฏยศาสตร์ อัธยายที่ 7 โศลกที่ 2 
- บทละคร เร่ือง รัตนาวลี ใช้ระบบ องก์ บท เช่น Ratn. I.3 หมายถึง รัตนาวลี องก์ที่ 1 บทที ่3 


