
 

 
วารสารอักษรศาสตร์ ปีที่ 53 ฉบับที่ 2 (2567): 111 - 129  
Journal of Letters Volume 53 Number 2 (2024): 111 - 129 

ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ 
 

พิชญาวุฒิ กุมภิโร1 

 
Received: September 6, 2023 

                                                                Revised: January 3, 2024 
                                                                           Accepted: February 7, 2024 

 
บทคัดย่อ 
 
ศฤงคารรส รสแห่งความรัก เป็นรสแรกและส าคัญที่สุดในบรรดารสทั้งแปดของทฤษฎีรสในนาฏยศาสตร์ ต ารานี้นอกจากจะ
เป็นต าราต้นแบบของการละครสันสกฤตแล้ว ยังเป็นต าราต้นแบบของอลังการศาสตร์หรือประพันธศาสตร์ด้วย เพราะศิลปะ
การประพันธ์เป็นองค์ประกอบส าคัญของการสร้างสรรค์บทละครอันมีความบันเทิงสุขของผู้อ่านและผู้ชมเป็นจุดหมายสูงสุด 
กวีผู้รู้ซึ้งในทฤษฎีภาวะและรสอย่างถ่องแท้จะประสบความส าเร็จในการสร้างสรรค์บทละคร  

บทความนี้มุ่งอธิบายศฤงคารรสในทฤษฎีภาวะและรสของนาฏยศาสตร์อย่างละเอียดลึกซึ ้งในด้านความหมาย 
องค์ประกอบ ความส าคัญ สัมพันธภาพ และตัวอย่าง  ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่าความรักในนาฏยศาสตร์เป็นสิ่งดีงาม  
สรรค์สร้างความสุขและความหวังให้กับชีวิต เป็นความรักของหญิงและชายที่เกิดจากสภาพแวดล้อมตามธรรมชาติที่สวยงาม
และการปฏิบัติต่อกันอย่างสุภาพอ่อนโยนในสัมพันธภาพของความรัก ความรักในนาฏยศาสตร์มี 2 ประเภท คือ ความรักที่
สมหวังกับความรักท่ีผิดหวัง 

 
ค าส าคัญ: ศฤงคารรส, นาฏยศาสตร์, การละครสันสกฤต, วรรณคดสีันสกฤต, อลังการศาสตร์ 
  

 
1 หน่วยงานผู้แต่ง: ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
  อีเมล: pitchayawut.k@gmail.com 



   
 

 
วารสารอักษรศาสตร์ ปีที่ 53 ฉบับที่ 2 (2567): 111 – 129  
Journal of Letters Volume 53 Number 2 (2024): 111 - 129 

The Erotic Sentiment in Nāṭyaśāstra  

 
Pitchayawut Kumpiro2 

 
Received: September 6, 2023 

                                                                Revised: January 3, 2024 
                                                                           Accepted: February 7, 2024 

 
Abstract 

 
Śṛṅgārarasa, the erotic sentiment, is the first and most significant of the eight sentiments in the sentiment 
theory in the Nāṭyaśāstra, the foremost treatise on Sanskrit drama, which also strongly influences the 
treatise on Sanskrit poetic writing, or the Alaṅkāraśāstra. As dramas ultimately aim to entertain readers 
and audiences, and the art of writing is one of the essential elements of creating dramas, a poet who 
thoroughly understands the theory of the bhāva ( emotion)  and rasa ( sentiment)  will firmly succeed  
in creating dramas.  
This article provides an in-depth explanation of the theory of the bhāva and rasa of Śṛṅgārarasa, covering 
their meaning, components, importance, relationship, and examples. The study indicates that the erotic in 
the Nāṭyaśāstra brings auspiciousness, happiness, and hope for life. It is the love of a woman and man 
that arises from beautiful natural environments and gentle treatment of each other in a loving relationship. 
There are two types of love in the Nāṭyaśāstra: successful and disappointed. 

 
Keywords: Erotic Sentiment, Nāṭyaśāstra, Sanskrit Drama, Sanskrit Literature, Alaṅkāraśāstra 
 
 

 
2 Affiliation: Department of Eastern Languages, Faculty of Arts, Chulalongkorn University 
  Email: pitchayawut.k@gmail.com 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 113 

 

 

1. บทน า 
 

ศฤงคารรส รสแห่งความรัก เกิดจากภาวะ อารมณ์ คือ รติ ความรัก ทฤษฎีรสในนาฏยศาสตร์จัดล าดับศฤงคารรสเป็น
รสแรกซึ่งแสดงถึงความส าคัญที่สุด ทั้งนี้เป็นเพราะความรักเป็นสาเหตุให้เกิดอารมณ์อื่น ๆ ตามมา เมื่อสมปรารถนา รักท าให้
เกิดความสุข สนุกสนาน และความอัศจรรย์ใจ เมื่อพรากจากกัน รักท าให้เกิดความโศกเศร้าทุกข์ระทม เมื่อนอกใจ รักท าให้
เกิดความแค้นเคือง เมื่อปรารถนา รักท าให้เกิดความเพียรพยายาม เมื่อหึงหวงหวาดระแวง รักท าให้เกิดความหวั่นวิตก  
และเมื่อไม่สอดคล้องต้องกัน รักท าให้เกิดความชิงชังรังเกียจ กวีนิพนธ์สันสกฤต เช่น บทละคร บทล าน า มหากาวยะ หรืออิติ
หาส มีความรักเป็นแกนกลาง คือเป็นท้ังจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดของเรื่อง 

นาฏยศาสตร์เป็นต าราที่มุ่งอธิบายการละครสันสกฤตเป็นส าคัญ เนื้อหาครอบคลุมตั้งแต่ประวัติการละคร จุดประสงค์ 
พิธีกรรม สถานที่แสดง นักแสดง ดนตรี การฟ้อนร า บทละคร และโดยเฉพาะอย่างยิ่งทฤษฎีกวีนิพนธ์อันเป็นปัจจัยส าคัญ
ส าหรับการสร้างสรรค์บทละคร ดังนั้น นาฏยศาสตร์จึงจัดเป็นต าราต้นแบบดั้งเดิมที่สุดของกวีนิพนธ์สันสกฤต ประวัติของ
นาฏยศาสตร์อธิบายได้ 2 ลักษณะ คือ ประวัติตามต านานและประวัติตามหลักฐานทางวรรณคดี ดังนี้ 

 
1.1 ประวัติตามต านาน3 

 
ครั้งหนึ่งในเตรตายุคซึ่งเป็นยุคที่ความดีคงเหลืออยู่สามส่วน ความสุขของประชาชนลดน้อยลง เกิดเป็นความทุกข์ขึ้น

เพราะเกิดความชั่วขึ้น 2 ประการ คือ ความโกรธและความริษยา ประชาชนต้องการสิ่งบันเทิงเพื่อทดแทนความสุขที่หายไป 
พระอินทร์พร้อมด้วยทวยเทพได้กราบทูลขอร้องพระพรหมให้ทรงสร้างสิ่งบันเทิงที่มีทั้งภาพและเสียงขึ้นเป็นพระเวทที่ห้า 
เพื่อให้คนทุกวรรณะสดับฟังได้ พระพรหมจึงทรงเพ่งสมาธิแล้วน าส่วนต่าง ๆ จากพระเวททั้งสี่มาสังเคราะห์เป็นพระเวทที่ห้า 
เรียกว่า นาฏยเวท โดยหยิบยกบทเจรจาจากคัมภีร์ฤคเวท การดนตรีจากคัมภีร์สามเวท การแสดงท่าทางจากคัมภีร์ยชุรเวท 
และรสจากคัมภีร์อถรรพเวท (Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 50) 

เมื่อพระพรหมทรงสร้างนาฏยเวทแล้ว ได้ตรัสกับพระอินทร์ว่า เทวดาผู้เฉลียวฉลาด เชี่ยวชาญ อาจหาญ และมีการ
ฝึกฝนเท่านั้นจึงจะเรียนรู้นาฏยเวทได้ พระอินทร์ทูลว่าเทวดาไม่เหมาะสมที่จะเรียนรู้นาฏยเวท เห็นแต่ฤษีเท่านั้นที่เหมาะสม 
เพราะฤษีเป็นผู้รู ้ถึงสาระของคัมภีร์พระเวทและเป็นผู้บ าเพ็ญพรตอย่างเคร่งครัด เมื ่อได้ยินพระอินทร์กราบทูลเช่นนั้น 
พระพรหมจึงตรัสกับภรตมนุีว่า ขอให้ภรตมุนีกับบุตรร้อยคนเป็นผูศ้ึกษานาฏยเวท เมื่อได้รับค าสั่งจากพระพรหมเช่นนี้ ภรตมุนี
จึงศึกษานาฏยเวทจากพระพรหม แล้วสอนบุตรร้อยคนเกี่ยวกับศิลปะการแสดงตามต ารานาฏยเวท นาฏยเวทในสวรรค์เมื่อมา
สู่โลกมนุษย์เรียกว่า นาฏยศาสตร์ (Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 51) 

 
1.2 ประวัติตามหลักฐานทางวรรณคดี 

 
บรรดานักวิชาการได้ตั้งค าถาม 2 ประเด็นใหญ่ที่ยังไม่สามารถสรุปได้แน่ชัดในปัจจุบัน ประเด็นแรกเกี่ยวกับอายุของ

นาฏยศาสตร์ที่แท้จริง เหล่านักวิชาการได้เสนอแตกต่างกันไป ดังนี้ มันโมหัน โฆษ (Manmohan Ghosh) (1967) คาดว่า
น่าจะแต่งขึ้นในช่วงต้นศตวรรษที่ 5 ก่อนคริสตกาล พอล เรกนอด (Paul Regnaud) คาดว่าน่าจะแต่งขึ้นในช่วงประมาณ

 
3 สรุปความจากนาฏยศาสตร์ อัธยายะที่ 1 ฉันท์บทที่ 8-25  



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 114 

 

 

ศตวรรษที่ 4 ก่อนคริสตกาล สอดคล้องกับเอ็น.พี. อุนนิ (N.P. Unni) ที ่ว ่าในต าราไวยากรณ์สันสกฤตชื ่ออัษฏาธยายี 
(Aṣṭādhyāyī) อัธยายะที่ 4 ปาทะที่ 3 โศลกที่ 110-111 ของปาณินิ (Pāṇini) (400 ปีก่อนคริสตกาล) ได้อ้างถึงภิกษุสูตร 
(bhikṣusūtra) พระวินัยของสงฆ์ และนฏสูตร (naṭasūtra) ทฤษฎีการฟ้อนร าซึ่งได้ระบุช่ือนักแสดง 3 คน คือ ปาราศรรยะ 
(Pārāśarya) ศิลาลิน (Śilālin) และกฤศาศวะ (Kṛśāśva) (Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 51) ทั้งสาม
คนนี้น่าจะเป็นเจ้าของคณะละครด้วย ส่วนสิลเวียน เลวี (Sylvain Lévi) (1890) และพี.วี. กาเน (P.V. Kane) (1971) คาดว่า
นาฏยศาสตร์น่าจะแต่งขึ้นในช่วงก่อนคริสต์ศตวรรษท่ี 3 แต่เอ.บี. คีธ (A.B. Keith) (1924) ระบุว่าไม่มีหลักฐานยืนยันแน่นอน
ว่านาฏยศาสตร์แต่งก่อนคริสต์ศตวรรษท่ี 3 (Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 51) 

แม้จะมีความคิดเห็นหลากหลายเหล่านี ้ เก ี ่ยวกับอายุของนาฏยศาสตร์ แต ่ก ็ไม ่ม ีความคิดเห็นใดสามารถ  
ระบุวันเวลาได้แน่นอน อย่างไรก็ตาม ศัพท์ที่ปรากฏในนาฏยศาสตร์ เช่น วิศวกรรมะ (Viśvakarma) พฤหัสปติ (Bṛhaspati) 
นารทะ (Nārada) และชื่อเผ่าอินเดียดั้งเดิม เช่น ปาศุปตะ (Pāśupata) ชนเผ่านับถือพระศิวะ และชื่อชนเผ่าอื่น ๆ  เป็นสิ่งบ่งช้ี
ว่าอายุของนาฏยศาสตร์ไม่เก่ากว่าคริสต์ศตวรรษท่ี 1 (Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 51)  

ประเด็นที่สองเกี่ยวกับผู้ประพันธ์ เนื่องจากนาฏยศาสตร์ฉบับที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบันนี้เป็นฉบับที่สังเคราะห์จาก
ต้นฉบับหลายฉบับ คงจะเป็นเพราะมีการสืบทอดสูตรในคัมภีร์ด้วยวิธีการท่องจ าต่อ ๆ กันมาในหมู่นักแสดงละครเป็นเวลา
หลายชั่วอายุคน จึงเป็นผลงานของนักปราชญ์หลายคนมากกว่าจะเป็นของผู้ใดผู้หนึ่ง แต่ชาวอินเดียส่วนใหญ่ก็ยังคงเชื่อว่า
ผู้ประพันธ์นาฏยศาสตร์คือมุนีชื่อภรตะ (Bharata) ในอมรโกศะ (Amarakośa) ซึ่งเป็นพจนานุกรมรวบรวมค าพ้องของอมระ 
(Amara) ฉันท์บทที่ 8 และ 11 ในนาฏยวรรค (Nāṭyavarga) ได้ระบุว่าศัพท์ค าพ้องที่มีความหมายว่านักแสดงชาย ได้แก่  
ไศลาลิน (śāilālin) ไศลูษะ (śāilūṣa) ชายาชีวะ (jāyājīva) ภรตะ (bharata) นฏะ (naṭa) จารณะ (cāraṇa) และกุศีลวะ 
(kuśīlava) ในฤคเวท (Ṛgveda) ศตปถพราหมณะ (Śatapathabrāhmaṇa) ไอตเรยพราหมณะ (Āitareyabrāhmaṇa) 
และยาชญวัลกยสมฤติ (Yājñavalkyasmṛti) ได้ใช้ศัพท์ภรตะในความหมายเดียวกับนฏะที่แปลว่านักแสดงชาย เช่นเดียวกับ
ค าว่านรรตกะ (nartaka) จารณะ (cāraṇa) กุศีลวะ (kuśīlava) ไศลูษะ (śāilūṣa) เสาภิกะ (sāubhika) รูปาชีว (rūpājīva) 
และชายาชีวะ (jāyājīva) โดยนัยนี้ ภรตะจึงน่าจะเป็นค าที่มีความหมายว่านักแสดงชายมากกว่าจะเป็นชื่อเฉพาะของบุคคล 
(Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 52)  

อภินวคุปตะ (Abhinavagupta) ผู้แต่งอรรถกถานาฏยศาสตร์ชื่ออภินวภารตี (Abhinavabhāratī) ได้วิเคราะห์ไว้ว่า 
ช่ือภรตะอาจเหมือนกับช่ือมนุ (Manu) หรือวยาสะ (Vyāsa) ที่เป็นกวีผู้ยิ่งใหญ่ ซึ่งผลงานของบุคคลเหล่านี้เป็นท่ียอมรับตั้งแต่
โบราณกาล (Unni, 1998, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 52) อย่างที่เซอร์ โมเนียร์ โมเนียร์-วิลเลียมส์ (Sir Monier 
Monier-Williams) ได้สันนิษฐานว่า ช่ือวยาสะมีค าแปลตามรูปศัพท์ว่าผู้รวบรวมและเรียบเรียงความรู้ต่าง ๆ ต่อมาช่ือนี้กลาย
มาเป็นชื่อของฤษีและกวีเรืองนามในต านาน เป็นผู้แต่งวรรณคดีศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ เช่น คัมภีร์พระเวท เวทานตสูตร มหาภารตะ 
และปุราณะ (Monier-Williams, 1970, as cited in Pitchayawut, 2020, p. 52) ชื่อภรตะและมนุก็เช่นกัน ภรตะกลายมา
เป็นชื่อของกวีผู ้แต่งต ารานาฏยศาสตร์อันเป็นต าราการแสดงศิลปการละคร และมนุกลายมาเป็นชื่อของกวีผู้แต่งต ารา
ธรรมศาสตร์อันเป็นต ารากฎหมายและขนบธรรมเนียมประเพณีโบราณต่าง ๆ (Pitchayawut, 2020, p. 52)   

นาฏยศาสตร์ประพันธ์ขึ้นด้วยบทร้อยกรองเป็นส่วนมาก สลับกับบทร้อยแก้วในส่วนที่เป็นการอธิบายขยายความ  
บทร้อยกรองประพันธ์ด้วยฉันท์ชนิดต่าง ๆ ซึ่งส่วนมากเป็นอนุษฏุภ และแบ่งออกเป็นบทเรียกว่าอัธยายะ รวม 36 อัธยายะ  

 
 
 
 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 115 

 

 

2. ทฤษฎภีาวะและรส 
 

นาฏยศาสตร์กล่าวถึงคุณค่าของกวีนิพนธ์ท่ีสัมพันธ์กับศิลปการละครไว้ดังน้ี 

 
ในการนิพนธ์งานวรรณกรรมที่สัมพันธ์กับศิลปการละครนั้น 
กวีควรมุ่งมั่นเพียรพยายามเลือกสรรใช้ถ้อยค าที่ทรงพลัง  
ไพเราะอ่อนหวาน และแสดงความหมายที่น่าประทับใจ 
เพราะว่ากวีนิพนธ์ท่ีประดับประดาด้วยถ้อยค าเหล่านั้น 
จะเป็นประหนึ่งกอบัวบานสะพรั่งท่ีประดับประดาด้วยหมู่ราชหงส์ 
ย่อมเปล่งประกายเจิดจรัสบนพ้ืนพิภพ //Nāṭyaś.XVII.111// 

(Unni, 2019, p. 940) 

 
บทละครที่มีคุณค่าส าหรับผู้ชมทั้งหลายในโลกนี้ 
ย่อมมีค าและความหมายที่อ่อนโยนและงดงาม  
ปราศจากค าและความหมายที่ไม่ชัดเจน  
เป็นค าและความหมายที่คนท่ัวไปเข้าใจและซาบซึ้งได้ง่าย  
เหมาะสมส าหรับการฟ้อนร า  
เป็นแนวทางที่ก่อให้เกิดรสมากมาย  
และประกอบด้วยค าสนธิกับสมาส //Nāṭyaś.XVII.118// 

(Unni, 2019, p. 942) 

 
ฉันท์สองบทนี้สื่อความหมายว่า กวีผู้ประพันธ์บทละครที่มีคุณค่าจะต้องรู้ซึ้งถึงทฤษฎีต่าง ๆ ของกวีนิพนธ์ ทฤษฎีหนึ่งที่

ส าคัญคือทฤษฎีภาวะและรส เมื่อกวีมีอารมณ์สะเทือนใจซึ่งเรียกว่าภาวะ แล้วถ่ายทอดอารมณ์ออกมาในบทประพันธ์ อารมณ์
นั้นจะกระทบใจผู้อ่านและผู้ชมละครท าให้เกิดรสขึ้นตอบสนองภาวะที่กวีน าเสนอ 

 
2.1 ทฤษฎีภาวะ 

 
นาฏยศาสตร์ได้อธิบายการประกอบรูปศัพท์ ภาวะ ตามหลักไวยากรณ์สันสกฤตว่า รากศัพท์เกิดจากธาตุ ภู เกิดขึ้น  

เมื่อเป็นนามว่า ภาวะ หมายถึง อารมณ์ภายใน (Monier-Williams, 1970, p. 754) 

 
 
 
 



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 116 

 

 

 
ช่ือว่าภาวะเพราะภาวะท าให้ 
อารมณ์ภายในของกวีปรากฏขึ้น 
ด้วยการแสดงออกทางถ้อยค า  
อากัปกิริยา สีหน้า และสภาวะทางใจ //Nāṭyaś.VII.3// 

(Unni, 2019, p. 590) 

 
ภาวะหรืออารมณ์ภายในของกวีเป็นอารมณ์สากลมีองค์ประกอบคือวิภาวะ สาเหตุของอารมณ์ กับอนุภาวะ สัญญาณ

ของอารมณ์ (vibhāvānubhāvasaṃyuktā bhāvāḥ) องค์ประกอบท้ังสองนี้เป็นพฤติกรรมตามธรรมชาติของมนุษย์  

 
บรรดาผู้รู้พึงรู้ว่าในการแสดงละคร  
วิภาวะและอนุภาวะด าเนินตามธรรมชาติ 
และความประพฤติของชาวโลกอย่างแท้จริง //Nāṭyaś.VII.11// 

(Unni, 2019, p. 592) 

 
ภาวะมี 3 ประเภท 49 ประการ ดังนี้ 
1) สถายิภาวะ หมายถึง อารมณ์ถาวรที่เป็นสากลส าหรับมนุษย์ทุกคนในโลก มี 8 ประการ  

(1) รติ (rati) ความรัก   (2) หาสะ (hāsa) ความขบขัน  
(3) โศกะ (śoka) ความโศก   (4) โกรธะ (krodha) ความโกรธ  
(5) อุตสาหะ (utsāha) ความมุ่งมั่น  (6) ภยะ (bhaya) ความกลัว  
(7) ชุคุปสา (jugupsā) ความชิงชัง  (8) วิสมยะ (vismaya) ความพิศวง  

2) วยภิจาริภาวะ หรือ สัญจาริภาวะ หรือ วิจาริภาวะ หมายถึง อารมณ์หรืออาการที่เกิดขึ้นชั่วคราวตามสถานการณ์ 

มี 33 ประการ  

(1) นิรเวทะ (nirveda) อาการซึมเศร้า  (2) คลานิ (glāni) ความอ่อนเพลีย  
(3) ศังกา (śaṅkā) ความหวั่นหวาด  (4) อสูยา (asūyā) ความริษยา  
(5) มทะ (mada) อาการเมาสุรา   (6) ศรมะ (śrama) ความเหน็ดเหนื่อย  
(7) อาลัสยะ (ālasya) ความเกียจคร้าน  (8) ไทนยะ (dāinya) ความหดหู่  
(9) จินตา (cintā) ความวิตกกังวล  (10) โมหะ (moha) ความกลัดกลุ้ม  
(11) สมฤติ (smṛti) การหวนระลึกถึงความหลัง (12) ธฤติ (dhṛti) ความพึงพอใจ 
(13) วรีฑา (vrīḍā) ความละอายใจ  (14) จปลตา (capalatā) ความไม่ยับยั้งช่ังใจ  
(15) หรรษะ (harṣa) ความเบิกบานใจ  (16) อาเวคะ (āvega) ความลนลาน 
(17) ชฑตา (jaḍatā) ความซึมเซา  (18) ครรวะ (garva) ความหยิ่งยโส 
(19) วิษาทะ (viṣāda) ความระทดท้อ  (20) เอาตสุกยะ (āutsukya) ความคาดหวัง 
(21) นิทรา (nidrā) ความง่วงเหงาหาวนอน  (22) อปัสมาระ (apasmāra) อาการวิกลจริต 
(23) สุปตะ (supta) การฝัน   (24) วิโพธะ (vibodha) การตื่น 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 117 

 

 

(25) อมรรษะ (amarṣa) ความแค้นเคือง  (26) อวหิตถะ (avahittha) การอ าพรางความจริง 
(27) อุครตา (ugratā) การกระท าอุกฉกรรจ์ (28) มติ (mati) ความมุ่งมั่น 
(29) วยาธิ (vyādhi) ความเจ็บป่วย  (30) อุนมาทะ (unmāda) ความคลุ้มคลั่ง 
(31) มรณะ (maraṇa) ความตาย   (32) ตราสะ (trāsa) ความตื่นตระหนก 
(33) วิตรรกะ (vitarka) ความเคลือบแคลงสงสัย 

 
3) สาตตวิกภาวะ หรือ สัตตวชภาวะ หรือ สัตตวภาวะ หมายถึง อาการทางกายที ่เกิดจากอารมณ์ตามธรรมชาติ  

บางประการ สาตตวิกภาวะอยู่กลางระหว่างสถายิภาวะและวยภิจาริภาวะ มี 8 ประการ  
(1) สตัมภะ (stambha) อาการงงงัน   (2) เสวทะ (sveda) อาการเหงื่อออก 
(3) โรมาญจะ (romāñca) อาการขนลุก   (4) สวรเภทะ (svarabheda) การพูดตะกุกตะกัก 
(5) เวปถุ (vepathu) อาการตัวสั่น   (6) ไววรรณยะ (vāivarṇya) การเปลี่ยนสีหน้า 
(7) อศรุ (aśru) การหลั่งน ้าตา    (8) ประลยะ (pralaya) อาการหมดสติ 

 
2.2 ทฤษฎีรส 

 
ในไวยากรณ์สันสกฤต รส ประกอบรูปศัพท์จากธาตุ รสฺ ลิ้มลอง รู้สึก เมื่อเป็นนามว่า รส การลิ้มลอง ความรู้สึก  

(Monier-Williams, 1970, p. 869) ในทฤษฎีกวีนิพนธ์สันสกฤต รสคือชีวิต คือจิตวิญญาณของกวีนิพนธ์ (rasa eva 
kāvyasya jīvitātmā) และหมายถึงอารมณ์ที่เกิดขึ้นในใจของผู้อ่านหรือผู้ชมเมื่อได้รับรู้ภาวะที่กวีได้ถ่ายทอดไว้ การเกิดรส
คือการประจักษ์ถึงความหมายของกวีนิพนธ์ 

 
ความหมายใดประสานเสียงกับหัวใจ 
ภาวะของความหมายนั้นเป็นจุดก าเนิดรส 
รสนั้นจะซึมซับซาบซ่านไปท่ัวร่าง 
ประหนึ่งเปลวไฟไหม้ลามทั่วป่าร้อนแล้งฉะนั้น //Nāṭyaś.VII.13// 

(Unni, 2019, p. 592) 

 
รสในการละครมี 8 รส ดังนี้ 

(1) ศฤงคาระ (śṛṅgāra) รสแห่งความรัก   (2) หาสยะ (hāsya) รสแห่งความขบขัน  
(3) กรุณะ (karuṇa) รสแห่งความเศร้าโศก  (4) เราทระ (rāudra) รสแห่งความโกรธ 
(5) วีระ (vīra) รสแห่งความกล้าหาญ   (6) ภยานกะ (bhayānaka) รสแห่งความกลัว 
(7) พีภัตสะ (bībhatsa) รสแห่งความขยะแขยง  (8) อัทภุตะ (adbhuta) รสแห่งความอัศจรรย์ใจ 

องค์ประกอบของรส คือ วิภาวะ อนุภาวะ และวยภิจาริภาวะ //Nāṭyaś.VI.34//  
               (Unni, 2019, p. 562) 

 
 



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 118 

 

 

3. สัมพันธภาพระหว่างภาวะกับรส 
 

รสเกิดจากภาวะ หากไม่มีภาวะก็ไม่มีรส ภาวะกับรสเป็นสิ่งสร้างสรรค์ให้บทละครประสบความส าเร็จ 

 
เครื่องปรุงรสย่อมก่อให้เกิดรสอาหาร 
ด้วยส่วนประกอบท่ีส าคัญยิ่ง 
นานาชนิดจ านวนมากฉันใด  
ภาวะทั้งหลายย่อมก่อให้เกิดรสทั้งหลาย 
ด้วยการแสดงหลากหลายฉันนั้น //Nāṭyaś.VI.41// 

(Unni, 2019, p. 565) 

 
ถ้าไม่มีภาวะย่อมไม่มีรส  
ถ้าไม่มีรสย่อมไม่มีภาวะ  
ภาวะและรสเป็นสิ่งคู่กัน  
เมื่อมีสิ่งท้ังสองนี้ 
ความส าเร็จในการแสดงจะเกิดขึ้น //Nāṭyaś.VI.42// 

(Unni, 2019, p. 565) 

 
ในกวีนิพนธ์ท้ังหลาย  
เหล่ากวีควรท าให้รสดารดาษด้วยมวลบุปผชาต ิ
คือบริบูรณ์ด้วยความหมายของภาวะหลากหลาย 
ได้แก่ สถายิ สัตตวะ และวิจาริ //Nāṭyaś.VII.179// 

(Unni, 2019, p. 636) 

 
 
4. ศฤงคารรส 
 

ในจ านวนรสทั้งแปดนั้น ศฤงคารรสเป็นรสเด่นและส าคัญที่สุดในทฤษฎีกวีนิพนธ์สันสกฤต เพราะอารมณ์รักเป็น
อารมณ์สากลส าหรับมนุษย์ทุกคนในโลก และเรื่องของความรักเป็นเรื่องที่ชวนให้ซาบซึ้ง ชวนให้น่าสนใจ และชวนให้ติดตาม 
กวีนิพนธ์แต่ละเรื่องอาจมีรสเด่นเพียงรสเดียว หรืออาจมีหลายรสที่ผสานกลมกลืนกันอย่างดี แต่กวีเกือบทุกคนล้วนกล่าวถึง
ศฤงคารรส แม้จะเป็นงานท่ีมุ่งแสดงรสอื่นก็ตาม นาฏยศาสตร์ให้นิยามศฤงคารรสว่า 

 
สิ่งใดเป็นสัมพันธภาพระหว่างหญิงกับชาย 
ซึ่งสรรค์สร้างความบันเทิงสุขในความรัก 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 119 

 

 

พึงรู้ว่าสิ่งนั้นคือศฤงคาระซึ่งงดงาม 
เมื่อกระท าด้วยความสุภาพอ่อนโยน //Nāṭyaś.XXIV.95// 

(Unni, 2019, p. 1102) 

 
4.1 การเกิดขึ้นและการแสดงศฤงคารรส 

 
ศฤงคารรสเกิดจากสถายิภาวะ คือ รติ ความรัก และแสดงออกด้วยวยภิจาริภาวะกับสาตตวิกภาวะ คือ เวปถุ อาการตัวสั่น 

 
ศฤงคารรสย่อมเกิดขึ้นด้วยฤดูกาล  
พวงมาลัย และเครื่องประดับ  
มีความผูกพันกับคนรัก  
เสียงดนตรี กวีนิพนธ์  
และความพึงใจในการไปชมสวน //Nāṭyaś.VI.60// 

(Unni, 2019, p. 570) 

 
การแสดงศฤงคารรส 
พึงแสดงด้วยความเปล่งประกาย 
ของดวงตาและดวงหน้า 
มีรอยยิ้ม วาจาอ่อนหวาน 
ความสนุกสนาน ความรื่นเริง 
และการเคลื่อนไหวด้วยท่วงท่างดงามมีเสน่ห์ //Nāṭyaś.VI.61// 

(Unni, 2019, p. 570) 

 
เมื่อวางไว้อย่างถูกท่ีตามสถานการณ์แล้ว 
สถายิภาวะ สัญจาริภาวะ และสัตตวชะเหล่านี้ 
ย่อมจุดประกายชีพให้กับรสที่ช่ือศฤงคาระ //Nāṭyaś.VII.164// 

(Unni, 2019, p. 633) 

 
ภาวะทั้ง 3 ประเภทนี้แสดงถึงสัมพันธภาพของภาวะกับศฤงคารรส  

 
4.2 ประเภทของศฤงคาระ  

 
ศฤงคาระมี 2 ประเภท คือ สัมโภคศฤงคาระและวิประลัมภศฤงคาระ 
1) สัมโภคศฤงคาระ ความรักท่ีสมหวังซึ่งน าไปสู่การอยู่ร่วมกัน  



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 120 

 

 

สัมโภคศฤงคาระเกิดขึ้นด้วยองค์ประกอบ ดังนี้ 
(1) วิภาวะ สาเหตุของความรัก  

ได้แก่ ฤดูกาล4 พวงมาลัย น ้าหอม เครื่องประดับ คนรัก สิ่งที่เร้าประสาทสัมผัส บ้านที่สวยงาม ความบันเทิง 
การไปชมสวน การแสดงท่าทางเป็นสัญญาณของอารมณ์ความรู้สึก การฟังดนตรี การนัดพบ การเกี้ยวพาราสี และการละเล่น
เพื่อความบันเทิง เป็นต้น 

(2) อนุภาวะ สัญญาณของความรัก  

ได้แก่ ความช านาญในการใช้สายตา การยักคิ้ว การช าเลืองมอง การท าท่ากรุ้มกริ่ม การแสดงท่าทางอ่อนโยน 
และค าพูดอ่อนหวาน เป็นต้น  

วิภาวะกับอนุภาวะของสัมโภคศฤงคาระจัดเป็นการแสดงความรัก 3 วิธี คือทางถ้อยค า เสื ้อผ้าเครื ่องประดับ  
และก ิจกรรม (śṛṅgāraṃ trividhaṃ vidyādvāṅnepathyakriyātmakaṃ //Nāṭyaś.VI.100// )  (Unni, 2019 ,  
p. 584) 

(3) วยภิจาริภาวะ อารมณ์หรืออาการที่เกิดจากความรัก  

นาฏยศาสตร์ก าหนดให้มี 31 ประการ ยกเว้น 2 ประการ คือ ความเกียจคร้านกับการกระท าอุกฉกรรจ์ 
สัมโภคศฤงคาระจะเกิดขึ้นในตอนจบของบทละครสันสกฤตเสมอ 
2) วิประลัมภศฤงคาระ ความรักท่ีผิดหวังซึ่งน าไปสู่การพลัดพรากจากกัน  

ในอัธยายะที่ 22 หัวข้อลีลาการแต่งแบบไกศิกี นาฏยศาสตร์ระบุถึงวิประลัมภศฤงคาระไว้ว่ามี 3 ลักษณะ คือ  
(1) นรรมสผุญชะ (narmasphuñja) รักแรกพบ  

ความรักท่ีเริ่มต้นด้วยความสุขแต่ลงเอยด้วยความเศร้า  
(2) นรรมครรภะ (narmagarbha) รักซ่อนเร้น  

ความรักที่ต้องปกปิดไว้ด้วยสาเหตุ คือ พระเอกโดดเด่นด้วยคุณสมบัติหลากหลาย เช่น ความรู้ ความสง่างาม 
ความเฉลียวฉลาด และทรัพย์สมบัติ  

(3) นรรมวิประลัมภะ (narmavipralambha) รักจ าพราก  
ความรักท่ีเกิดจากความริษยาและความโกรธ ประกอบด้วยค าต่อว่าและการท าร้ายตัวเอง 

วิประลัมภศฤงคาระเกิดขึ้นด้วยองค์ประกอบดังน้ี  
(1) วิภาวะ สาเหตุของการสิ้นรัก 
ได้แก่ ความยากจน ความเจ็บป่วย ความทุกข์ ความหยาบคาย การได้ฟังค าพูดที่ไม่น่าฟัง การเดินทาง ไปต่างแดน 

ความโลภในสิ่งท่ีต้องการ การหลอกลวง การมาสาย และการท าสิ่งท่ีไม่พึงพอใจ  
(2) อนุภาวะ สัณญาณของการสิ้นรัก  
ในที่นี้คือวยภิจาริภาวะ 18 ประการ ได้แก่ อาการซึมเศร้า ความอ่อนเพลีย ความหวั่นหวาด ความริษยา  

ความเหน็ดเหนื่อย ความวิตกกังวล ความคาดหวัง ความลนลาน ความระทดท้อ ความหดหู่ ความง่วงเหงาหาวนอน การฝัน 
การตื่น ความเจ็บป่วย ความคลุ้มคลั่ง อาการวิกลจริต ความกลัดกลุ้ม และความตาย  

นาฏยศาสตร์ได้ระบุถึงสถานการณ์ของวิประลัมภศฤงคาระซึ่งเกิดขึ้นกับหญิงและชายไว้ 10 ประการ ดังนี้  
ขั้นตอนท่ี 1 ความปรารถนา    ขั้นตอนท่ี 2 การครุ่นคิด  
ขั้นตอนท่ี 3 ความคิดถึง    ขั้นตอนท่ี 4 การสรรเสริญคุณความดี 
ขั้นตอนท่ี 5 ความกระวนกระวาย    ขั้นตอนท่ี 6 การคร ่าครวญ 

 
4 ฤดูกาลในสัมโภคศฤงคาระคือฤดูใบไม้ผลิ  



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 121 

 

 

ขั้นตอนท่ี 7 ความคลุ้มคลั่ง    ขั้นตอนท่ี 8 ความเจ็บป่วย 
ขั้นตอนท่ี 9 ความซึมเซา    ขั้นตอนท่ี 10 ความตาย 

ในสถานการณ์ 10 ประการนี้สอดคล้องกับวยภิจาริภาวะ 3 ประการ คือ ความคลุ้มคลั่ง ความซึมเซา และความตาย  
ส่วนท่ีเหลือคืออาการของอนุภาวะ 

วิประลัมภศฤงคาระเป็นข้ันตอนของความรักก่อนและระหว่างสัมโภคศฤงคาระ 

 
4.3 บุคลิกลักษณะของหญิงและชายในศฤงคารรส 

 
นาฏยศาสตร์ได้กล่าวถึงบุคลิกลักษณะของหญิงและชายในทฤษฎีของความรักด้วยชื่อ ในอัธยายะที่ 24 และ 25 

ตามล าดับ ดังนี ้
1) บุคลิกลักษณะของหญิง 8 ประเภท  

(1) วาสกสัชชา (vāsakasajjā) หญิงผู้เตรียมตัวต้อนรับคนรักในบ้าน 

(2) วิรโหตกัณฐิตา (virahotkaṇṭhitā) หญิงผู้เศร้าโศกเพราะการพลัดพราก 

(3) สวาธีนภรรตฤกา (svādhīnabhartṛkā) หญิงผู้ที่สามีอยู่ในอาณัติ 

(4) กลหานตริตา (kalahāntaritā) หญิงผู้พรากจากคนรักเพราะการทะเลาะวิวาท 

(5) ขัณฑิตา (khaṇḍitā) หญิงผู้ที่คนรักนอกใจ 

(6) วิประลัพธา (vipralabdhā) หญิงผู้ผิดหวังเพราะคนรักผิดนัด 

(7) โปรษิตภรรตฤกา (proṣitabhartṛkā) หญิงผู้ที่คนรักเดินทางไปต่างแดน 

(8) อภิสาริกา (abhisārikā) หญิงผู้ออกไปพบคนรัก 

บุคลิกลักษณะของหญิง 8 ประเภทนี้ ประเภทท่ี 1 กับ 3 เป็นสัมโภคศฤงคาระ ส่วนท่ีเหลือเป็นวิประลัมภศฤงคาระ 
2) บุคลิกลักษณะของชาย 5 ประเภท  

(1) จตุระ (catura) ชายผู้สุขุมรอบคอบ 

(2) อุตตมะ (uttama) ชายผู้สูงส่ง 

(3) มัธยะ (madhya) ชายระดับกลาง  

(4) อธมะ (adhama) ชายระดับต ่า 

(5) สัมประวฤตตกะ (sampravṛttaka) ชายผู้ชอบตื๊อ 

 
4.4 ค าเรียกคู่รัก 

 
บุคลิกลักษณะของชายในสัมพันธภาพแห่งความรัก ก่อให้เกิดค าเรียกคู่รักของหญิงใน 2 ลักษณะ คือ ค าเรียกในยามรัก

กับค าเรียกในยามโกรธ นาฏยศาสตร์ระบุในอัธยายะที่ 24 ดังนี้ 
1) ค าเรียกในยามรัก  

ได้แก่ (1) ปริยะ (priya) ที่รัก    (2) กานตะ (kānta) คนน่ารัก  
(3) วินีตะ (vinīta) คนสุภาพ   (4) นาถะ (nātha) ที่พ่ึง 



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 122 

 

 

(5) สวามี (svāmī) เจ้านาย   (6) ชีวิตะ (jīvita) เจ้าชีวิต  
(7) นันทนะ (nandana) คนน่าช่ืนชม 

2) ค าเรียกในยามโกรธ  

ได้แก่  (1) ทุศีละ (duḥśīla) คนใจโหด   (2) ทุราจาระ (durācāra) คนช่ัว  
(3) ศฐะ (śaṭha) คนล่อลวง   (4) วามะ (vāma) คนดื้อดึง  
(5) วิกัตถนะ (vikatthana) คนขี้โม้   (6) นิรลัชชะ (nirlajja) คนไม่มียางอาย 
(7) นิษฐุระ (niṣṭhura) คนหยาบช้า 

ส่วนชายทุกประเภทจะใช้ค าเรียกคนรักด้วยค าว่า ปริยา (priyā) ที่รัก กับ อารยา (āryā) นางผู้มีเกียรติ โดยระบุไว้ใน
นาฏยศาสตร์ อัธยายะที่ 19 

 
4.5 กฏเกณฑ์ในการประพันธ์ที่แสดงในศฤงคารรส 

 
ในศฤงคารรส 
ควรประพันธ์ด้วยอลังการ 
ประเภทรูปะและทีปกะ 
ส่วนฉันท์ใช้อารยาวฤตตะ 
และฉันท์อื่นที่มีลีลาอ่อนหวาน //Nāṭyaś.XVII.106// 

(Unni, 2019, p. 939) 

 
4.6 ตัวอย่างศฤงคารรสในกวีนิพนธ์สันสกฤต 

 
4.6.1 บทละคร (รูปกะ) 

1) อภิชญานศากุนตละ 

อภิชญานศากุนตละเป็นบทละครนาฏกะที่มีชื่อเสียงที่สุดของกาลิทาส บทละครเรื่องนี้มีศฤงคารรสโดดเด่นกว่ารสอื่น

ทั้งหมด ตัวอย่างท่ีแสดงศฤงคารรสอยู่ในองก์ท่ี 3 ฉากซุ้มไม้เลื้อยริมฝัง่แม่น ้ามาลนิี หลังจากศกุนตลาตกหลุมรกัท้าวทุษยันต์แต่

ยังไม่ได้บอกความในใจ เพื่อนหญิงของนางจึงบอกให้นางจารสารรักที่มีต่อท้าวทุษยันต์ลงบนใบบัวและอ่านให้ฟังว่า 

 
śakuntalā: (vācayati) 

tava na jāne hṛdayaṃ mama punaḥ kāmo divā'pi rātrāvapi / 

nirghṛṇa tapati balīyastvayi vṛttamanorathāyāṅgāni //śak.III.14// 

(Kāle, 1969, p. 106) 

 

 

 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 123 

 

 

ศกุนตลา: (อ่าน) 
โอ้พระองค์ผูไ้ร้เมตตา 
หม่อมฉันมิรูซ้ึ้งถึงห้วงหทัยของพระองค์ 
แต่องคาพยพของหม่อมฉัน 
ที่รุมเร้าด้วยแรงปรารถนาในตัวพระองค์นั้น 
ถูกความรักท าให้ร้อนรุม่ 
อยู่ท้ังวันและคืนอย่างรุนแรงยิ่ง  

 
ในขณะที่นางอ่านสารรักจบลง ท้าวทุษยันต์ที่แอบฟังอยู่หลังพุ่มไม้ ได้ปรากฏพระองค์และตรัสตอบด้วยถ้อยค าที่เปดิเผย

ความรักท่ีมีต่อนางว่า 

 
rājā: (sahasopasṛtya) 

tapati tanugātri madanastvāmaniśaṃ māṃ punardahatyeva / 

glapayati yathā śaśāṅkaṃ na tathā hi kumudvatīṃ divasaḥ //śak.III.15// 

(Kāle, 1969, p. 106) 

 
ท้าวทุษยันต์: (ก้าวออกไปประชิดในทันใด) 

โอ้นางผู้มีร่างบอบบาง 
ความรักท าให้นางร้อนรุม่อยู่ตลอดเวลาก็จริงแท้ 
แต่ความรักนั้นได้แผดเผาข้าจนมอดไหม้ทเีดียว 
ทิวาวารท าให้ดวงเดือนเลือนลับไป 
แต่มิอาจท าให้บัวกุมุทโรยราไดเ้ลย  

 
ฉันท์สองบทนี้แสดงให้เห็นความทุกข์ทรมานอันเกิดจากความรักที่ยังไม่สมหวัง การเปรียบความรัก เป็นกลางวัน ท้าว

ทุษยันต์เป็นดวงจันทร์ และศกุนตลาเป็นบัวกุมุทนี้ แสดงความหมายว่า ท้าวทุษยันต์ทุกข์ทรมานเพราะความรักมากกว่านาง
ศกุนตลา 

2) รัตนาวลี 
รัตนาวลีเป็นบทละครนาฏิกาที่มีชื่อสียงของพระเจ้าศรีหรรษวรรธนะ ตัวอย่างที่แสดงศฤงคารรสอยู่ในองก์ที่ 3 ฉาก

สวนดอกไม้ เป็นบทแสดงความรักของท้าวอุทยันที่มีต่อรัตนาวลี 

 
rājā: (upasṛtya) priye sāgarike 

 śītāṃśurmukhamutpale tava dṛśāu padmānukārāu karāu 

 rambhāgarbhanibhaṃ tathoruyugalaṃ bāhū mṛṇālopamāu / 

 ityāhlādakarākhilāṅgi rabhasānniḥśaṅkamāliṅgya mā- 

 maṅgāni tvamanaṅgatāpavidhurāṇyehyehi nirvāpaya //Ratnā.III.11// 

(Kāle, 2011, p. 72) 

 



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 124 

 

 

ท้าวอุทยัน: (เสด็จเข้าไปใกล้) สาคริกาที่รัก 
พักตร์นางคือดวงเดือน เนตรคือบวับานสีน ้าเงิน 
กรอ่อนระทวยคือดอกบัวหลวง  
อูรุอวบคือล าต้นกัทลี และพาหคุือก้านบัว 
โอ้นางผู้มีอวัยวะทุกส่วนซึ่งสร้างสรรค์ความสุขส าราญ 
นางจงมาอย่างรวดเร็วเถิด จงมาอย่างไว้วางใจ 
เมื่อโอบกอดข้าแล้ว นางจงมอบความสดชื่น 
แก่องคาพยพของข้าท่ีสิ้นไร้เรีย่วแรงด้วยโรครัก 

 
ศฤงคารรสบทนี้เป็นชมโฉมหญิงอันเป็นที่รักด้วยการใช้อลังการประเภทรูปะ และแสดงความทุกข์ทรมานอันเกิดจาก

ความรัก 
3) วาสันติกสวัปนะ 

วาสันติกสวัปนะเป็นบทละครประกรณะที ่อาร์ กฤษณมาจารยะ (R. Kṛṣṇamācārya) ดัดแปลงจากบทละคร
สุขนาฏกรรมเรื ่อง A Midsummer Night’s Dream ของวิลเลียม เชกสเปียร์ (William Shakespeare) เมื ่อ ค.ศ. 1892  
ขณะอินเดียยังเป็นอาณานิคมของอังกฤษ ตัวอย่างที่แสดงศฤงคารรสอยู่ในองก์ท่ี 3 ฉากป่าลึกที่ประดับประดาด้วยดอกไม้ เป็น
บทแสดงความรักของนางนิมพวตีที่มีต่ออธรกะ 

 
Nimbavatī: aho mānavaśārdūla gātuṃ tvāṃ prārthaye punaḥ / 

yathā te gānamādhuryāviṣṭhacittā bhavāmyaham //Vāsant.III.5// 

tathānavadyaṃ te rūpaṃ vīkṣya nandanti manmanaḥ / 

asaṃkhyāstvadguṇā manye prerayantyadya māṃ tvayi //Vāsant.III.6// 

(Kṛṣṇamācārya, 1892, p. 48) 

นิมพวตี: โอ้เธอผู้ชายชาติพยัคฆ ์
ข้าปรารถนาที่จะไดย้ินเสยีงเพลงของเธออีกสักครั้ง 
ข้าเป็นผู้มีจติซาบซึ้งยิ่งนัก 
กับความไพเราะแห่งเสียงเพลงของเธอด้วยเหตุใด  
เมื่อไดเ้ห็นรูปโฉมงามเลิศไร้ที่ติของเธอแล้ว 
ใจของข้าก็ปลาบปลื้มยินดียิ่งนักดว้ยเหตุนั้น 
ข้าคิดว่าคุณสมบตัิมากมายของเธอ 
ส่งแรงเร่งเร้าข้าไปหาเธอในบัดนี้  

ศฤงคารรสบทนี้เป็นบทชมโฉมและพรรณนาคุณความดีของชายที่นางรัก เป็นความรักท่ีเกิดขึ้นจากความงามและความ
ดี มีการใช้อลังการประเภทรูปะในลักษณะของค าสมาส เช่น mānavaśārdūla เธอผู้ชายชาติพยัคฆ์ เป็นต้น 

 
 
 
 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 125 

 

 

4.6.2 บทล าน า (ขัณฑกาวยะ) 

1) ศฤงคารศตกะ 

ศฤงคารศตกะเป็นหนึ่งในศตกตระยะของภรรตฤหริ กวีอินเดียโบราณผู้เกิดในสกุลพราหมณ์ที่มีชื่อเสียงและเป็นกวีใน
ราชส านัก ศฤงคารศตกะบทนี้แสดงสภาพแวดล้อมตามธรรมชาติที่ท าให้เกิดความรัก 

  
āvāsaḥ kilkiñcitasya dayitā pārśve vilāsālasā 

karṇe kokilakāminīkalaravaḥ smero latāmaṇḍapaḥ / 

goṣṭhī satkavibhiḥ samaṃ katipayāirmugdhāḥ śitāṃśoḥ karāḥ 

keśāṃcitsukhayanti cātra hṛdayaṃ cāitre vicitrāḥ srajaḥ //Śṛṅgār.83// 

(Miller, 1967, as cited in Tassanee, 1990, p. 122) 

 
บ้านแห่งความกระสันปั่นป่วนรญัจวนใจ 
ยอดพธูผู้อ่อนล้าโรยแรงเพราะการร่วมสมภริมยร์ักอยู่แนบชิด 
เสียงเจื้อยแจ้วของนางนกดุเหว่าที่แว่วมาสู่โสตประสาท  
ซุ้มลดาชาติที่มีดอกบานสะพรั่ง 
การสังสนทนากับกวเีอกบางคน  
และแสงจันทร์ที่สว่างนวลมีเสนห่ล์ ้าลึก 
เหล่านีล้้วนเป็นมาลัยหลากสีในฤดใูบไม้ผลิ  
ที่นิรมิตความสุขให้บังเกิดขึ้นในหัวใจของชายทุกผู้  

(Tassanee, 1990, p. 122) 

 
ฉันท์บทนี้แสดงให้เห็นว่า หากกามเทพทรงมีศรเป็นอาวุธที่ยิ่งใหญ่ซึ่งท าให้ชายต้องสยบต่อหญิงแล้ว พระองค์ก็ทรงมี

พันธมิตรที่ทรงพลังในธรรมชาติที่เอื้อให้เกิดบรรยากาศแห่งความรักขึ้นในหัวใจของชายและหญิงด้วย 
2) อมรุศตกะ 

อมรุศตกะเป็นล าน ารักร้อยบทของอมรุ กวีแคว้นแคชเมียร์ผู้มีชีวิตอยู่ในคริสต์ศตวรรษที่ 7 ความรักที่กวีพรรณนาถึง
เป็นสถานการณ์เกี่ยวกับความรักทั้งหมด คือเป็นความรักทุก ๆ แบบ ตั้งแต่ความรักครั้งแรกที่เป็นความรักจริง ๆ จนไปถึง
ความปรารถนาอย่างรุนแรงในความรัก  

 
smararasanadīpūreṇoḍhāḥ punargurusetubhi- 

ryadapi vidhṛtāstiṣṭhantyārādapūrṇamanorathāḥ / 

tadapi likhitaprakhyāiraṅgāiḥ parasparamunmukhā- 

nayananalinīnālānītaṃ pibanti rasaṃ priyāḥ //Amar.60// 

(Devadhar, 1959, as cited in Tassanee, 1985, p. 30) 

 
คู่รักลิ่วลอยไปตามระลอกคลื่นเสนห่าที่หลากล้นราวมหานที 
และแล้วก็ถูกสกัดกั้นกระแสด้วยท านบคือผู้อาวุโสที่ควรเคารพ 



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 126 

 

 

แม้จะอยู่ใกล้ชิดกัน กส็ุดที่จะเสนอสนอง 
ความปรารถนาที่เปี่ยมปริ่มของกนัและกันได ้
จึงได้แต่จ้องมองกัน มือไม้แขนขานิ่งแน่เหมือนรูปวาด 
แล้วลอบดืม่ทิพยรสแห่งความรักจากก้านบัวคือนัยน์ตา  

(Tassanee, 1985, p. 30) 

 
ศฤงคาระบทนี้ใช้อลังการประเภทรูปะ เปรียบความรักเป็นระลอกคลื่น ผู้อาวุโสเป็นท านบ และนัยน์ตาคือก้านบัว  นี้ 

เป็นความรักท่ีต้องซ่อนเร้นซึ่งแสดงออกได้เพียงการมองตากันขณะอยู่ต่อหน้าผู้อาวุโส 
3) เจารปัญจาศิกา 

เจารปัญจาศิกาเป็นล าน ารักห้าสิบบทของพิลหณะ กวีเอกแห่งแคว้นแคชเมียร์ผู้มีชีวิตอยู่ในคริสต์ศตวรรษท่ี 11 ซึ่งเป็น
ยุคที่แคว้นแคชเมียร์มีชื่อเสียงโด่งดังด้านวรรณคดีและวิทยาศาสตร์ (Winterniz, 1997, as cited in Tassanee, 1999, p. 4)  

 
adyāpi tāṃ kṣaṇaviyogaviṣopameyāṃ 

saṃge punarbahutarāmamṛtābhiṣekāṃ 

tāṃ jīvadhāraṇakarīṃ madanātapatrā- 

mudvartakeśanivahāṃ sudatīṃ smarāmi //Cāurap.30// 

(Bilhaṇa, 1971, as cited in Tassanee, 1999, p. 23) 

 
แม้กระทั่งวันน้ี ข้าก็ยังร าลึกถึงนาง  
ผู้เป็นยาพิษในยามพรากจากกันแม้เพียงช่ัวขณะเดียว  
และเป็นน ้าอมฤตที่ไหลหลั่งชโลมให้ชุ่มชื่นในยามได้อยูร่่วมกันอีกครัง้หนึ่ง 
นางผู้มีทนต์งาม มเีกศาดกด าสลวย 
เป็นผู้ขจัดความรุม่ร้อนอันเกิดจากความรัก  
และผดุงชีวิตข้าให้ด ารงอยู่ช่ัวกัลปาวสาน 

(Tassanee, 1999, p. 23) 

 
ศฤงคารระบทนี้แสดงสัมโภคะและวิประลัมภศฤงคาระ กวีเปรียบหญิงเป็นน ้าอมฤตในยามอยู่ร่วมกันและเป็นยาพิษใน

ยามพรากจากกัน  
ตัวอย่างจากบทละครทั้ง 3 เรื ่อง แสดงฉากรักที่สอดคล้องกับวิภาวะของศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ กล่าวคือ 

สภาพแวดล้อมที่งดงามตามธรรมชาติ ในอภิชญานศากุนตละเป็นฉากซุ่มไม้เลื้อยริมฝั่งแม่น ้ามาลินี ในรัตนาวลีเป็นฉาก  
สวนดอกไม้ และวาสันติกสวัปนะเป็นฉากป่าลึกที่ประดับประดาด้วยดอกไม้ ส่วนการแสดงออกของตัวละครทั้ง 3 เรื่องนั้น  
เป็นอนุภาวะ ส าหรับบทล าน าท่ีแสดงศฤงคารรส 3 บทนี้ ศฤงคารศตกะแสดงวิภาวะ ส่วนอมรุศตกะและเจารปัญจาศิกา แสดง
อนุภาวะและอานุภาพของความรัก 

ศฤงคารรสในบทละครและบทล าน าที่ยกมานี ้ ใช้อลังการประเภทรูปะและทีปกะ ส่วนค าประพันธ์คือฉันท์นั้น  
บทละครเรื่องอภิชญานศากุนตละใช้ฉันท์อารยาคีติและอารยาวฤตตะ ฉันท์อื่นที่นาฏยศาสตร์ระบุว่าต้องเป็นฉันท์ที่มีลีลา



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 127 

 

 

อ่อนหวาน ได้แก่ ศารทูรวิกรีฑิตฉันท์ในรัตนาวลีและศฤงคารศตกะ หริณีฉันท์ในอมรุศตกะ วสันตติลกาฉันท์ในเจารปัญจาศิกา 
และอนุษฏุภในวาสันติกสวัปนะ 

 
 
5. สรุป 

 
ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์เป็นรสแห่งความรักของหญิงและชายที่เกิดจากสิ่งดีงาม ทั้งจากสภาพแวดล้อมตาม

ธรรมชาติและการปฏิบัติต่อกันในสัมพันธภาพของความรัก นาฏยศาสตร์ระบุถึงความรักว่ามีสองประเภท คือ ความรักที่
สมหวังกับความรักที่ผิดหวัง ความรักที่สมหวังจะสรรค์สร้างความสุข  ความสดชื่น ความอ่อนหวาน ความหวัง และเป็น 
น ้าอมฤตชุบชูชีวิต ส่วนความรักที่ผิดหวังจะน าไปสู่ความทุกข์ ความหม่นหมอง ความขมขื่น ความเจ็บป่วยทั้งกายและใจ  
ความสิ้นหวัง และเป็นยาพิษท าลายชีวิต ความรักสองประเภทน้ีเกิดขึ้นกับมนุษย์ในโลกและเป็นธรรมชาติที่แท้จริงของความรัก
เสมอไม่ว่าในกาลเวลาใด อดีต ปัจจุบัน หรืออนาคต 
  



พิชญาวุฒิ กุมภิโร | 128 

 

 

สัญลักษณ์และอักษรย่อในการอ้างอิง 
 

ต ารา 
นาฏยศาสตร์ Nāṭyaś  

การอ้างอิง //Nāṭyaś.อัธยายะ.เลขท่ีบทประพันธ์//  
ตัวอย่าง //Nāṭyaś.VI.61//  
ความหมาย นาฏยศาสตร์ อัธยายะที่ 6 บทประพันธ์ท่ี 61 

บทละคร 
อภิชญาณศากุนตละ śak 

รัตนาวลี Ratnā 

วาสันติกสวัปนะ Vāsant 

การอ้างอิง //อักษรย่อช่ือบทละคร.ล าดับองก์.เลขท่ีฉันท์//  
ตัวอย่าง // śak.III.14//  
ความหมาย บทละครเรื่องอภิชญาณศากุนตละ องก์ท่ี 3 ฉันท์บทที่ 14 

บทล าน า 
ศฤงคารศตกะ Śṛṅgār 

อมรุศตกะ Amar 
เจารปญัจาศิกา Cāurap 

การอ้างอิง //อักษรย่อช่ือบทล าน า.เลขท่ีฉันท์//  
ตัวอย่าง //Śṛṅgār.83//  
ความหมาย บทล าน าเรื่องศฤงคารศตกะ ฉันท์บทที่ 83  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ศฤงคารรสในนาฏยศาสตร์ | 129 

 

 

รายการอ้างอิง 
 

ภาษาไทย 
Pitchayawut Kumpiro พิชญาวุฒิ กุมภิโร. (2020). VĀSANTIKASVAPNA: Kan dat plaeng A MIDSUMMER NIGHT’S 

DREAM khong Shakespeare pen lakorn Sansakrit วาสันติกสวัปนะ: การดัดแปลง A MIDSUMMER NIGHT’S 
DREAM ของเชกสเป ี ยร ์ เป ็นละครส ันสกฤต [VĀSANTIKASVAPNA:  An adaptation of Shakespeare’s a 
midsummer night’ s dream to Sanskrit drama]  [ Master’s thesis, Chulalongkorn University] .  CUIR. 
http://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/78668 

Tassanee Sinsakul ทัศนีย ์ ส ินสกุล. (1990). Śatakatrayam : Kaviniphon sathon lokkatat khong Bhartṛhari  

ศตกตระยัม : กวีนิพนธ์สะท้อนโลกทัศน์ของภรรตฤหริ [Śatakatrayam : Bhartṛhari's poems as a reflection 
of his world view]. Department of Eastern Languages, Faculty of Arts, Chulalongkorn University. 

Tassanee Sinsakul ทัศนีย์ สินสกุล. (1999). Cāurapañcāśikā: Lamnam rak ha sip bot khong Bilhaṇa 
เจารปญัจาศิกา: ล าน ารัก 50 บทของพิลหณะ [Cāurapañcāśikā: Fifty stanzas on Secret Love Attributed to 
Bilhaṇa]. Warasan Aksonsat วารสารอักษรศาสตร์ [Journal of Letters], September 28 (พิเศษ), 2-32.  

Tassanee Sinsakul (Trans.). ทัศนีย์ สินสกุล (ผู้แปล). (1985). Amaruśataka khong kawi Amaru อมรุศตกะของกวี 
อ ม ร ุ  [ Amaru’ s Amarusataka] .  Department of Eastern Languages, Faculty of Arts, Chulalongkorn 
University. 

 
ภาษาต่างประเทศ 
Ghosh, M. (1967). Nāṭyaśāstra. Manisha Granthalaya. 
Kāle, M. R. (1969). Abhijñanaśākuntalam of Kālidāsa. Motilal Banarsidass. 
Kāle, M. R. (2011). The Ratnāvalī of Srī Harṣa-Deva. Motilal Banarsidass. 
Kṛṣṇamācārya, R. (1892). Vāsantikasvapna. Sri Vani Vilas Press. 
Monier-Williams, M. (1970). A Sanskrit-English dictionary. Oxford Press. 
Unni, N. P. (2019). Nāṭyaśāstra. New Bharatiya Book Corparation. 
 


