
วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 161 
  

 

 

 
ความเขาใจในทฤษฎีสุนทรียะ 

Understanding of Aesthetics 
 

สุพจน  จิตสุทธิญาณ1/ Supot Chittasutthiyan 
 

บทคัดยอ 
 

สุนทรียศาสตร เปนศาสตรที่ท่ีพูดถึงเรื่องของความงาม  ทฤษฏีสุนทรียะ 
เปนทฤษฏีที่วาดวยเรื่องเกี่ยวกับความงามตามที่เขาใจกันโดยทั่วไป  แตการที่จะ
เขาใจในทฤษฎีสุนทรียะ ตองเขาใจในองคประกอบอื่นๆอีก 3 เรื่องดวยกัน คือ 1)
สุนทรียภาวะ (Aesthetic State)  2) รูปแบบสุนทรียะ (Aesthetic State)  และ 
3) ทฤษฏีของความงาม (Theory of Beauty) 

สุนทรียภาวะคือความมีอยูของความงาม ซึ่งตองเขาใจวามีอยูอยางไร 
อยูในสภาวะใด  รูปแบบสุนทรียะ คือเรื่องของสิ่งที่เราเรียกวาสุนทรียะนั้นมีอยูกี่
รูปแบบ ซึ่งโดยทั่วไปเราจะพูดถึงเฉพาะแตเรื่องของความงาม (beauty) แตตาม
ทฤษฏีของ Max Dessoir นั้น กลาววามีอยู 5 รูปแบบดวยกัน คือ 1) สวยงาม 
(beauty)  2) งามอยางนาทึ่ง หรือมหึมายักษา (sublime)  3) โศกเศรา (tragic)  
4) ตลก (comic)  5) นาเกลียด (ugly)  อีกเรื่องหนึ่งท่ีตองทําความเขาใจดวย คือ 
ความคิดของนักปรัชญา และนักสุนทรียปรัชญา หรือที่เราเรียกวา ทฤษฏีของ
ความงาม ในบทความนี้ไดยกตัวอยางทฤษฎีของนักปรัชญามานําเสนอเปน
แนวทางเพื่อความเขาใจจํานวน 8 คน  คือ เปลโต  โปรตินุสเซนทโทมัสอควินัสฟ
ซิโน และ อัลเบอรติ  ชาฟเตสเบอรี่  ฮัทจิสัน และ เบอรค  เมื่อไดทําความเขาใจ

                                                        
1 อ.ดร.สุพจน จิตสุทธิญาณ   อาจารยผูเชี่ยวชาญโครงการพิเศษ หลักสูตรนานาชาติ สาขาการ
จัดการมรดกทางสถาปตยกรรมกับการทองเที่ยว  คณะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัย
ศิลปากร 
 



162 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

กับองคประกอบทั้งสามตามที่กลาวแลวในขางตนก็จะสามารถเขาใจในทฤษฎี
สุนทรียะไดอยางชัดเจน 

 
คําสําคัญ : สุนทรียภาวะ  รูปแบบสุนทรียะ  ทฤษฎีของความงาม  อัตวิสัย  วัตถุ
วิสัย  ความงาม งามอยาง นาท่ึง  โศกเศรา  ตลก  นาเกลียด 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 163 
  

 

 

Abstract 
 

Aesthetics is the science of beauty or philosophy of beauty. 
Understanding aesthetics requires understanding three factors: 1) 
Aesthetic State  2) Aesthetic Form  3) Theory of Beauty 
          Aesthetic state is the existence of beauty. We have to 
understand how it exists and in what state. Generally we think that 
there is only one form of aesthetics, and that is beauty. However, 
according to Max Dessoir, there are 5 forms which are 1) beauty 2) 
sublime 3) tragic  4) comic  and 5) ugly. As for philosophical theory 
of beauty, this article shall present the thoughts of 8 philosophers, 
namely Plato, Protinus, St Thomas Aquinas, Ficino and Alberti, 
Shaftesbery, Hutcheson and Burke. After understanding the three 
factors, we can then understand the aesthetic theory clearly. 
 
Keywords :  aesthetic state, aesthetic form, theory of beauty, 
subjective, objective, beauty, sublime, tragic, comic, ugly 
 
 



164 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

บทนํา 
ทฤษฎีสุนทรียะ หรือสุนทรียศาสตร เปนศาสตรที่พูดถึงเรื่องของความ

งาม หรือสุนทรียะ ตามที่เราเขาใจกันอยูโดยทั่วไป แตความงามที่พูดถึงจะเปน
เรื่องที่เขาใจตรงกันหรือไมเปนอีกเรื่องหนึ่ง เชนพูดวาดอกไมงาม รูปปนนี้สวย รูป
เขียนรูปนี้สวย เปนการใชคําๆ เดียวกัน คือ “สวย” แตความเขาใจในความสวย
ของสิ่งเดียวกันท่ีพูดถึงจะเขาใจในความหมายเดียวกันหรือเปลา เปนอีกเรื่องหนึ่ง 
อาจจะตรงหรือไมตรงกันก็ได 

เมื่อพูดถึงเรื่องของสุนทรียะ เพื่อใหเกิดความเขาใจในเรื่องดังกลาวให
ชัดเจน คงตองกลาวถึงเรื่องท่ีสําคัญเกี่ยวของกัน 3 เรื่อง กลาวคือ 

1) สุนทรียภาวะ (Aesthetic State) 
2) รูปแบบสุนทรียะ (Aesthetic Form) 
3) ทฤษฎีของความงาม (Theory of Beauty) 
ตอไปจะพูดถึงรายละเอียดของเรื่องทั้ง 3 เรื่องที่ไดตั้งเปนหัวขอไว

ขางตน จะพูดถึงเรื่องดังกลาวในแตละประเด็น คือ 
 
1) สุนทรียภาวะ  หรือภาวะของความงาม หรือความมีอยูของความ

งาม ความงามมีอยูอยางไร อยูในสภาวะใด เรื่องความมีอยูของความงามนั้น  เรา
จะพิจารณาถึงความมีอยูของความงามใน 2 ประเด็น คือ  

1.1) ความงามมีอยูอยางอัตวิสัย (Subjectivism) 
1.2) ความงามมีอยูอยางวัตถุวิสัย (Objectivism) 
 
2) รูปแบบสุนทรียะ ในเรื่องของรูปแบบสุนทรียะ โดยทั่วไปเราจะ

คุนเคยกับรูปแบบของสุนทรียะ ในแบบเดียว คือ ความงาม หรือสวยงาม แตใน
ที่นี้เราจะพิจารณาถึงรูปแบบของสุนทรียะ ใน 5 รูปแบบดวยกัน คือ 

2.1) สวยงาม (Beauty) 
2.2) งามอยางนาทึ่ง หรือ มหึมายักษา (Sublime) 
2.3) โศกเศรา (Tragic) 
2.4) ตลก (Comic) 
2.5) นาเกลียด  (Ugly) 
 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 165 
  

 

 

3) ทฤษฎีของความงาม ในเรื่องทฤษฎีของความงาม เราจะพูดถึง
แนวความคิดของนักปรัชญา และนักสุนทรียปรัชญา 7 คน คือ 

3.1) เปลโต (Plato) 
3.2) โปรตินุส (Protinus) 
3.3) เซนทโทมัสอควินัส (St.Thomas Aquinas) 
3.4) ฟซิโน และ อัลเบอรติ (Ficino and Alberti) 
3.5) ชาฟเตสเบอรี่ (Shaftesbery) 
3.6) ฮัทจิสัน  (Hutcheson) 
3.7) เบอรค (Burke) 
 
เรื่องของทฤษฎีสุนทรียะ  หรือ เรื่องทฤษฎีของความสวยความงามนั้น  

โดยเนื้อหาแลวเปนเรื่องของปรัชญา เพราะสุนทรียศาสตรนั้นเปนสาขาหนึ่งของ
ปรัชญา ที่เรียกกันในภาษาอังกฤษวา Aesthetics  ซึ่งเปนปรัชญาสาขาหนึ่งที่พูด
ถึงเรื่องของความงามวา ท่ีเรียกกันวาความงามนั้น มีอยูจริงหรือไม ถาความงามมี
อยูจะมีอยูอยางไร  มีอะไรเปนตัวกําหนดวาสิ่งนี้งาม สิ่งนี้ไมงาม ซึ่งสิ่งเหลานี้เปน
ปญหาของปรัชญา  สุนทรียศาสตรเปนแขนงหนึ่งของปรัชญาประยุกตที่ใชปรัชญา
บริสุทธ์ิตีความผลสรุปของศิลปะตางๆ 

สุนทรียศาสตรมาจากศัพทวา สุนทรียะ + ศาสตร “สุนทรีย” แปลวา ดี 
งาม สุนทรียศาสตรจึงมีความหมายตามรากศัพทวา วิชาวาดวยความงาม ผู
บัญญัติศัพทตองการใชแปลคําภาษาอังกฤษวา  aesthetics มาจากศัพทภาษากรี
กวา aistheticos ซึ่งเปนคุณศัพทของคํากริยา aisthanomai แปลวา รูดวยผัสสะ 
(to perceive) แตทวาศัพท aestietics ในภาษาอังกฤษกําหนดไวใหหมายถึงวิชา

วาดวยศิลปะโดยทั่วไป
2
 

ดังไดกลาวแลววา สุนทรียศาสตรเปนสาขาหนึ่งของปรัชญาประยุกตที่
ใชปรัชญาบริสุทธิ์ตีความผลสรุปของศิลปะตางๆ จึงขอยกตัวอยางสาขาของ
ปรัชญาซึ่งถือวาเปนปรัชญาบริสุทธ์ิมาเพื่อใหเกิด 

                                                        
2
ปรัชญาศิลปะ, กีรติ  บุญเจือ, กรุงเทพฯ , ไทยวัฒนาพาณิชย, 2552, หนา 3 



166 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

ความเขาใจที่ชัดเจนขึ้น เมื่อนักสุนทรียศาสตรเสนอแนวคิดปรัชญา
สุนทรียะของเขา สาขาปรัชญาที่สําคัญ คือ 

1) อภิปรัชญา (Metaphysics)  ปรัชญาสาขานี้ถกเถียงกันเกี่ยวกับเรื่อง
สภาวะแหงความเปนจริงอันที่สุด (Ultimate Reality)  อะไรเปนสิ่งที่จริงแท 
อะไรเปนผลพลอยไดจากสิ่งที่จริงแท จิตหรือวัตถุเปนความจริงมูลฐาน มีภาวะ
จริงที่อยูนอกเหนือจากวัตถุและปรากฏการณของวัตถุหรือไม  มนุษยคืออะไร 
เปนเพียงกลุมกอนของอิเล็กตรอน โปรตอน เหมือนสิ่งอื่นๆ หรือวามีอะไร
บางอยางนอกเหนือไปจากกลุมกอนสสารเหลานี้  มนุษยเปนอิสระหรือวาถูกหลอ
หลอมโดยอิทธิพลภายนอกโดยสิ้นเชิง มนุษยมีฐานะอยางไรในโลกแหงความเปน
จริง เปนเพียงสัตวตัวหนึ่งหรือวามีลักษณะบางอยางของตนที่สรรพสัตวไมมี  
ปญหาเหลานี้และอื่นๆ ทํานองนี้ไดมีนักปรัชญาตั้งแตอดีตถึงปจจุบันพยายามให
คําตอบ 

2) ตรรกวิทยา (Logic) ตรรกวิทยาศึกษากฎเกณฑของการใชเหตุผล  
การอางเหตุผลอยางไรจึงจะเรียกไดวาสมเหตุสมผล  มีหลักอะไรที่จะตัดสิน
เชนนั้น  เหตุผลใหความจริงเสมอไปหรือไม  การอางเหตุผลมีไดกี่วิธี เหลานี้เปน
ความพยายามของตรรกวิทยาที่จะใหคําตอบ 

3) ทฤษฎีความรู (Epistemology) ปรัชญาสาขานี้วิเคราะหปญหาเรื่อง
ความจริง เรารูความจริงไดอยางไร เรามีหลักอะไรที่จะชวยในการตัดสินวานี้จริง 
นี้เท็จ ประสาทสัมผัสเปนตัวตัดสินหรือวาเหตุผล หรือวาญาณทัศน (Insight)  
หรือวามีวิธีอ่ืนใด  ความจริงมีกี่ประเภท มนุษยเราจะรูความจริงไดเพียงใด ทําไม
จึงเปนเชนนั้น นี่คือปญหาที่นักปรัชญาสาขานี้พยายามจะวิเคราะหออกมา 

4) จริยศาสตร (Ethics) สาขานี้พอเรียกไดวาเปนปรัชญาชีวิต  คือพูดถึง
ความหมายของชีวิต ชีวิตที่ดีมีลักษณะอยางไร  อะไรคือสิ่งที่นาพึงปรารถนาที่สุด
ของชีวิต  ความดีคืออะไร เอาอะไรมาเปนเกณฑวัด  ดีชั่วเปนเรื่องของจิตใจแตละ
คน หรือวามีอยูจริงนอกเหนือจากอารมณและความรูสึกของมนุษย 

ทั้ง 4 นี้เปนปญหาหลักที่ปรัชญาพยายามใหคําตอบ มติที่ไดจากเรื่อง
เหลานี้ยอมนําไปประยุกตกับกิจกรรมของมนุษยดานอื่นๆ ได จึงเกิดปรัชญาใน



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 167 
  

 

 

สาขาวิชาตางๆ กัน เชน ปรัชญาการศึกษา ปรัชญาการเมือง ปรัชญาศาสนา 
ปรัชญาศิลปะ ปรัชญาวิทยาศาสตร และอื่นๆ

3
 

เมื่อไดทราบความหมายของปรัชญาโดยทั่วๆ ไปแลว คงจะพอเปน
แนวทางใหเขาใจแนวคิดปรัชญาในเรื่องสุนทรียศาสตรไดงายขึ้น 

ดังไดกลาวแลววาสุนทรียภาวะ (Aesthetic State) คือความมีอยูของ
ความงามนั้นเราจะพิจารณาไดเปน 2 ประเด็น คือ ความงามมีอยูอยางอัตวิสัย 
(Subjectivism) และความงามมีอยูอยางวัตถุวิสัย (Objectivism) รายละเอียด
ของ 2 ประเด็นนี้เปนอยางไร 

 
1.1 ความงามมีอยูอยางอัตวิสัย  คือ การมีอยูของความงามขึ้นอยูกับ

สิ่งใดสิ่งหนึ่งหรือคนใดคนหนึ่ง  (Depens on someone) หมายความวาความ
งามขึ้นอยูกับเรา  เราเปนผูบอกวาสิ่งนี้งาม  

ความงามไมไดมีอยูโดยตัวของมันเอง ซึ่งสุนทรียภาวะของศิลปวัตถุ
ขึ้นอยูกับตัวเรา  ถาไมมีตัวเราสุนทรียภาวะหรือความงามก็ไมมี  สุนทรียภาวะ
ของศิลปวัตถุหรือสิ่งที่เปนศิลปะ ทําใหเกิดความยินดี  (delight) หรือ ความพอใจ
ทางสุนทรียะ (aesthetic pleasure) แกตัวเรา คําวา delight นั้น หมายถึง 
ความพอใจอยางยิ่ง (great pleasure) ความสุข (happiness) สิ่งที่นําความพอใจ
มาสู (Satisfaction) สิ่งที่กลาวมานี้เกิดขึ้นในจิตใจของผูเสพงานศิลปะ นั่นก็
หมายความวาตองมีตัวคนเปนผูเสพงานศิลปะอยูดวย   ความพอใจทางสุนทรียะ
จึงจะมีขึ้นได  ดังนี้เองจึงกลาววาความงามขึ้นอยูกับคนใดคนหนึ่งผูเสพงานศิลปะ 
หรือกลาววาความงามมีอยูอยางอัตวิสัย 

1.2 ความงามมีอยูอยางวัตถุวิสัย  แนวคิดนี้เห็นวา ความงามมีอยูโดย
ตัวของมันเอง ไมไดขึ้นอยูกับสิ่งใดหรือใครคนใดคนหนึ่ง คือเห็นตรงขามกับ
แนวคิดแรกที่เห็นวาความงามมีอยูอยางอัตวิสัย แนวคิดในประเด็นหลังนี้ เห็นวา
ความงามมีอยูโดยตัวของมันเอง ไมวาใครจะเห็นหรือไมก็ตาม  ความงามก็ยังคงมี
อยู  ดั งนั้ นความงามจึ ง ไ ม ขึ้ นอยู กั บสิ่ ง ใ ดหรื อผู ใ ด   มี อยู อ ย า งอิ ส ระ  

                                                        
3
ปรัชญาการศึกษา, วิทยวิศทเวทย, ดร, กรุงเทพฯ : โครงการเผยแพรผลงานวิชาการ คณะ

อักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 2555, หนา 8-9. 



168 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

(independent) สุนทรียภาวะในลักษณะนี้เรียกวาเปนรูปแบบสุนทรียะ 
(aesthetic form) ซึ่งหมายความวาสิ่งศิลปะ หรือศิลปวัตถุ มีคุณสมบัติของ
สุนทรียะอยูในตัวของมันเอง ไมไดอยูนอกตัวมัน 

 
2) รูปแบบของสุนทรียะ (aesthetic form)  นี้ Max Dessoir (1867-

1947) ซึ่งเปนศาสตราจารยของมหาวิทยาลัยเบอรลิน  ประเทศเยอรมันนี กลาว
วา  มีอยู 5 รูปแบบดวยกัน (5 forms of aesthetics) คือ 

 
2.1 สวยงาม  (Beauty)  เปนคําที่เราคุนเคยกันอยูโดยทั่วไป เมื่อพูดถึง

เรื่องสุนทรียะ เราก็จะนึกถึงความสวย ความงาม เปนที่เขาใจกัน  ความสวย 
ความงามเปนคุณสมบัติของสิ่งที่เปนความพอใจ หรือสิ่งที่กอใหเกิดความพอใจ  
โดยเฉพาะอยางยิ่งเมื่อมองใครบางคนหรือมองสิ่งใดสิ่งหนึ่งที่ใหความพึงพอใจ
อยางยิ่งแกเรา รูปแบบของสุนทรียะที่เขาใจกันโดยทั่วไปก็มีแบบเดียวคือ ความ
งาม สําหรับแนวคิดของ Max Dessoirรูปแบบของสุนทรียะมีได 5 รูปแบบ 

 
 

 
 
 

2.2 งามอยางนาทึ่ง หรือ มหึมายักษา
4
 (Sublime)  หมายความวา ดี

อยางยิ่ง  งามอยางยิ่ง หรือสามารถใหความสุขได (enjoyable) ซึ่ง Shaftesbury 

                                                        
4
มหึมายักษา ศัพทนี้ศาสตราจารยแสงอรุณ รัตกสิกร เปนผูบัญญัติไว ซึ่งผูเขียนเปนวาตรงกับ

ความหมายของคําวา Sublime มากที่สุด 

รูปแบบสุนทรยีะ  สวยงาม 

 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 169 
  

 

 

(1671-1713) ใหความหมายของความงามแบบนี้วาเปนสิ่งที่รังสรรคโดยพระเจา 
(creation of God) หรือเปนสิ่งท่ีพระเจาสราง เลยทีเดียว 
 

 
 
 

 
2.3 โศกเศรา (Tragic)  เปนรูปแบบสุนทรียะอีกแบบหนึ่งที่หมายถึง  

เหตุการณหรือสถานการณที่เศรามากๆ โดยเฉพาะอยางยิ่ง เปนเรื่องราวหรือ
เหตุการณที่เกี่ยวกับความตาย หรือความทุกขทรมาน รูปแบบของสุนทรียะนี้เรา
จะพบไดในวรรณกรรมตางๆ ที่จบลงดวยความสูญเสีย ความตาย ความโศกเศรา 
เชนเรื่องโรมีโอแอนดจูเลียต   เปนตน 

 

 
 

 
2.4 ตลก (Comic) เปนรูปแบบสุนทรียะที่หมายถึงเรื่องราวหรือรูปแบบ 

หรืองานศิลปะที่ใหความขบขัน สาระสําคัญของรูปแบบนี้ก็คือ ตองเปนอะไรที่ผิด
ไปจากปรกติ  ถาเปนคนก็ตองมีรูปรางผิดปรกติ เชน หัวโตกวาธรรมดาทั่วไป หรือ

รูปแบบสุนทรยีะ  นาทึ่ง 

 

รูปแบบสุนทรยีะ  โศกเศรา 

 



170 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

ตาโตมากๆ เชน รูปการตูนตางๆ เปนตน เราจะพบวารูปรางหนาตาจะไมเหมือน
คนทั่วไป  ดูแลวทําใหเกิดความขบขัน หัวเราะออกมาได 

 

 
 
 
 
2.5 นาเกลียด (Ugly) นาเกลียดก็เปนรูปแบบหนึ่งของสุนทรียะ   

หมายถึงสิ่ งที่ ไมดึงดูดใจอยางมาก  ที่ ไมมี เสนหอยางที่สุด   (extremely 
unattractive) ที่ไมนาสนใจอยางยิ่งยวด ที่ไมนารัก แตในความนาเกลียดนี้
จะตองมีคุณสมบัติอะไรบางอยางอยูดวย ซึ่งทําใหดูแลวอยากกลับมาดูอีก ที่
เรียกวามีความยวนนิยม (Pleasure) อยูดวย  เชน ภาพเขียนของปกัสโซ ที่เขียน
ภาพคนบิดเบี้ยว ผิดปรกติ หู ตา ปาก อยูในตําแหนงท่ีผิดปรกติ  แตเราดูภาพนั้น
แลวยังชวนใหหันกลับมาอยากดูอีก  เพื่อคนหาอะไรบางอยางที่ซอนอยูในภาพนั้น 
ชวนใหนาคนหาติดตาม แตถาถามวาเราอยากมีหนาตาแบบนั้นหรือไม  เราคง
ตอบวาไมอยาก เพราะนาเกลียด งานศิลปะที่มีลักษณะแบบนี้ก็เปนรูปแบบ
สุนทรียะอีกแบบหนึ่ง อาจมีผูแยงวา ความนาเกลียดก็คือความนาเกลียด  จะมี
สุนทรียะไดอยางไร  คําตอบคือ  ความนาเกลียดที่ไมมีความยวนนิยมอยูเลย จะ
ไมสามารถเปนรูปแบบของสุนทรียะไดตามแนวคิดนี้  เชน หมาเนาตายลอยน้ํามา 
จะมีแตความนาเกลียดเพียงอยางเดียว 

 
 
 
 

รูปแบบสุนทรยีะ  ตลก 

 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 171 
  

 

 

 
 
 
ที่กลาวมาแลวเปนความเขาใจโดยทั่วไปของเรื่องสุนทรียศาสตร ซึ่งเมื่อ

กลาวถึงเรื่องของความสวย ความงามแลวก็จะตองกลาวถึงแนวคิดหรือทฤษฎี
เรื่องความงาม  (Theory of Beauty)  ไวดวย  นักปรัชญาหรือนักปรัชญา
สุนทรียศาสตร ก็มีความคิดในเรื่องสุนทรียปรัชญาแตกตางกันไป  ซึ่งแตละทาน
ตางก็มีเหตุผลสนับสนุนแนวคิดของตนเอง เปนเรื่องที่เราควรศึกษาตอไป 
 

3) ทฤษฎีของความงาม (Theory of Beauty) ในที่นี้จะกลาวถึง
แนวคิดของนักปรัชญาที่พูดถึงเรื่อง ความงามหรือทฤษฎีของความงามซึ่งแตละ
ทานไดนําเสนอไวในเรื่องของศิลปะพอสังเขป ดังน้ี  

 
3.1 เปลโต (Plato  428-348 B.C)  
เปลโต ไดเขียนไวในหนังสือของเขาชื่อซิมโปเซียม (Symposium) 

สาระสําคัญโดยทั่วไปของ The Symposium คือ ความรัก  ตัวละครแตละตัวใน
บทสนทนาพูดถึงเรื่องเกี่ยวกับความรัก  และคําถามเรื่องความงาม มาจากขอสรุป
ที่วาความงาม คือเรื่องราวของความรัก หรือภววิสัยแหงความรัก  ซึ่งอยู

นอกเหนือโลกของประสบการณทางผัสสะ
5
  ตามแนวคิดปรัชญาของเปลโต ที่วามี

ความจริงในเรื่องของความงามอยูในโลกของแบบ (World of Ideas, World of 

                                                        
5
Aesthetics ; An Introduction, Gorge Dickie, The Boffs-Merrill Company, Inc., 

1979, pp. 3-5 

รูปแบบสุนทรยีะ  นาเกลียด 

 



172 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

Forms) และความคิดเรื่องความงามก็เปนสิ่งที่มีอยูอยางอิสระ นอกเหนือ
ประสบการณ  แนวคิดนี้เปรียบเทียบกับปจจุบันอาจเทียบไดกับที่บางคนกลาววา 
“เมื่อมีความรัก โลกก็สวยงาม” กระมัง 

สิ่งเชิงเดียว (simple things) หรือสิ่งที่มีองคประกอบเพียงอยางเดียว
ทั้งหลาย ยอมมีความเปนหนึ่งเดียว (unity)  เปนธรรมดา  สิ่งที่สลับซับซอน 
(complex things) หรือสิ่งท่ีมีองคประกอบมากมายทั้งหลาย มีกระบวนการ และ
สัดสวนของสวนตางๆ ที่ประกอบกันขึ้นมาเปนสิ่งนั้นเปนตัวรวม ซึ่งสิ่งนี้คือ
รูปแบบของความเปนหนึ่งเดียว สิ่งที่สวยงามทั้งหลาย เปนสิ่งที่เกิดจากหลายๆ สิ่ง
รวมกันเปนหนึ่งเดียว หมายความวา เกิดจากความหลากหลายที่รวมกันเปนหนึ่ง
เดียวได (unified) 

สําหรับความเห็นของเปลโต  ความงาม เปนคุณลักษณะที่สามารถ
วิเคราะหไดวาเปนสิ่งเชิงเดียว  คําวาความงามไมสามารถนิยามได คําวาความงาม 
เปนสิ่งที่คลายกันในเชิงตรรกวิทยา กับคําที่ “งายๆ  ไมซับซอน”  อยางเชน  คํา
วา “แดง” หรือสีแดง  ซึ่งความหมายของคําน้ีเรียนรูไดจากประสบการณตรง โดย
การไปชี้ใหดูสีแดง  แปลวาเราไมสามารถนิยามไดวาสีแดงคืออะไร ตอง
ยกตัวอยางของสิ่งที่มีสีแดงจึงจะเขาใจ จะนิยามอยางไรก็จะกลายเปนการ
ยกตัวอยางของสิ่งที่มีสีแดงทั้งสิ้น ความงามของเปลโต เปนสิ่งที่มีอยูอยางอิสระ
เหนือประสบการณ  (a transcendental entity)  

3.2 โปรตินุส (Protinus204-269 A.D.) 
นักปรัชญาคนตอไปผูซึ่งไดพัฒนาทฤษฎีของความงามอยางเต็มที่ ซึ่งจะ

กลาวถึงในที่นี้คือ โปรตินุส แนวคิดปรัชญาของโปรตินุส คือ การตีความปรัชญา
แบบเปลโต ซึ่งพลังหรืออํานาจที่ลึกลับที่เหนือความเขาใจของมนุษยของปรัชญา
เปลโตไดถูกพัฒนาไปอยางเต็มที่ที่สุด 

โปรตินุสยอมรับเรื่องทฤษฎีแหงแบบ (Thetory of Forms) หรือ 
ทฤษฎีเรื่องโลกของแบบ ของเปลโต และถือวาโลกแหงผัสสะ ในบางระดับที่จํากัด 
“สะทอน” และเปดเผยใหเห็นรูปแบบ (forms) จากการทําสมาธิ  ประสบการณ
ของความงามนั้นไมใชประสบการณทางผัสสะ  แตเปนประสบการณทาง
สติปญญาที่ตองใชเหตุผลมากกวาอารมณ  สิ่งที่สําคัญที่มีผลมาจากทฤษฎีของเปล
โตและโปรตินุสก็คือการวางรากฐานความคิดเรื่องการทําสมาธิ ในฐานะที่เปน
ความคิดหลักที่สําคัญในทฤษฎีของความงาม และผลที่เกิดขึ้นตามมาคือ เปน
แนวคิดที่สําคัญในทฤษฎีของเรื่องประสบการณทางสุนทรียะ  



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 173 
  

 

 

“การทําสมาธิ” เปนหนึ่งในวลีที่เปนนามธรรมทั้งหลาย ซึ่งบางครั้งก็
ซอนความแตกตางที่สําคัญเอาไว  ประสบการณบางอยางของศิลปะหรือในศิลปะ
และธรรมชาติ  ก็เปนสิ่งที่เกี่ยวกับการทําสมาธิไดอยางเหมาะสม เชน การฟง
เพลงเกี่ยวกับศาสนา เชนเพลงในโบสถคริสต หรือการจองมองดูพระพุทธรูป แตก็
มีประสบการณของเราที่เกี่ยวกับศิลปะและธรรมชาติจํานวนมากมายที่ไมใชเปน
เรื่องที่เกีย่วกับการทําสมาธิ  เชน ความราเริง ความกลาหาญ ความตื่นเตน ความ

ตลกขบขัน ความสนุกอยางอึกทึกครึกโครม และอื่นๆ อีกมาก
6
 

3.3 เซนตโทมัสอควินัส (St. Thomas Aquinas  1225-1274 A.D.) 
ปรัชญาของเปลโต มีอิทธิพลอยูเปนเวลาหลายศตวรรษ  ยกตัวอยาง

เชน  เซนตออกัสติน (St. Augustin354-430 A.D.) ผูซึ่งเปนนักเทววิทยา และนัก
ปรัชญาคนสําคัญ ก็ยังทําใหทฤษฎีความงามของเปลโตอยูในความทรงจําของเขา
ตลอดไปเทาๆ กับหลักการทางปรัชญาอื่นๆ ของเปลโต 

ภายในแวดวงของหรือขอบเขตของคริสเตียนเทววิทยาไดรับอิทธิพลจาก
ปรัชญาของอริสโตเติ้ล พลังและอิทธิพลของแนวปรัชญาทั้งหมดไดแสดงใหเห็นใน
งานของ เซนตโทมัสอควินัส 

สําหรับอริสโตเติ้ลไมมีโลก 2 โลก (คือโลกของประสบการณที่เราอยูทุก
วันนี้กับโลกของแบบ) อยางที่เปลโตยึดถือ  แตมีโลกเพียงหนึ่งเดียว และเปนสิ่งที่
เรารูและเขาใจไดดวยสติปญญาอยางสมบูรณอยางแทจริง  โลกที่ เรามี
ประสบการณทางผัสสะ ไมใชสิ่งที่ไมเปนจริง ไมใชสิ่งที่ลวงตา คือเห็นวาโลกที่
แทจริงคือโลกของประสบการณ แนวคิดปรัชญาของเขาเตรียมพื้นฐานไวเพื่อให
ความสนใจในเรื่องปรากฏการณทั้งทางธรรมชาติ และทางศิลปะ  

ความคิดหรือแนวคิดเรื่องความงามของอควินัส ไมใชความคิดที่ไมมี
พื้นฐานอยูบนโลกนี้  เขานิยาม “ความงาม” วาเปน “สิ่งที่พอใจเมื่อเรามองสิ่ง
นั้น” หมายความวา สิ่งที่มองแลวทําใหเกิดความพอใจ สิ่งนั้นก็มีความงาม  ความ
งามเปนสิ่งที่สัมพันธกับความปรารถนาใน “สิ่งที่สวยงาม” ดวย  สิ่งที่สวยงาม คือ
สิ่งที่ทําใหความปรารถนาสงบลงไดเมื่อกําลังมองหรือรูจักสิ่งนั้นแลว 

 

                                                        
6
เร่ืองเดียวกัน หนา 5-7 



174 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

อควินัสสรุปวา เงื่อนไขของความงามมี 3 เงื่อนไข คือ 
1) ความสมบูรณ (perfection) หรือความไมเสียหาย 
2) สัดสวน (proportion) หรือ ความกลมกลืน (harmony) 
3) ความแจมแจง  (brightness) หรือ ความชัดเจน  (clarity) 
 
หมายความวา สิ่งที่มีความงาม ตองอยูใน 3 เงื่อนไข คือ มีความ

สมบูรณ มีความกลมกลืนในสัดสวน และมีความชัดเจนแจมแจง 
ทฤษฎีของอควินัสมีมุมมองปรากฏใหเห็นทั้ง 2 ดาน คือทั้งมุมมองเชิง

วัตถุวิสัยและมุมมองเชิงอัตวิสัย สภาวะในเงื่อนไขของความงาม เปนลักษณะของ
โลกแหงประสบการณเชิงวัตถุวิสัย แตทวาความคิดเรื่องความพึงพอใจในฐานะที่
เปนสวนหนึ่งของความหมายของคําวา “สวยงาม” นั้น นําไปสูทฤษฎีของความ
งามที่เปนสวนประกอบของปจจัยที่เปนอัตวิสัย เหตุที่กลาวเชนนี้ก็เพราะวา ความ
เปนหรือความมีอยูของความพึงพอใจนั้นมันเปนเรื่องของคนหรือเปนคุณสมบัติ
ของคนที่มีประสบการณของความพึงพอใจ ไมใชคุณสมบัติของวัตถุที่คนมี
ประสบการณกับมันหรือกับงานศิลปะใดๆ การอารัมภบทเรื่องความพึงพอใจ หรือ
การเผยแพรแนวคิดเรื่องความพึงพอใจของอควินัส เปนกาวที่สําคัญของอวินัสที่
กาวออกไปจากความเขาใจเรื่องความงามเชิงวัตถุวิสัยแบบเปลโต ไปสูความเขาใจ

เรื่องความงามเชิงอัตวิสัย
7
 

3.4 ฟซิโน และ อัลเบอรติ (MarsilioFicino1433-1499 A.D., Leon 
Battista Alberti1409-1472 A.D.) 

ความเคลื่อนไหวที่สําคัญอยางหนึ่งคือการกลับมาของแนวคิดปรัชญา
แบบเปลโต ที่เรียกวา  Neoplatonismคือลัทธิเปลโตสมัยใหม เปนระบบปรัชญา
และศาสนาที่รวบรวมความคิดของเปลโตเขากับความลี้ลับของโลกตะวันออก โดย
เชื่อวาสัตวโลกลวนถือกําเนิดมาจากพระเจาองคเดียว และวิญญาณจะกลับคืนสู
พระเจาเมื่อสิ้นชีวิต 

ฟซิโน เปนผูมีบทบาทสําคัญในความเคลื่อนไหวนี้ เขาใหความสําคัญ
ทฤษฎีการทําสมาธิ ซึ่งยังคงรักษาจิตวิญญาณของปรัชญาแบบเปลโตเอาไว  ใน
การทําสมาธิ จิตถอนจากรางกายและจากความสนใจที่เกี่ยวของกับรางกาย และ
วัตถุแหงการทําสมาธิ ก็เปนรูปแบบของเปลโตอยางที่เราคุนเคยหรือรูกัน 

                                                        
7
เร่ืองเดียวกัน หนา 7-8 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 175 
  

 

 

สําหรับอัลเบอรติ  ทฤษฎีความงามของอัลเบอรติเปนเรื่องที่งายและ
ตรงไปตรงมา  เขานิยามความงามในคําพูดที่วา  “เปนความกลมกลืนของสวน
ตางๆ” ซึ่งหากมีการเปลี่ยนแปลงใดๆ ความกลมกลืนนั้นก็จะกอใหเกิดความเลว
ลง พูดงายๆ คือ ความงาม คือความกลมกลืนของสวนตางๆ  ถาไมกลมกลืน ก็ไม
มีความงาม คํานิยามของอัลเบอรติเปนคํานิยามที่เปนวัตถุวิสัย  เนื่องดวยคํานิยาม
นี้ อางอิงถึงคุณสมบัติของวัตถุเทานั้น (ซึ่งเปนคุณสมบัติเชิงเดี่ยวอยางที่เปนอยู
จริง) และไมไดกลาวถึงเรื่องจิตของคนผูเสพศิลปะแตอยางใด 

Alexander Baumgarten (1714-1762) เปนนักปรัชญาชาวเยอรมัน 
เปนผูบัญญัติศัพทคําวา “aesthetics” ขึ้นเปนคนแรก ความงามแบบอัตวิสัย 
ยอมเกี่ยวของกับจิต (mind) ของคนเสมอ พฤติกรรมและปรากฏการณที่เกี่ยวกับ
จิตใจ เปนความสามารถท่ีแตกตางกันของจิตใจ  ปรากฏการณที่เกี่ยวกับจิตใจเปน
ความสามารถทางสติปญญาซึ่งใชเหตุผลมากกวาอารมณความรูสึก (rationalist) 
สวนพฤติกรรมนั้นเปนความสามารถที่เกี่ยวกับอารมณ ความรูสึกจากประสาท
สัมผัสทั้ง 5 ที่รับรูจากประสบการณ (empiricist)  

Buamgartenเปนพวก rationalist เขาคิดวาศิลปะเปนสื่อกลางที่จะให
ความรูในระดับที่ต่ํา  เขาจินตนาการถึงศิลปะ หรือมองวาศิลปะนั้นเปนเรื่องที่อยู
ภายใตอาณาเขตของทั้ง 2 อยางคือ ทั้งเรื่องของความสามารถทางสติปญญา ซึ่ง
ใชเหตุผลมากกวาอารมณ ความรูสึก และเรื่องของความสามารถที่เกี่ยวกับ
อารมณความรูสึก  ในฐานะที่เปนรูปแบบการใหความรูที่ไมดี ที่ต่ํากวามาตรฐาน 
ในทางที่ขัดแยงกัน แนวโนมหลักของนักปรัชญาชาวอังกฤษ คือรวมเอา
ประสบการณของความงามใหอยูภายใตความสามารถที่ เกี่ยวกับอารมณ 
ความรูสึกจากประสาทสัมผัสแตเพียงอยางเดียว  โดยเห็นวาศิลปะเปนเรื่อง
ปรากฏการณของรสนิยม (taste) ความสามารถในเรื่องรสนิยมควรเปนพื้นฐาน
ของวัตถุประสงคในการตัดสินเรื่องศิลปะ  ปรัชญาของพวกนี้จึงกลายเปนอัตวิสัย 
นั่นคือ นักปรัชญาพวกนี้กลับมาใหความสนใจในเรื่องอัตตา หรือตัวตน และ
กลับมาวิเคราะหสภาวะของจิตของบุคคลและความสามารถเกี่ยวกับจิตของ

บุคคล
8
 

                                                        
8
เร่ืองเดียวกัน หนา 8-12 



176 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

3.5 ชาฟเตสเบอร่ี (Shaftesbury 1671-1713) 
ความเห็นของเขาที่แพรหลายออกไปและไมเปนระบบ เปนหัวเลี้ยว

หัวตอทางความคิดเพราะวา เขายึดถือทฤษฎีความงามแบบเปลโต แตก็ถือวา
ทฤษฎีความงามแบบเปลโตเปนแหลงกําเนิดหลักที่มีอิทธิพลตอทฤษฏีเรื่อง
ความสามารถของรสนิยม  ทฤษฎีทั้ง 2 นี้ ไมขัดกันอยางถูกตองตามหลัก
ตรรกวิทยา  หมายความวาไปดวยกันไดอยางดี 

เขาคิดวา มีความสามารถในเรื่องรสนิยมที่เปนเชิงเดี่ยว  ซึ่งสามารถจะ
ทําหนาที่ได ทั้งในฐานะที่เปนความรูสึกทางศีลธรรม เพื่อการตัดสินเกี่ยวกับ
พฤติกรรมหรือในฐานะที่เปนความรูสึกเรื่องความงาม เพื่อการตัดสินเกี่ยวกับบาง
สิ่งบางอยางไมวาจะมีคุณสมบัตินั้น (ความงาม) หรือไมก็ตาม  ภววิสัยของการ
ตัดสินเรื่องความงามเปนภววิสัยที่อยูนอกเหนือประสบการณ (transcendental) 
เขาเปนคนหนึ่งในชวงแรกของนักคิดในศตวรรษที่ 18 ที่เนนความสนใจในเรื่อง
ของความนาทึ่ง (sublime)  หรือความงามอยางนาทึ่ง ความสนใจในเรื่องความ
นาทึ่งของเขาบางทีจะไดรับมาจากความคิดความเขาใจเกี่ยวกับโลกของเขาใน
ฐานะที่เปนการสรางสรรคของพระเจาเพราะความงามแบบนาทึ่งในความคิดของ
เขานั้นเปนสิ่งที่พระเจาเทานั้นท่ีจะสรางความงามแบบน้ีได  ไมใชสิ่งที่มนุษยจะทํา
ไดเชนนั้น ความยิ่งใหญและไมอาจจะเขาใจไดในการสรางสรรคอยางนั้น ควรจะ
อธิบายไดอยางเดียวเทานั้นวาเปนความนาท่ึง 

หลักการเรื่องรสนิยมเปนเรื่องที่มีอิทธิพลมากตอความคิดในศตวรรษที่ 
18 ความนาทึ่ง เริ่มตนกระบวนซึ่งมีผลตอการกอตัวขึ้นของความเขาใจในเรื่อง
สุนทรียศาสตร  Shaftesberyจัดใหเรื่องความนาทึ่งเปนความงามชนิดหนึ่ง  เขา
แนะนําความคิดเรื่องความไมอคติ (คือไมเอาตัวเองเขาไปเกี่ยวของดวย)  ซึ่งได
กลายเปนหลักหรือแกนกลางของความคิดเรื่องสุนทรียศาสตร  เรื่องหลักของเขาก็
คือการปกปองหลักการหรือขอสรุปของเปลโตที่วา “อะไรก็ตามในธรรมชาติ จะ
สวยหรือมีเสนหก็เปนแตเพียงเงาที่จางๆ ของความงามตนแบบเทานั้น” (ความ

งามตนแบบก็คือความงามในโลกของแบบตามแนวคิดปรัชญาของเปลโตนั่นเอง)
9
 

 
 
 

                                                        
9
เร่ืองเดียวกัน หนา 12-15 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 177 
  

 

 

3.6 ฮัทจิสัน (Francis Hutcheson 1694-1746) 
เป น ไปไดที่ ฮั ทจิ สั น  จะ เป นตั วแทนคนเดี ย วที่ ดี ที่ สุ ดของนั ก

สุนทรียศาสตรอังกฤษในศตวรรษที่ 18  หัวเลี้ยวหัวตอหรือการเปลี่ยนแปลงไปสู
หลักการซึ่งเปนคุณลักษณะสําคัญของกลุมนี้ เปนสิ่งที่มีความสมบูรณในความคิด
ของเขา  ไมมีรองรอยของความทรงจํา เรื่องภววิสัยที่อยูนอกเหนือประสบการณ
แบบเปลโต ทฤษฎีของเขาเนนอยางตรงไปตรงมาในเรื่องปรากฏการณทางผัสสะ 
และการไมเอาตัวบุคคลเขาไปเกี่ยวของดวยก็เปนหลักการที่ใชไดอยางนุมนวลใน
ความคิดเรื่องผัสสะของเขา 

เขาเห็นวา คําวา “ความงาม” เปนสิ่งที่ใชเรียกชื่อ “ความคิดที่เกิดขึ้น
ในตัวเรา” นั่นคือ มันบงบอกถึงวัตถุในสํานึกสวนตัวของเราซึ่งกระตุนโดยการรับรู
วัตถุภายนอกที่แนนอนชนิดใดชนิดหนึ่ง กรณีนี้ ความงามก็เปนอัตวิสัยอยาง
สมบูรณ เพราะความคิดเรื่องความงามเกิดขึ้นในตัวเรา เมื่อเรารับรูวัตถุภายนอก 

ในประสบการณของความงาม  รูปที่โดดเดนของวัตถุที่เรารับรูไดก็คือ
ความเปนหนึ่งเดียวของความหลากหลาย  คือ ความงาม ในทฤษฎีของเขา สิ่งนี้
คือที่มาหรือสาเหตุของความงาม ความรูสึกของความงาม ใหความหมายวาเปน
พลังหรือความสามารถที่ถูกปลุกเราขึ้นในจิตใจ ความคิด หรือความรูสึกเรื่องความ
งามเปนความคิดที่ถูกกระทําจากภายนอก ความคิดเรื่องความงามเปนปฏิกิริยา
ตอบโตที่เกิดขึ้นอยางงายๆ เปนอัตโนมัติ  เขาถือวามีความรูสึกที่แตกตางกัน
จํานวนมาก ซึ่งแตละอยางมีเพียงหนาที่เดียว เชน ความรูสึกเรื่องศีลธรรม 
ความรูสึกเรื่องความงาม ความรูสึกของความยิ่งใหญ และอื่นๆ  ประสบการณ
เรื่องความงาม ก็เหมือนกับการไดลิ้มรสของเกลือ หรือน้ําตาลในประเด็นนี้
ความรูสึกเชิงความงามจึงไมใชสิ่งที่ไดรับมาจากความรูใดๆ เกี่ยวกับหลักการ 

สัดสวน เหตุหรือสาเหตุใด หรือแมแตความมีประโยชนของวัตถุนั้น
10

 
3.7 เบอรค (Edmund Burke 1728-1797) 
เบอรค ไดพิมพหนังสือของเขาซึ่งเกี่ยวกับความนาทึ่งและความงาม ไม

นานนักหลังจากชวงกลางศตวรรษท่ี 18 สิ่งที่เปนประโยชนสําคัญที่สุดของหนังสือ
นี้ตอเสนทางประวัติศาสตรที่ปรากฏรองรอยหลักฐานในที่นี้คือ ทฤษฎีเรื่องความ

                                                        
10

เร่ืองเดียวกัน หนา 16-17 



178 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 

นาทึ่งทีเ่ขาทําไวเต็มที่  เขากลาววา “ความงามที่ขาพเจาหมายถึง เปนคุณสมบัติ
ชนิดหนึ่ง (หรือคุณสมบัติหลายอยางในตัวคน) ที่เปนสาเหตุของความรัก หรือ
ความปรารถนาบางอยางที่คลายกับความรัก” 

ความนาทึ่ง คืออะไรก็ตามที่ทําใหเกิดความตื่นเตน ในความพอใจ  เขา
ทําเรื่องความนาทึ่งเปนอีกเกณฑหนึ่งแยกออกจากเรื่องความงาม  ในความเปน
จริงเขาเห็นวาความนาทึ่งเปนสิ่งตรงขามกับความงามดวยซ้ํา  เขาแยกความ
แตกตางระหวางความพอใจในฐานะผูกระทํา (positive pleasure) กับความ
พอใจสัมพัทธ (relative pleasure) ซึ่งเขาเรียกวา “ความยินดี” เชน ความพอใจ
ที่เกิดขึ้นในความงาม คือ ความรัก เปนความพอใจท่ีเราเปนผูกระทํา  ความพอใจ
ที่เกิดขึ้นในความนาท่ึง คือ ความยินดี เปนความพอใจแบบสัมพัทธ คือสัมพันธกับ
สิ่งอื่น หรือธรรมชาติที่ทําใหเกิดความนาทึ่ง 

ประสบการณของความนาทึ่งนั้น ถูกโนมนาวชักจูงโดยสิ่งที่เราไมรู ไม
เขาใจแจมแจงชัดเจน และเปนวัตถุหรือสิ่งที่มีขนาดใหญมากๆ  ถาเราสามารถที่
จะมีสมาธิเพงพิจารณากับสิ่งนั้นได และยังมีความรูสึกปลอดภัยสิ่งทั้งหลาย
เหลานั้นนั่นแหละเปนสิ่งที่เรามีประสบการณไดอยางที่เรียกวานาทึ่ง

11
 

 
ที่กลาวมาทั้งหมดเปนแนวทางท่ีพอจะทําใหเรามีความเขาใจในเรื่องของ

สุนทรียะ ไดพอสมควร  ซึ่งคงตองใชเวลาในการทําความเขาใจในแตละประเด็น
อยูบาง  เมื่อเคยชินและคุนเคยกับแนวคิดเชิงปรัชญาแลว ก็จะเขาใจเรื่องของ
สุนทรียศาสตรไดไมยาก และเปนการเปดโลกทัศนใหรับรูรูปแบบของสุนทรียะ
แบบอ่ืนๆนอกจากรูปแบบของ ความงาม ดวย 

 

 
 
 
 
 
 
 

                                                        
11

เร่ืองเดียวกัน หนา 17-19 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 9 ฉบับ 2 (2556) 179 
  

 

 

เอกสารอางอิง 
 

กีรติ  บุญเจือ.(2522) ปรัชญาศิลปะ.กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
วิทยวิศทเวทย(2555) ปรัชญาการศึกษา. กรุงเทพฯ : โครงการเผยแพรผลงาน

วิชาการ คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
George Dickie (1979) Aesthetics: An Introduction. PEGASUS, A 

Division of Bobbs - Merrill Educational Publishing Indianapolis, 
Sixth Printing. 

 




