
วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 69 
  

 

 

“พระโพธิสัตวในฐานะผูเปยมดวยเมตตา  
และเปนแสงแหงปญญาแกครอบครัว” 

 

สารภี  ขาวดี 1 
 

บทคัดยอ 
 

บทความวิจัยนี้มุงวิเคราะหคุณธรรม(การบําเพ็ญบารมี)ของพระโพธสิตัว
ในฐานะสมาชิกหนึ่งของครอบครัวในอรรถกถาชาดก มีคําถามวิจัยวาคุณธรรม
สําคัญขอใดที่พระโพธิสัตวเมื่อดํารงตนในฐานะบิดา สามี บุตร พี่ นอง หรือใน
ฐานะญาติ ใชนําพาสมาชิกครอบครัวลวงพนจากอุปสรรคและความทุกข  ผล
การศึกษาแสดงใหเห็นวาความเมตตาและปญญา เปนคุณธรรมสําคัญที่พระองค
นํามาใชเพื่อนําพาสมาชิกครอบครัวกาวพนจากอุปสรรคและความทุกขในชีวิต 
 

คําสําคัญ: พระโพธิสัตว, อรรถกถาชาดก, ความเมตตา, ปญญา 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                        
       1 นักศึกษาระดับบัณฑิตศึกษา หลกัสูตรอักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต คณะอักษรศาสตร 
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 



70 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

Abstract 
 

This research paper aimed at studying the Bodhisattva’ 
morals as a family member in Jãtaka. It was questioned that what 
morals the Bodhisattva practiced as a father, a husband, a son, a 
brother, or a cousin in order to lead the family members to 
overcome obstacles and sufferings. The results of the study 
revealed that the major moral principles were the compassion and 
the perfection of wisdom. 
 

Keywords: Bodhisattva, Jãtaka, compassion, perfection of wisdom 

 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 71 
  

 

 

1. ความนํา 
 

อรรถกถาชาดก เปนชาดกที่เลาเรื่องของพระโพธิสัตวผูบําเพ็ญบารมีใน
อดีตกอนที่จะตรัสรูเปนพระสัมมาสัมพุทธเจาในชาติปจจุบัน ในแตละชาติที่ผาน
มา ชาติหนึ่งๆ ก็เรียกวาชาดกหนึ่งๆ อรรถกถาชาดกมีทั้งหมด 547 เรื่อง ศักดิ์ศรี  
แยมนัดดา (2543: 40) กลาวถงึรูปรางหรือขั้นตอนในการแตงอรรถกถาไว  5 ขั้น 
โดยเริ่มตนจาก ปจจุบันวัตถุ คือ กลาวถึงเรื่องราวที่เกิดขึ้นในปจจุบันอันเปน
สาเหตุที่ทําใหพระพุทธเจาทรงเลาเรื่องยอนอดีตใหฟงวา เหตุการณเชนนั้นเคยมี
มาแลวในอดีตอยางไร เมื่อจบปจจุบันวัตถุแลวก็ถึงตอนที่สอง เรียกวา อดีตวัตถ ุ
หรือเรื่องราวที่เกิดขึ้นในอดีต จัดวาเปนตัวนิทานหรือตัวชาดกแทๆ ก็ได จากนั้นก็
มาถึง ตัวคาถา ซึ่งเปนถอยคําหรือวาจาประกอบอดีตวัตถุอีกทีหนึ่ง จากคาถาก็ถึง
ไวยากรณ คือตอนอธิบายคําศัพทหรือขอความที่มีปญหา ขั้นตอนสุดทายเรียกวา 
สโมธาน หรือ ประชุมชาดก คือ แจงตัวบุคคลในเรื่องหรืออดีตวัตถุวา ใครกลับ
ชาติมาเกิดเปนใครในชาติปจจุบัน  

จากองคประกอบทั้ง 5 สวนในอรรถกถา สวนสําคัญที่สุด คือ ตัวนิทาน 
หรือตัวชาดกแทๆ ในอดีตวัตถุ เพราะเปนสวนที่แสดงใหเห็นเรื่องราวของพระ
โพธิสัตวในแตละชาติท่ีผานมามี “หัวใจ” สําคัญอยูที่การแสดงคุณธรรมหรือบารมี
ของพระโพธิสัตวที่ไดปฏิบัติในชาตินั้นๆ วาไดสั่งสมหรือเติมเต็ม “บารมี” แหงตน
ใหสมบูรณอยางไรบาง กอนจะตรัสรูเปนพระสัมมาสัมพุทธเจาในชาติปจจุบัน ซึ่ง
แตละชาติอาจถือกําเนิดเปนมนุษยเทพเทวา รุกขเทวดา ครุฑ นาค เนื้อ ปลา 
ปกษา วานร พญาฉัททันต  ฯลฯ แตไมวาจะกําเนิดเปนสิ่งใด  สิ่งที่มีมาควบคูกับ
บทบาทนั้นๆ คือ “คุณธรรมความดี” ทั้งนี้แมในบางชาติพระโพธิสัตวจะไมไดอยู
ในฐานะตัวละครเอกของเรื่อง เปนเพียงแคผูสังเกตการณ แตเมื่อพิจารณาอยาง
ลึกซึ้งเห็นไดวา “บทบาทของพระโพธิสัตวในฐานะผูสังเกตการณเปนหนทางหนึ่ง
ของการบําเพ็ญปญญาบารมี โดยการเรียนรูเพื่อเขาใจโลกและชีวิตของสรรพ
สัตวทั้งมวล เกิดความรูทั่วที่สมบูรณพรอมแหงวิถีโพธิสัตว” (พิสิทธิ์  กอบบุญ, 
2552: 185) ดังนั้น อาจกลาวไดวา บทบาทของตัวละครพระโพธิสัตวในเรื่อง 
นาจะเปนสวนกําหนด “การแสดงคุณธรรมหรือบารมีแหงพระโพธิสัตว” 
โดยเฉพาะอยางยิ่ ง เมื่ อกํา เนิดเปนมนุษย  และเปนสวนประกอบ หรือ 
“องคาพยพ” ของครอบครัว ในฐานะบิดา สามี บุตร พี่ หรือ นอง นาจะมีความ



72 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

เกี่ยวเนื่องสัมพันธไมมากก็นอยกับคุณธรรมทีแ่สดงในพระชาตินั้นๆ อาทิ เปนผูใช
ปญญาสอนบุตรในฐานะพอ เปนผูเกื้อกูลภรรยาในฐานะสามี หรือเปนผูทํากตเวที
แกบุพการีในฐานะบุตร เปนตน 

 
2. แนวคิดเร่ืองพระโพธิสัตวกับการบําเพ็ญบารมี 
 

“พระโพธิสัตว” หมายถึง ผูที่จะตรัสรูเปนพระพุทธเจาตอไปในอนาคต 
แตยังตองเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ ในระหวางที่ยังไมตรัสรูก็ตองบําเพ็ญ
บารมี หรือคุณงามความดี เมื่อบารมีเต็มเปยมจึงจะตรัสรู (สมเด็จพระเทพ
รัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมาร,ี 2524: 35)  

ความคิดเรื่อง “การบําเพ็ญบารมี” ของพระโพธิสัตว ปรากฏใหเห็นทั้ง
ในชาดก อปทาน พุทธวงศ แตในจริยาปฎกชัดเจนที่สุดในการกําหนดหัวขอ
ธรรมะกับพระชาติใหลงรอยกัน”  (ประพจน  อัศววิรุฬหการ, 2523: 288) โดยใน
คัมภีรจริยาปฎก ไดมีการแบงการบําเพ็ญบารมีออกเปน 3 หมวด หรือ 3 วรรค
อยางชัดเจน เริ่มตนที่ “อัตถิวรรค” (ชาดกเรื่องที่ 1-10) เนนการบําเพ็ญทาน
บารมี และมีการไลระดับการบําเพ็ญทานตั้งแตการบริจาควัตถุทาน (ทรัพย) ไป
จนถึงการสละเลือดเนื้อและชีวิต หมวดตอมาชื่อวา “หัตถินาควรรค” (ชาดกเรื่อง
ที่ 11-20) เนนการบําเพ็ญศีลบารมี และสวนสุดทายซึ่งมีจํานวนเรื่องมากที่สุด คือ 
35 เรื่อง เรียกวา “ยุธัญชยวรรค” เนนการบําเพ็ญเนกขัมมบารมี และอื่นๆ ซึ่งทั้ง 
35 เรื่องในจริยาปฎก เนนใหเห็นการบําเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตวเมื่อครั้งถือ
กําเนิดเปนมนุษย นาค ชาง กระบือ มฤค กระตาย ฯลฯ อยางชัดเจนมาก 

คําวา “บารมี” นักวิชาการไดนิยามความหมายไวหลากหลาย อาทิ 
สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี(2524: 14) ทรงแปลวา “ความ
เปนเลิศ, ความเต็ม (completeness) หรือความสมบูรณแบบ(perfection) 
ประกอบดวย คุณธรรม 10 ประการที่นําไปสูความเปนพระพุทธเจา ไดแก ทาน
บารมี ศีลบารมี เนกขัมมบารมี ปญญาบารมี วิริยบารมี ขันติบารมี สัจจบารมี 
อธิษฐานบารมี เมตตาบารมี และอุเบกขาบารมี” สวนประพจน อัศววิรุฬหการ
(2546: 163) ไดกลาวไวในหนังสือ “โพธิสัตวจรรยา: มรรคาเพื่อมหาชน” วา  
“บารมี” หรือ “ปารมิตา” ถือเปน โพธิสมภาร คือ เครื่องมือนําไปสู “โพธิ”  เปน
พุทธการกธรรม หรือพุทธกรธรรม คือ ธรรมะที่ทําใหบุคคล ผูบําเพ็ญเปน
พระพุทธเจา เปนโพธิปาจนธรรม คือ ธรรมที่ทําใหโพธิเจริญเต็มที่  คําเทียบเหลานี้



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 73 
  

 

 

แสดงวา หมวดธรรมที่เรียกวา บารมีเปนไปเพื่อโพธิหรือเปนของที่พระโพธิสัตว
บําเพ็ญโดยเฉพาะ  หรือหากแปลตามไปในคัมภีรอปทาน พุทธวงศ และจริยาปฎก 
“บารมี” หมายถึง คุณธรรมหลายอยางท่ีพระโพธิสัตวพึงบําเพ็ญเพื่อนําไปสูการ
บรรลุโพธิญาณเปนพระสัมมาสัมพุทธเจา หรือ อาจกลาวไดวา เปน “หนทาง” ไปสู 
“ผลสุดทาย” คือ “โพธิญาณ” และหนทางนี้ไมใชหนทางที่ใครจะปฏิบัติก็ได แตเปน
หนทางเฉพาะ พระโพธิสัตว (สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี, 
2524: 35) กลาวโดยสรุป “บารมี” หรือ “ปารมิตา” จึงนาจะหมายถึง หนทาง
นําไปสู  “โพธิ” ซึ่งหมายถึงความเปนเลิศ, ความเต็ม หรือความสมบูรณแบบ 
ประกอบดวยการบําเพ็ญทานบารมี ศีลบารมี เนกขัมมบารมี ปญญาบารมี วิริยบารมี 
ขันติบารมี สัจจบารมี อธิษฐานบารมี เมตตาบารมี และอุเบกขาบารมีเปนสําคัญ 
และไมใชสิ่งใครจะปฏิบัติก็ได แตเปนหนทางเฉพาะพระโพธิสัตวเทานั้น    

จากที่กลาวมาเห็นไดวา คําวา “บารมี” และคําวา “คุณธรรม” ที่พระ
โพธิสัตวปฏิบัติเมื่อครั้งเสวยพระชาติเปนสรรพสัตวทั้งหลายนั้น มีความหมาย
สัมพันธกันอยู กลาวคือ “คุณธรรม” มีความหมายกวาง และครอบคลุมคําวา 
“บารมี” ดวย  อีกทั้ง คําวา “คุณธรรม” กับ “บารมี” ตามที่นักวิชาการไดกลาว
ไว  ก็แสดงนัยยะของการสอนคุณธรรมที่ตางระดับ และมีจุดมุงเนนท่ีตางกันอยาง
ชัดเจน ดังที่ อาทิตย ชีรวณิชยกุล, 2552: 8) ไดอธิบายความตางของ “ทาน”ที่
เปนคุณธรรมทั่วไปกับ “ทานบารม”ีไววา  

“ทาน” มีความหมายโดยรวม หมายถึง การให ซึ่งเปนธรรมะ 
ที่ขัดเกลาความตระหนี่ การใหทานที่บริสุทธิ์ถูกตองยอมกอ 
ใหเกิดอานิสงสอันเลิศ เปนธรรมะสําหรับพุทธศาสนิกชน 
ทั่วไป สวน “ทานบารมี”4 ซึง่เริ่มปรากฏในอปทาน พุทธวงศ 
 จริยาปฎก และชาดกในขุททกนิกาย หมายถึงทานที่เปน 
ธรรมะขอหนึ่งใน ธรรมะ 10 ประการที่บุคคลปฏิบัติแลว 
จะบรรลุพระโพธิญาณ”  

ดังนั้น ระดับหรือความเขมขนของการปฏิบัติ จึงสามารถชวยแยกระหวาง
คุณธรรมทั่วไป ที่เปนหลักธรรมะสําหรับพุทธศาสนิกชน และ “บารมี” ที่พระ
โพธิสัตวปฏิบัติในพระชาติหนึ่งๆ เพื่อการบรรลุพระโพธิญาณ ไดเปนอยางดี เชน 
การบําเพ็ญ“เนกขัมมบารมี” ปรากฏชัดใน “อรรถกถาเตมิยชาดก”, “ศีลบารมี” 
ปรากฏชัดใน “อรรถกถาภูริทัตตชาดก”,  และ“ทานบารมี” ปรากฏชัดใน “อรรถ



74 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

กถาเวสสันตรชาดก” เปนตน เพื่อความเขาใจตรงกัน ในบทความนี้ ผูวิจัยจึงขอใช  
คําวา “คุณธรรม” ที่เปนความหมายกลางๆ หมายถึง “การบําเพ็ญความดีตางๆของ
พระโพธิสัตว” ที่ปฏิบัติในฐานะเปนสมาชิกหนึ่งในครอบครัว และหมายรวมถึง 
“บารมี” 10 ประการ ที่ทรงกระทําเพื่อการบรรลุพระโพธิญาณดวย  

3. การวิเคราะหแนวคิดของชาดกที่พระโพธิสัตวดํารงตนในฐานะผูเปยมดวย
เมตตาและเปนผูใหปญญาแกครอบครัว 
 

3.1 ตารางแสดงชาดกที่พระโพธิสัตวบําเพ็ญคุณธรรมในฐานะ       
ผูเปยมดวยเมตตา และเปนผูใหปญญาแกสมาชิกครอบครัว 

การหาแนวคิดสําคัญ ผูวิจัยวิเคราะหจากลักษณะเรื่องและพฤติกรรม  
ตัวละคร โดยใชหนังสือ “พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก” ที่
จัดพิมพโดยมหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ  พุทธศักราช 2525 
จํานวน 10 เลม คือ เลมที่ 3 ภาคที่ 1 - ภาคที่ 7 และ เลมที่ 4 ภาคที่ 1 – ภาคที่ 
3  ทั้ง 10 เลม บรรจุจํานวนอรรถกถาชาดกไวทั้งสิ้น 547 เรื่อง โดยเลือกนํามา
วิเคราะหเฉพาะสวนที่เปน “อดีตวัตถุ” เทานั้น ทั้งนี้จากขอมูลทั้งหมด พบที่มี
เนื้อหาเนนการแสดงคุณธรรมดานความเมตตาและการใหปญญาแกคนใน
ครอบครัว (ที่สะสมไวในแตละอดีตชาติ) ทั้งสิ้น 71 เรื่อง ตามตารางดังนี้  

ลําดับ ลําดับอรรถกถา
ชาดก(อ)/เลม, 
ภาค/ เลขหนา 

ฐานะพระโพธิสัตว
ในครอบครัว 

คุณธรรมหลัก/บารมีที่แสดง 

1 6.อ.เทวธรรม
ชาดก 
(ล.3 ภ.1/201-
212) 

พระเชษฐา ของจันท
กุมาร และสุรยิกุมาร 

ปญญา (ตอบปญหาเรื่อง   “เทวธรรม” ใน
โลกแกผีเสือน้ํา เพื่อรักษาชีวิตนองชายทั้ง
สอง) 

2 7.อ.กัฏฐหาริ
ชาดก 
(ล.3 ภ.1/213-
219) 

พระราชโอรส ของ
ทาวพรหมทัต และ
หญิงตัดฟน 

ปญญา (สอนพระราชบิดาใหเห็นโทษแหง
การแบงชนชั้น) 
 

3 15.อ.ขราทิย
ชาดก 
(ล.3 ภ.1/256-
257) 

พี่ ชายของนางเนื้ อ 
และเปนลุง ผูมีหลาน
เปนผูวายาก 

ปญญา (สอนหลานเร่ืองมารยาเนื้อ) 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 75 
  

 

 

4 16.อ.ติปลลัตถ
มิคชาดก 
(ล.3 ภ.1/258-
267) 

พี่ ชายของนางเนื้ อ 
และลุง ผูมีหลานเปน  
ผูวางาย 

ปญญา (สอนหลานเร่ืองมารยาเนื้อ) 

5 58.อ.ตโยธรรม
ชาดก 
(ล.3 ภ.2/100-
104) 

บุตร ผูถูกบิดาปองราย ปญญา (ตอบปญหาธรรม 3 ประการแก
รากษส จนสามารถเอาตัวรอดได) 

6 63.อ.ตักกชาดก 
(ล.3 ภ.2/130-
136) 

สามี ผูมีภรรยา (นาง
ทุษฐกุมารี) เปนหญิง
มีธรรมอันลามก 

ปญญา (สอน “ธรรมอันลามกแหงหญิง” 
แกหัวหนาโจร), เนกขัมมะ (ออกบวชเมื่อ
พรอม) 

7 84.อ.อัตถัสสท
วารชาดก 
(ล.3 ภ.2/288-
292) 

บิดาของบุตรเศรษฐ ี 
ผูมีปญญามาก 

ปญญา (สอนธรรม เร่ือง “ประตูดานแรก
แหงประโยชน” แกบุตร) 

8 96.อ.เตลปตต
ชาดก 
(ล.3 ภ.2/353-
369) 

ร า ช บุ ต ร  ผู อ อ ก
เดินทางแสวงหาโชค 
(ราชบัลลังค) 

การรักษาจิต  
(ไมหลงในรูป) 

9 106.อ.อุทัญจนี
ชาดก 
(ล.3 ภ.2/405-
408) 

บิดา ของบุตรผูหลง
ในการเลา โลมของ
หญิง 

เมตตา และ ปญญา (เพราะความรักลูก 
จึงสอนใหเห็นภยัแหงหญิง แตทั้งนี้ก็ใหลูก
ไดเรียนรูดวยตนเองกอน) 

10 136.อ.สุวรรณ
หังสชาดก (ล.3 
ภ.2/536-540) 

สามี  ที่ มีภรรยาผู มี
ความปรารถนาใหญ 
(โลภมาก) 

เมตตา (ความรักความสงสารลูกเมีย จึง
ยอมสลัดขนใหคร้ังละขน) 

11 136.อ.โคธ
ชาดก 
(ล.3 ภ.2/561-
564) 

บิดา ผูมีลูกไมเชื่อฟง ปญญา (สอนลูกเรื่องการคบเพื่อนชั่ว   
แตลูกไมเชื่อฟง จึงคิดเตรียมทางหนีดวย
การทําปลองลมไวขางหนึ่ง) 
 

12 171.อ.กัลยาณ
ธรรมชาดก 
(ล.3 ภ.3/124-
129) 

ลูก เขย  ที่ มี แมยาย   
หูตึง 

เนกขัมมะ (มีดําริวา“ธรรมดาเสียงดี
เกิดขึ้นแลว ไมควรใหหายไปเสีย” เมื่อ
เห็ นว ามี คน เข า ใจผิดว า ตน เองบวช     
พระโพธิสัตวจึงออกบวชจริงๆ) 



76 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

13 181.อ.อสทิ
สชาดก 
(ล.3 ภ.3/171-
179) 
 

พระเชษฐา ที่มีอนุชา
หูเบาเชื่อฟงคํายุยง 
แ ต ค ว า ม เ ป น ผู มี
เมตตาเมื่อเห็นอนุชา
เดือดรอนที่มีศึก 7 
เมืองมาประชิด ก็
ออกมาชวยแกไขจน
ทุกอยางผานไปดวยดี 

เนกขัมมะ (ออกบวช) และ เมตตา (ไม   
ทํารายกษัตริยทั้ ง 7 เมืองที่ยกทัพมา
ประชิดเมือง) 

14 188.อ.สีห
โกฏุกชาดก 
(ล.3 ภ.3/213-
215) 

บิดา ผูมีลูกที่ทําอะไร
โดยไมยั้งคิด 

เมตตา (ตักเตือน เพราะเกรงวาลูกจะ
ไดรับอันตราย) 

15 193.อ.จุลล
ปทุมชาดก 
(ล.3 ภ.3/229-
238) 
 

ส ว า มี  ที่ มี เ ม ต ต า   
ต อ พ ร ะ ช า ย า  แ ต  
พระชายาก็ไมซื่อสัตย
ตอตน 
 

เมตตา (เพราะความรักที่มีตอพระชายา 
จึงยอมอดเพื่อจะใช เนื้อสวนแบงจาก   
พระอนุชาในวันกอนๆ มามอบใหอนุชา  
ในวันที่ตองสละชีวิตพระชายาของตน, 
ปญญา (ใชอุบายเก็บเนื้อสวนแบงจาก  
วันกอนเพื่อใชคราวจําเปน), ทมะ (ขมจิต
ไมฆาพระชายา กับชายชู) 

16 198.อ.ราธชา
ดก 
(ล.3 ภ.3/261-
265) 
 

พี่ชาย ที่มีนองไมเชื่อ
ฟงคําสอน ในที่สุดก็
ตองตายเพราะคําพูด
ของตนเอง/ บุตร (นก) 
ผู เ ตื อ น ส ติ บิ ด า 
(พราหมณ ) เกี่ ยวกับ
พฤติกรรมของมาตุคาม 

เมตตา (เพราะรักจึงสอน และเตือนนอง 
ใหระวังเรื่องการพูด), ปญญา (เตือนสติ
พอเร่ืองผูหญิง) 

17 199.อ.คหปติ
ชาดก               
(ล.3 ภ.3/266-
270) 

สามี  ผู มี ภ รรยา ไม
ซื่อสัตย 

ปญญา (รูทันอุบายของภรรยาและชายชู
อยางทะลุปรุโปรง และสอนใหคนทั้งสอง
รูตัววากําลังประพฤติในสิ่งที่ไมถูกตอง 
และเลิกทําเสีย) 

18 201.อ.
พันธนาคาร
ชาดก                                  
(ล.3 ภ.3/275-
280) 

บุตร ผูเลี้ยงดูมารดา
ด ว ย ค ว า ม ก ตั ญ ู 
และ สามี ผูสละแลว
ซึ่งเครื่องจองจําอัน
ปลดไดยาก 

กตัญู(ตอมารดา),  
เนกขัมมะ (โดยยอมตัดกิเลสที่ตัดเครื่อง
จองจําอันปลดไดยาก อันไดแกบุตรและ
ภรรยา เพื่อการออกบวช) 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 77 
  

 

 

19 211.อ.โสมทัตต
ชาดก                                   
(ล.3 ภ.3/321-
325) 

บุตร ผูพากเพียรเรียน
วิชาเพื่ อกู ตระกูลที่
ตกต่ํา  และบุตรที่มี
ปญญา  คิ ดหาทา ง
ชวยใหบิดากลาขอรับ
พระราชทานโคจาก
พระราชา ดวยตัวเอง 

วิริยะ (ตั้งใจศึกษาเลาเรียน จนไดรับ
ราชการในวัง), ปญญา (คิดวิธีลดความ
ประหมาใหแกบิดาเมื่อตองอยูตอหนา
พระราชา) 

20 222.อ.จุลล
นันทิยชาดก                                          
(ล.3 ภ.3/389-
394) 

บุตร ผู มี เมตตาต อ
มารดาตาบอด และ
ยอมสละชีวิตตนเพื่อ
ปกปองมารดา/ 
พี่ ช า ย  ที่ ย อม ตา ย
แทนนองและมารดา 

เมตตา (เลี้ยงดู และสละชีวิตเพื่อปกปอง
มารดาจากพราหมณมาณพ ผูมีจิตใจ
โหดเหี้ยม) 

21 238.อ.เอกปท
ชาดก               
(ล.3 ภ.3/460-
463) 

บิดา ผูไขขอสงสัยแก
บุตร 

ปญญา (แกขอสงสัยแกบุตรผูปรารถนาจะ
รูวา เหตุอยางเดียวแตทําใหไดประโยชน
หลายอยาง มีหรือไม และ เปนเชนไร) 

22 240.อ.มหา
ปงคลชาดก                                         
(ล.3 ภ.3/469-
473) 

ราชบุตร ผูมีราชบิดา
เปนคนกักขฬะ หยาบ
ชา และหุนหัน มัก
เบียดเบียนประชาชน 

เมตตา (เมตตาพสกนิกรโดยกลาวให  
นายประตูคลายความทุกขและกังวลใจ) 

23 248.อ.กิงสุโก
ปมชาดก             
(ล.3 ภ.3/514-
517) 

พระราชบิดา ผูมีราช
บุตรไมเฉลียวฉลาด 
จนตองกลาวเตือนสติ 

ปญญา (สอน และเตือนสติใหราชบุตรทั้ง 
4 ใหรูจักไขขอสงสัยจากผูรู) 

24 250.อ.กปชาดก                                         
(ล.3 ภ.3/514-
517) 

บิดา ผูสอนบุตรให
แ ย ก แ ย ะ ร ะ ห ว า ง
ความจริงกับสิ่งลวง 

ปญญา  (สอนบุตรให แยกแยะความ
แตก ต า ง ระห ว า ง  นั ก บวช  แล ะลิ ง
หลอกลวง), เนกขัมมะ (ออกบวชหลังจาก
ภรรยาตาย) 

25 250.อ.มณิกัณฐ
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/22-
29) 

พี่ ช า ย  ที่ มี น อ ง ไ ม
เขาใจสัจธรรม 

ปญญา (สอนนองถึงวิธีการทําใหคน
ใกลชิดตองเหินหางและสอนวา หากรูวา
สิ่งใดเปนที่รักของใครก็ไมควรขอสิ่งนั้น
จากเขา), เนกขัมมะ (บวชเมื่อบิดามารดา
เสียชีวิต) 



78 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

26 257.อ.สุกชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/40-
45) 

บิดา สอนบุตรผูดื้อรั้น 
ที่ดึงดันจะไปยังที่ที่
อันตราย  สุดทายก็
ตองจบชีวิตลง 

เมตตา และ ปญญา (ดวยความรัก และ
ความเปนหวง จึงสอนลูกจากโดยอาศัย
ประสบการณที่ตนไดเรียนรูมากอน) 

27 262.อ.มุทุปาณิ
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/99-
107) 

บิดา ผูมีราชบุตรีและ
ห ล า น เ ข ย มี จิ ต
ปฏิพัทธตอกัน 

ปญญา (เขาใจ 
สัจธรรม เรื่องความรักของหนุมสาว จาก
การกระทําของราชบุตรี และหลานชาย 
และรูวา การพยายามแยกคนที่รักกันเปน
เร่ืองที่ทําไดยาก) 

28 263.อ.จุลลป
โลภนชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/108-
114) 

พระสวามี ผูมีชายา
มกัมากในกาม 

เนกขัมมะ  ( เมื่ อตระหนักถึ งภั ยแห ง
มาตุคาม และ สามารถตัดบวงรัด คือ 
“ภรรยา” ได และออกบวชเพื่อปฏิบัติ
ธรรมอยางเต็มที)่, ปญญา (เตือนสติดาบส
ที่ลุมหลงในภรรยาตน ใหสามารทําฌาน
คืนมาได) 

29 286.อ.สาลุก
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/293-
296) 

พี่ชาย ผูมีนองที่นึก
อิจฉาสุกรที่ นางกา
ริกาเลี้ยงดวยขาวยาคู
และภัต เพื่อใชฆาใน
วันวิวาห 

ปญญา (สอนนองชายไมใหเห็นแกกิน) 

30 288.อ.มัจฉทาน
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/304-
309) 

พี่ ชาย ผู มีน องที่ ใจ
เปนโจร คิดฮุบทรัพย
จากการทําการคาไว
แตเพียงผูเดียว 

เมตตา (แมรูวานองมีใจเปนโจร แตความ
สงสารจึงสั่งสอนและแบงทรัพยใหนอง
ครึ่งหนึ่ง), ทาน (ใหอาหารปลาทั้งหลาย
และใหสวนบุญแกเทวดาประจําแมน้ํา ผล
แหงการทําทาน เทวดาจึงบันดาลใหไดรับ
ทรัพยคืน) 

31 304.อ.ทัททรชา
ดก                                         
(ล.3 ภ.4/399-
405) 

พี่ชาย ผูมีนองนิสัย   
ดุราย หยาบชา และ 
ไ ม มี ค ว า ม อ ด ท น    
อดกลั้น 

ปญญา (สอนนองชายใหรูจักตั้งมั่นอยูใน
ขันติ,อดทนอดกลั้น) 

32 317.อ.มตโรทน
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/491-
495) 

หลาน ผูเขาใจความ
ไม เที่ ยงของสังขาร  
จึงสอนธรรมแกญาติ
มิ ต รแ ละ อํ า ม า ต ย
ทั้ ง ห ล า ย ไ ม ใ ห    
เศราโศก 

ปญญา (เขาใจความไมเที่ยงของสังขาร 
จึงไมมีอาการเศราโศก เมื่อตองสูญเสีย
พี่ชายอันเปนที่รักเหตุนี้จึงสามารถสอน
ธรรมแกญาติมิตรและอํามาตยทั้งหลาย 
จนละความเศราโศกได) 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 79 
  

 

 

33 327.อ.กากาติ
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/563-
567) 

พระสวามี ผูมีมเหสีที่
มักมากในกาม 

ปญญา (รูสัจธรรมเกี่ยวกับ “ธรรมดาแหง
มาตุคาม” ผานการกระทําของราชเทวี) 

34 328.อ.อนนุโส
จิยชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/569-
576) 

สามี ผูสูญเสียภรรยา
อันเปนที่รัก 

ปญญา (รูสัจธรรม คือ ความไมเที่ยงแหง
สังขาร จนละความโศกจากการสูญเสีย
ภรรยาได), 
เนกขั มมะ  ( ออกบวชพร อมภรรย า  
ผูปรารถนาธรรมเชนเดียวกัน) 

35 329.อ.กาฬพาหุ
ชาดก                                       
(ล.3 ภ.4/577-
582) 

พี่ชาย ผูมีนองที่ลุ ม
หลงในลาภสักการะ 

ปญญา (สอนนองใหเห็นความไมเที่ยง 
ของสรรพสิ่ง อันมีลาภ เสื่อมลาภ มียศ 
เสื่อมยศ เปนอาทิ) 

36 348.อ.อรัญญ
ชาดก                                         
(ล.3 ภ.4/693-
697) 

บิดา ผูมีลูกกระสันสึก
เ พ ร า ะ ลุ ม ห ล ง ใ น     
กุมาริกา 

ปญญา (สอนบุตรเรื่องคนที่ควรคบ และ
ไมควรคบ จนทําใหบุตรเกิดความกลัว   
ไมกลาสึก) 

37 352.อ.สุชาต
ชาดก(ล.3 ภ.
4/713-719) 

บุตร  ผู มีพ อที่ เศร า
โศกอยูกับความตาย
ของปู 

ปญญา (ออกอุบายนําหญาและน้ํามาวาง
ใหโคตายกิน เพื่อใหบิดาเขาใจสัจธรรม
เกี่ ยวกับความตายว า  สั งขารทั้ งปวง      
ไมเที่ยง) 

38 354.อ.อุรคชา
ดก               
(ล.3 ภ.4/718-
742) 

บิดา ผูสอนใหสมาชิก
ครอบครัวเขาใจความ
ไมเที่ยงแหงสังขาร 

ปญญา (สอนทุกคนในครอบครัวใหเขาใจ
ภาวะแหงความตาย เพื่อแกเหตุเศราโศก
เมื่อเห็นความตายของคนในครอบครวั ) 

39 358.อ.จุลธัมม
ปาลชาดก                                                 
(ล.3 ภ.4/765-
774) 

ราชบุตร ผูมีพระราช
บิดาจิตใจเหี้ยมโหด 

ขันติ (อดทนอดกลั้นตอความเจ็บปวด ที่
ถูกสั่งทรมานจนตาย) 

40 371.อ.ทีฆีติโก
สลชาดก                               
(ล.3 ภ.4/848-
853) 

บุตร ผูมีบิดาอบรมมา
ดี จึ งละความโกรธ
และใหอภัยผูเปนศัตรู
ได 

เมตตา และ ใหอภัย (ไมทํารายผูที่ฆาพระ
ราชบิดาและพระราชมารดาตน ดวยไดคิด
วา เวรยอมระงับดวยการไมจองเวร) 



80 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

41 381.อ.มิคาโลป
ชาดก                               
(ล.3 ภ.5/65-
69) 

บิดา ผูมีบุตรเปนคน
วายาก ไมเชื่อฟง 

ปญญา (สอนบุตรไมใหบินสูง เกินไป 
เพราะเปนอันตราย) 

42 385.อ.นันทย
มิคราชชาดก                           
(ล.3 ภ.5/105-
113) 

บุตร ผูมีความรักและ
ความกตัญู  ยอม
สละชี วิ ตแทนบิ ดา
มารดา 

เมตตา (มีความรักความสงสารตอบิดา
มารดา และฝูงเนื้อทั้งหลาย) 

43 385.อ.มัยหก
สกุณชาดก                               
(ล.3 ภ.5/161-
169) 

พี่ ชาย  ผู มีนองโลภ
มาก ไมรักในการทํา
ทาน  จึ งสั่ ง สอนให
กลับตัวเปนคนดี 

เมตตา (เพราะความรักจึงใหอภัยและสั่ง
สอนนองใหประพฤติตามครรลองแหง
ความดี), ปญญา (ยกเรื่องของนกเขามา
เปรียบเปรย), ทาน (ปฏิบัติเปนแบบอยาง
ใหนองเห็น), เนกขัมมะ (ออกบวช) 

44 397.อ.มัยหก
สกุณชาดก                               
(ล.3 ภ.5/216-
223) 

บิดา ผูมีบุตรเปนคน
วายาก ไมเชื่อฟงคํา
สอน 

ปญญา (สอนใหลูกเห็นโทษของการคบ
เพื่อนชั่ว) 

45 398.อ.สุตน
ชาดก                    
(ล.3 ภ.5/216-
223) 

บุ ต ร  ผู ก ตั ญ ู ต อ
มารดาผูชรา 

เมตตา (เพราะความรัก จึงยอมทํางานที่
ยาก ลําบาก และเสี่ยงชีวิตเพื่อใหมารดา 
มีชีวิตที่ดีขึ้น), ปญญา (คิดหาวิธีสอน
ธรรมแกยักษ) 

46 399. อ.คิชฌ
ชาดก                               
(ล.3 ภ.5/236-
240) 

บุตร  ผู เมตตาบิดา
มารดาที่แกชราและ
ตาฝาฟาง 

เมตตา (ดวยความรัก ความกตัญูตอ
บิดามารดา จึงนํามาสูการติดบวง) 

47 427. อ.คิชฌ
ชาดก                               
(ล.3 ภ.5/605-
613) 

บิดา ผูมีบุตรเปนคน
วายาก ไมเชื่อฟง 

เมตตา (ดวยความรักและเปนหวง จึง
เตือนบุตรไมใหบินสูงเกินไป) 

48 443.อ.จุลลโพธิ
ชาดก                               
(ล.3 ภ.5/815-
830) 

สามี ผูมีภรรยายินดี
ในการออกบวช, ละ
ความโกรธได แมเห็น
ภรรยาถูกพรากไปตอ
หนา 

เนกขัมมะ (ออกบวชพรอมภรรยา), ความ
ไมโกรธ (นิ่ง ไมหวั่นไหว เมื่อพระราชานํา
นางดาบสินีไป), ปญญา (สอนราชาใหเห็น
โทษของโทสะ) 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 81 
  

 

 

49 443.อ.ตักกล
ชาดก                               
(ล.3 ภ.5/865-
878) 

บุตร ผูมีบิดามารดา
เปนผูเห็นผิด คิดฆาปู 
จึงไดสอนใหคิดเห็น
ในทางที่ถูก 

ปญญา (ใชอุบายอันชาญฉลาด สอนบิดา
ไมใหเบียดเบียนปู เพราะเห็นวา นั่นเปน
หนทางสูนรก และสอนมารดาใหกลับมา
เปนคนดีปฏิบัติตอปู ตอพอ และตอลูก
อยางถูกครรลอง) 

50 447 อ.มัฎฐ
กุณฑลิชาดก                               
(ล.3 ภ.5/903-
912) 

บุตร ผูมีบิดายังเขลา
ไมเขาใจสัจธรรมแหง
ความตาย 

ปญญา (เปรียบเทียบใหเห็นวาคนที่อยาก
ไดลอพระอาทิตย พระจันทร ไมตางจาก
พอผู คร่ํ าครวญอยากไดบุ ตรกลับมา 
เพราะคือสิ่งที่เปนไปไมได) 

51 449อ.มาตุ
โปสกชาดก                               
(ล.3 ภ.6/ 1-
11) 

บุตร ผูคอยดูแลแม
พิการ 

เมตตา (เลี้ยงดูชางมารดาที่ตาบอดทั้ง 
สองขาง) 

52 458อ.อุทย
ชาดก                           
(ล.3 ภ.6/ 31-
50) 

สวามี ผูมีชายาเปนผู
มีธรรมเสมอกัน แม
ต า ย ไ ป แ ล ว ยั ง
ปรารถนาดี  และชี้
ทางแหงธรรมแกกัน 

เมตตา (ความรักและความปรารถนาดี
ย อ ม นํ า ม า ซึ่ ง ก า ร ป ฏิ บั ติ ดี ต อ กั น 
โดยเฉพาะอยางยิ่งการชี้ทางสวาง ทาง
แหงความสุขที่สุดให นั่น คือปฏิบัติธรรม), 
ปญญา (แสดงธรรมที่ชื่อวา “บารมี 10 
ทัศ” แกอดีตพระชายา) 

53 458อ.ทศรถ
ชาดก                               
(ล.3 ภ.6/ 72-
84) 
 

พระเชษฐา ผูเขาใจ
หลัก“อนิจจตา”  จึง
ไดสั่ งสอนนองๆให
คลายความโศก 

ปญญา (สอนนองทั้งสองใหเขาใจสัจธรรม
เกี่ยวกับ อนิจจตา คือ ความไมเที่ยงแหง
สรรพสิ่ง ในที่สุดทุกคนก็สามารถละความ
เศราโศกจากการสูญเสีย “ทาวทศรถ”ลง
ได) 

54 472 อ.มหา
ปทุมชาดก                               
(ล.3 ภ.6/ 186-
202) 
 

ราชบุตร ผูมีพระราช
บิดาผูไมทรงพิจารณา 
และมีอคต ิ
 

เมตตา (ไมโกรธพระราชบิดา เพราะรูวาที่
ทรงทําผิดไปดวยเหตุแหงพระมารดาเลี้ยง 
เมื่อไมตองการใหประพฤติผิดครรลองของ
กษัตริยซ้ําอีก จึงไดสอน และแนะนําให
พระองคทรงปกครองราษฎร ดวยการละ
อคติ และหลักทศพิธราชธรรม), ปญญา 
(แสดงโอวาทแกพระราชบิดา) 



82 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

55 477 อ.จุลลนาท 
กัสสปชาดก                                
(ล.3 ภ.6/ 245-
254) 
 

บิดา ผูมีบุตรลุมหลง
การประเลาประโลม
ของสาวเทื้อ เหตุนี้จึง
ไดสอนเรื่อง พิษ เหว 
เปอกตม และอสรพิษ
แหงพรหมจรรยแก
บุตร 

เมตตา (ดวยความรัก และความปรารถนาดี
ตอบุตร จึงพยายามสอนครรลองแหงธรรม
ให ), ปญญา (สอนลูกให เข าใจภัยแห ง
พรหมจรรย จนกระทั่งสามารถเตือนสติและ
ดึงบุตรใหกลับมาสูวิถีแหงธรรมไดอีกครั้ง) 

56 488 อ.ภิสก
ชาดก                               
(ล.3 ภ.6/ 402-
421) 

พี่ชาย ผูชักชวนนอง
ร วมอุทรอีก  7 คน
ออกบวช /ประพฤติ
ตนเปนแบบอยางของ
พี่ชายที่ดี ทําใหพี่นอง
รักใครกลมเกลียวกัน 
ที่ สํ า คั ญ มี จิ ต มั่ น
ในทางธรรมตรงกัน 

เนกขัมมะ(เปนผูนําพานองถือครองเพศ
บรรพชิตอยางสงบในปา), ปญญา (สอน
ธรรมแกทาวสักกะ) 

57 501 อ.โรหนมิค
ชาดก                               
(ล.3 ภ.7/ 86-
108) 
 

พี่ชาย ผู เสียสละตน
ติดบวงเพื่อชวยนองๆ 
และเนื้อตัวอื่นๆ 

เมตตา  (ดูแลบิดามารดา ผูชราและ      
ตาบอด),ทาน (การสละชีวิตเพื่อแลกกับ
ความปลอดภัยของพี่นอง และบริวาร), 
ปญญา (สอนธรรมแกพรานใหสามารถ
นําไปแสดงตอพระเทวีจนนางหายจาก
อาการแพพระครรภ) 

58 507 อ.มหาป
โลภชาดก                               
(ล.3 ภ.7/ 219-
233) 

พระสวามี ผูมีชายา
มักทําสัตวผูบริสุทธิ์ให
เศราหมอง (มักมาก
ในกาม) 

เนกขัมมะ (ตระหนักถึงภัยแหงมาตุคามวา
เปนผูทําสัตวบริสุทธิ์ใหเศราหมอง / เมื่อ
สามารถตัดบวงรัด คือ “ภรรยา” ได จึงออก
บวชปฏิบัติธรรม) 

59 509. อ.หัตถิปา
ลิชาดก                               
(ล.3 ภ.7/ 239-
272) 
 

บุตร ผูรักและมุงมั่น
ในทางธรรม ทายที่สุด
ทํ า ใ ห พี่ น อ ง  บิ ด า 
มารดา เห็นอานิสงส
ของการบวช และออก
บวชตามกัน 

เนกขัมมะ (มุงมั่นที่จะบวช และปฏิบัติให
ไดจริง), ปญญา (แสดงธรรมเกี่ยวกับชีวิต
สังขารของเหลาสัตวทั้งหลายใหแกบิดา
และพระเจาเอสุการี) 

60 513. อ.ชัยทิ
สชาดก                
(ล.3 ภ.7/ 340-
369) 

ราชบุตร ผูยอมสละ
ชีวิตตนแกยักษ เพื่อ
แลกกับชีวิตราชบิดา 

ทาน และ เมตตา (เพราะความรักจึงยอม
แลกชีวิตกับพระราชบิดา), ปญญา (สอน
ธรรมใหลุง(ยักษ)กลับตัว และออกบวช) 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 83 
  

 

 

61 509. อ.ฉัททันต
ชาดก                               
(ล.3 ภ.7/ 370-
408) 

สามี ที่ทําใหภรรยา
คนรองคิดวา ลําเอียง 
จน นํ า ม า สู ก า ร แ ก
แคน 

ขันติ (อดทนตอความเจ็บปวด เมื่อถูก
พรานพยายามฆาและเลื่อยงาทั้งสองไป), 
ละโทสะ และอภัย (ทั้งๆที่สามารถจะทํา
รายพรานได แตไมทํา) 

62 519. อ.สัมพุลา
ชาดก                               
(ล.3 ภ.7/ 489-
512) 
 

พ ร ะ ร า ช บิ ด า  ผู มี
โอรสลุมหลงในนาง
ส น ม  แ ล ะ ล ะ เ ล ย
มเหสีผูยอมทุกขยาก
เพื่อตน 

เนกขัมมะ (โพธิสัตวออกบวช เมือ่พรอม), เมตตา 
และปญญา (ดวยความรัก เมื่อเห็นลูกทําผิด
จึงตองเทศนาสั่งสอนใหราชบุตรเห็นคุณคา
ของหญิง ผูมีจิตเกื้อกูลสาม)ี  

63 523. อ.อลัมพุ
ชาดก                               
(ล.3 ภ.7/ 632-
657) 

บิดา ผูมีบุตรไมรูภัย
แหงสตรี จึงไดสั่งสอน 
แมจะดื้อรั้นไมเชื่อฟง
ในตอนแรก แตที่สุดก็
ระลึกได 

เมตตา และ ปญญา (เพราะความรัก และ
เกรงวาชีวิตของลูกจะฉิบหาย จึงสอนให
เห็นภัยจากสตรี กอนจะละสังขาร), ละ
โทสะ และ ใหอภัย 

64 526. อ.นฬินิกา
ชาดก                              
(ล.4 ภ.1/ 1-
35) 

บิดา ผูมีบุตรที่ไมรูภัย
แหงสตรีจึงถูกทําให
ศีลขาด 

เมตตา และปญญา (เพราะความรัก และเห็น
วาบุตรตองศีลขาดฌานเสื่อมเพราะนางนฬกิา 
จึงสอนใหเห็นภัยแหงสตรี จนลูกชายกลัว    
ไมกลาสึก) 

65 531. อ.กุ
สชาดก                               
(ล.4 ภ.1/ 195-
272) 
 

สวามี ผูมีความรักมั่นใน
มเหสี แมจะถูกรังเกียจ 
และดู ถู กว าเป นคน
อัปลักษณ แตก็อดทน
ทําทุกอยางเพื่อใหมเหสี
ยอมรับ 

วิริยะ (เพราะความรักในตัวมเหสี แมนาง
จ ะ ไ ม ย อ ม รั บ ใ น รู ป ร า ง ห น า ต า อั น
อัปลักษณ ดาทอดูถูก พระองคก็ทรง
อดทน), เมตตา (ตอกษัตริยทั้ง 7 เมืองจับ
ไดแตไมฆา) 

66 532. อ.
โสณนันทชาดก                               
(ล.4 ภ.1/ 272-
323) 

พี่ ช า ย  ที่ มี น อ ง ไ ม
เขาใจธรรมแหงการ
สงเคราะห 

เมตตา (ดูแลบิดามารดาดวยความรัก), 
ปญญา (รักนองจึงสั่งสอนธรรมวาดวย
การสงเคราะหบิดามารดาเมื่อไดรับการ
สอนนองก็เขาใจทุกอยาง),  เนกขัมมะ 
(ออกบวช เมื่อพรอม) 

67 538. อ.เตมิย
ชาดก                               
(ล.4 ภ.2/ 1-
74) 

ราชบุตร ที่ เห็นบิดา
ตั ด สิ น ค ดี อ ย า ง
โหดราย จึงปรารถนา
ออกบวชมากกวาการ
ครองราชย 

เนกขัมมะ (ออกบวช เพราะเปนความตั้งใน
มั่นแตแรก), ปญญา (แสดงธรรมแกพระราช
บิดาและพระราชมารดาใหเขาใจ ความไม
แนนอนของชีวิต) 



84 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

68 539. อ.มหา
มหาชนกชาดก                               
(ล.4 ภ.1/ 75-
154) 
 

ราชบุตร สูญเสียบิดา
เนื่องจากสงครามจึง
เพียรพยายามที่จะชิง
เมืองคืนมา 
สวามีที่ปรารถนาจะ
ออกบวช แตมีมเหสี
เปนอุปสรรคขัดขวาง 

ปญญา (ตอบปญหาธรรมไดถูกใจพระนางสี
วลี/ แสดงธรรมใหนางเห็นอานิสงสของการ
บวช และแสดงใหเห็นแจงวา เหตุใดการบวช
จึงตองตัดพันธะภายนอกใหหมด, วิริยะ 
(ความเพียรในการวายน้ําขามมหาสมุทร, ตั้งใจ
มั่นในเนกขัมมะ (พยายามทําใหสิ่งปรารถนา
บรรลุผล   นั่นคือ  ออกบวชอยางไรหวง) 

69 540. อ.สุวรรณ
สามชาดก                              
(ล.4 ภ.2/ 155-
212) 

บุ ต ร  ผู ดู แ ล บิ ด า
มารดาตาบอด 

เมตตา (ดูแลบิดามารดา และตอบแทน
คุณดวยความกตัญู) ,  ละโทสะ (แม
พระราชาปลยักขราช จะทําใหตนบาดเจ็บ
สาหัส แตก็ยกโทษให) 

70 523. อ.ภูริทัตต
ชาดก                               
(ล.4 ภ.3/ 1-
122) 
 

พี่ ช า ย  ส อ น น อ ง
(อริฏฐ)มิใหคลอยตาม
ในทางที่ผิด เรื่อง 
“การบูชาไฟ” 
บุตร ผูปรารถนาจะ
รักษาศีลอุโบสถ โดย
มีพระราชบิดา พระ
ราชมารดา และมเหสี 
รวมอนุโมทนายินดี 
 

ปญญา (ตอบปญหาธรรมกับทาวสักกะ, 
ตอบปญหาเรื่องการบูชาไฟใหนองไม
คลอยตามไปในทางที่ผิด), ศีล (ตั้งมั่นอยู
ในศีล ไมหวั่นไหว) ละโทสะ (ไมโกรธผูที่
ทําราย เพราะเกรงวาศีลที่รักษาจะขาด
ไป), ขันติ (มีความอดทนแมถูกทรมาน
จากพราหมณอาลัมพายน), เมตตา (ตอ
พราหมณอาลัมพายน และพราน   เน
สารท ปลอยตัวไปโดยไมฆา) 

71 523. อ.
เวสสันตรชาดก                               
(ล.4 ภ.3/ 485-
814) 
 

ราชบุตร ถูกบิดา (จํา
ใจ) ขับออกจากเมือง
เพร าะบริ จ า คช า ง
คูบ านคู เมืองแกอีก
เ มื อ ง ที่ กํ า ลั ง
เดือดรอน 
ส ว า มี  มี ม เ ห สี ที่ มี
ฉันทะอัธยาศัยเสมอ
กั น  มี ม นั ส เ จ ต น า
เสมอกัน เปนขัตติย
ช า ติ เ ส ม อ กั น  ( น . 
768) 

ทาน  (กระทํามหาทาน ไดแก  ทรัพย
ทั้งหลาย บุตร และ ภรรยา),  ขันติ 
(อดทนอดกลั้นเมื่อเห็นชูชกทํารายพระ
กุมารตอหนา) ,  อภัย (ไม โทษวาเปน
ความผิดพระราชบิดา ที่ทําใหตัวพระองค
เอง มเหสี และ 2 กุมาร ตองออกนอก
เมือง) 

 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 85 
  

 

 

3.2 บทบาทพระโพธิสัตวในฐานะผูเปยมดวยเมตตาและเปนผูให
ปญญาแกครอบครัว 

การที่จะบรรลุธรรมเปนพระสัมมาสัมพุทธเจา ตองมีปจจัยสนับสนุนมา
ตั้งแตอดีต ชาดกไมใชเรื่องนิทานที่รวบรวมขึ้นเปนนิทานประกอบคําสอนเทานั้น 
แตแงหนึ่งพฤติกรรมการกระทําใดๆ อันปรากฏในชาดกยอมเปนสวนหนึ่งของการ
บําเพ็ญธรรมของพระโพธิสัตวดวยเชนกัน (พิสิทธิ์  กอบบุญ, 2552: 188) เนื้อหา
สวนนี้เปนการนําเสนอผลการวิเคราะห “การบําเพ็ญคุณธรรมแหงพระโพธิสัตวใน
ฐานะสมาชิกหนึ่งของครอบครัว” ทั้งนี้ผูวิจัยจะไมแยกพิจารณาวาพระโพธิสัตว
เสวยพระชาติเปนมนุษยหรือสัตว แตจะเนนบทบาทที่เปนอยูในครอบครัว คือ 
ฐานะบิดา สามี พี่ บุตร และอื่นๆ โดยนําขอมูลที่วิเคราะหแลวเบื้องตนในตาราง
ขอ 3 มาเปนแนวทางการตั้งประเด็นการนําเสนอ ตามลําดับดังนี ้

3.2.1 พระโพธิสัตวในฐานะบิดาผูเมตตาและพรอมใหปญญา 
แกบุตร 

หากนําหลักการเรื่องทิศ 6 มาพิจารณาประกอบ พบวาผูเปนบิดา 
(มารดา) มีภาระหนาที่สําคัญในการอนุเคราะหบุตร 5 ประการ คือหามปรามจาก
ความชั่ว ใหตั้งมั่นอยูในความดี ใหศึกษาศิลปวิทยา หาภรรยาที่สมควรให และ
มอบทรัพยสมบัติในโอกาสอันสมควร ซึ่งการที่บิดา (มารดา) จะปฏิบัติสิ่งเหลานี้
ไดอยางสมบูรณก็ดวยมี “ความเมตตา” คือปรารถนาใหบุตรมีสุข และปราศจาก
ทุกข จากกลุมขอมูล 71 เรื่อง พบถึง 19 เรื่องที่ทรงดํารงตนอยูในฐานะบิดา ทั้ง
ขณะเปนมนุษย (วรรณะกษัตริย, ชนชั้นสามัญ, นักบวช) และเปนสัตวเดรัจฉาน 
คุณธรรมสําคัญที่ทรงแสดง คือ บิดาผูเมตตา เปนผูชี้ทางสวางแกบุตร โดยปรากฏ
ผานเรื่อง ตักกชาดก และ, อ.อัตถัสสทวารชาดก, อ.อุทัญจนีชาดก, อ.โคธชาดก, 
อ.สีหโกฏุกชาดก, อ.เอกปทชาดก, อ.กิงสุโกปมชาดก, อ.กปชาดก, อ.สุกชาดก, 
อ.มุทุปาณิชาดก, อ.อรัญญชาดก, อ.อุรคชาดก, อ.มิคาโลปชาดก, อ.มโนชชาดก, 
อ.คิชฌชาดก(2), อ.จุลลนาทกัสสปชาดก, อ.สัมพุลาชาดก, อ.อลัมพุชาดก, 
และอ.นฬินิกาชาดก ดังตัวอยาง    



86 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

ใน “อ.สีหโกฏุกชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนราชสีห แตได
ไปสมจร (รวมประเวณี) กับสุนัขจิ้งจอกจนมีลูกที่มีรูปลักษณเปนราชสีห แตเสียง
เหมือนแม วันหน่ึงลูกราชสีหพยายามจะแสดงวาตนเปนราชสีหจึงคําราม แตเสียง
กลับเบา และเปนเสียงของสุนัขจิ้งจอก สรางความสงสัยแกลูกราชสีหตัวอื่นๆ พระ
โพธิสัตวเกรงวาลูกจะไดรับอันตราย จึงเรียกมาสอนวา “นี่แนลูก ตั้งแตนี้ตอไป 
เมื่อเจาจะอยูในท่ีนี้ จงอยูอยางเงียบๆ ถาเจาเปลงเสียงอีก ราชสีหทั้งหลายจะรูวา
เจาเปนสุนัขจิ้งจอก” (อ.สีหโกฏุกชาดก, ล.3 ภ.3: 215) ครั้นไดฟงคําสอนแลว 
บุตรพญาราชสีหกับสุนัขจิ้งจอกก็ไมกลาสงเสียงคํารามออกมาอีกเลย ในเรื่องนี้
พระโพธิสัตวอาจเห็นวา ลูกทําไปเพราะความไมรู อีกท้ังความเปนเด็กที่ไมสามารถ
วิเคราะหแยกแยะกําเนิดที่มาของความผิดปกติแหงตนได แตในฐานะบิดาผูหวงใย
บุตรเสมอกัน จึงรีบระงับเหตุกอนที่ปญหาจะเกิด และดวยความเปนผูมีปญญา 
พระโพธิสัตวอาจคาดเดาลวงหนาแลววา หากบุตรคนอื่นๆ ทราบความจริงอาจ
ลอเลียนจนกลายเปนการสรางปมดอยใหแกราชสีหนอยก็ได 

นอกจากบุตรที่ทําสิ่งผิดพลาดโดยไมรูแลว ยังพบอีกหลายเรื่องที่
ตัวละครบุตรถูกสรางใหเปนผูดื้อรั้น ไมเชื่อฟง แตในฐานะบิดาที่รักและหวงใย
สวัสดิภาพของบุตรจึงตองสอนหรือตักเตือน เมื่อเห็นวากําลังจะไดรับอันตรายจาก
ความดื้อรั้นนั้น บุตรบางคน (ตัว) เตือนได ดังเชน บุตรราชสีหกับสุนัขจิ้งจอก แต
สําหรับบางคน (ตัว) ก็ตองพบจุดจบในชีวิต เพราะความดื้อรั้นอวดดีแหงตน ดัง
ปรากฏ ใน “อ.มิคาโลปชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนพระยาแรงชื่อ 
“อปรัณณะ” มีบุตรชื่อ “มิคโลปะ” ซึ่งมีกําลังสมบูรณ วันหนึ่งบุตรบินสูงมาก เมื่อ
แรงทั้งหลายเห็นจึงนําความมาแจง พระยาแรงโพธิสัตว ดวยความเปนหวงวาลูก
จะไดรับอันตราย จึงเรียกลูกมาเตือนวา “ดูกอนพอมิคาโลปะ พอไมมีความพอใจ
ที่เจาบินไปอยางนั้น ลูกเอยเจาบินสูงมาก เจาคบหาที่ไมใชถิ่นลูกเอย/ แผนดิน
ปรากฏแกเจา เปนเสมือนนาแปลง 4 เหลี่ยมเมื่อใด เมื่อนั้นเจาจงกลับลงมา อยา
บินเลยนี้ขึ้นไป/ นกแมเหลาอื่นที่มีปกเปนยานพาหนะ บินไปในอากาศมีอยู พวก
มันถูกกําลังแรงของลมพัดไปสําคัญตนวา เปนเสมือนสิ่งท่ียั่งยืนทั้งหลาย ไดพินาศ
ไปแลวมากตอมาก”(อ.มิคาโลปชาดก, ล.3 ภ.5: 67) แตบุตรไมเชื่อฟง สุดทายจึง
ถูกลมเวรัมภวาตพัดขาดใจตาย และเนื้อหาทํานองเดียวกันนี้ยังปรากฏใน 
“อ.คิชฌชาดก” (2) พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนนกแรง สอนบุตรชื่อ “สุปฏ” ไมให
บินไกล และสูงจนเกินภูมิของนก ทวาบุตรไมเชื่อฟงคําสอนจึงถึงแกความตายดวย
ลมเวรัมพวาตเชนกัน สวน “อ.สุกชาดก”  พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนนกแขกเตา 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 87 
  

 

 

มีลูกเพียงตัวเดียว เมื่อลูกเห็นวาพอแมแกตัวลง และดวงตาเริ่มทุรพล (พราเลือน
ตามวัย) ลูกนกแขกเตาจึงใหทั้งสองรออยูแตในรัง ตนเองจะเปนผูไปหาอาหารมา
เลี้ยง วันหนึ่งไดไปนํามะมวงรสหวานมาฝาก พระโพธิสัตวผูเปนพอ เมื่อไดกินก็จํา
รสไดทันทีวา เปนมะมวงที่เกิดอยูบนเกาะแหงหนึ่งที่หางไกลมาก ดวยเกรง
อันตรายจะเกิดแกบุตรจึงขอรองไมใหไปที่นั่นอีกวา “ลูกเอย พวกนกแขกเตาที่ไป
ยังเกาะนั้น ชื่อวาจะรักษาอายุใหยืนยาวไดไมมีเลย” (อ.สุกชาดก, ล.3 ภ.4: 42) 
แตลูกนกไมเชือ่ฟง วันหลังก็ไปอีก วันนั้นลูกนกกินมะมวงจนอ่ิม และก็คาบมาฝาก
พอแมเชนเคย ทวาบินมาไดเพียงครึ่งทางก็หมดแรง เนื่องจากบินเร็วเกินไป บวก
กับกินมะมวงมามากจึงทําใหงวง สุดทายก็ตกน้ําและกลายเปนอาหารปลา 

จาก 3 ตัวอยางแสดงใหเห็นวา บุตรที่ไมเชื่อฟงมักพบจุดจบคือ
หายนะหรือความตาย เมื่อพิจารณาบทบาทในฐานะบิดา เห็นชัดวาพระโพธิสัตว
ถูกสรางใหเปนผูรูอุปนิสัยใจคอของบุตร และพยายามสอนหรือเตือนสติ เมื่อเห็น
วาเดินทางผิด เชน กําลังทําในสิ่งที่เกินกําลัง หรือเปนไปโดยประมาท เนื่องจาก
ขาดประสบการณ ในขณะที่บางเรื่องความดื้อรั้นที่จะ “คบเพื่อนไมดี” ทั้งๆ ที่ได
ตักเตือนแลวก็นําพาความตายมาสูตนเชนกัน ดังเชน บุตรราชสีหโพธิสัตวใน     
“อ.มโนชชาดก” ที่เพื่อนไมดีพาไปกินเนื้อมาของพระราชา สุดทายก็ถูกยิงตาย 
ในขณะที่บุตรที่ดื้อรั้นบางคนไมเพียงแตนําความตายมาสูตน แตไดนําพาหายนะ
มาสูเผาพันธุดวย ดังปรากฏใน “อ.โคธชาดก” ที่บุตรเหี้ยดื้อรั้นจะคบหากิ้งกา ซึ่ง
เปนผูที่บิดาเคยหามคบ สุดทายอมิตรอยางกิ้งกาก็พาพรานเหี้ย มาเผาทําลาย
เผาพันธุจนเหี้ยลมตายเปนจํานวนมาก   

 เมื่อเสวยพระชาติเปนมนุษยและถือครองเพศบรรพชิต ในฐานะ
บิดาก็ไดทําหนาท่ีสั่งสอน และเตือนสติบุตรที่ลุมหลงมาตุคามจนทําใหศีลขาด ดัง
ปรากฏใน “อ.อุทัญจนีชาดก” พระโพธิสัตวไดออกบวชไปพรอมกับบุตร วันหนึ่ง
เห็นบุตรเศราสรอย เหตุเพราะอยากออกไปใชชีวิตฆราวาสกับหญิงนางหนึ่งที่มา
เลาโลมตอนที่พระโพธิสัตวไมอยู แตดวยเปนผูที่เชื่อฟงบิดา เมื่อยังไมไดขอ
อนุญาตจึงรอแจงใหทราบเสียกอน หลังจากทราบเรื่องพระโพธิสัตวไมหามหรือรั้ง
ไว แตกอนไปไดสอนธรรมเรื่องภัยแหงหญิง จากนั้นไมนานบุตรก็ไดพบสัจธรรม
และขอกลับมาบวชอีกครั้ง จากตัวอยางแสดงใหถึงเห็นความเมตตา อันกอปรดวย
ความรัก ความหวงใย และความปรารถนาดีที่พระโพธิสัตวมีใหแกบุตรอยางเต็ม
เปยม จึงพยายามหาทางฉุดรั้งไมใหบุตรตกไปในหวงแหงความทุกขตลอดชีวิต 



88 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

ทั้งนี้ไมไดเลือกใชวิธีการบังคับ แตใชความเขาใจ กลาวคือ เมื่อเห็นวาบุตรตกอยู
ในอํานาจการเลาโลมแหงหญิง ประสบการณทําใหพระโพธิสัตวรูวา การหาม
ปรามยอมไมเปนผล เพราะความรักของบุตร ณ ขณะนั้น “เสมือนโคถึก กําลังคึก
ผิขังไว  ก็โลดจากคอกไป บยอมอยู ณ ที่ขัง” เหตุนี้จึงมิไดกลาวหาม แตกอนไปก็
ไดสอนสัจธรรมดวยจิตอันเมตตาใหลูกเก็บไปคิดวา “ถาเชนนั้น จงไปเถิดพอ แต
เขาพาเจาไปแลว เมื่อใด นางอยากกินปลากินเนื้อ หรือมีความตองการเนย เกลือ 
และขาวสาร เปนตน เมื่อนั้น นางจักเคี่ยวเข็ญเจาวา จงไปหาสิ่งนี้ๆ มาให ตอน
นั้น เจาจงนึกถึงคุณของพอ แลวพึงหนีมาที่นี่เถิด” (อ.อุทัญจนีชาดก, ล.3 ภ.4:  
406) ในฐานะของบิดาผูผานโลกมากอน การปลอยใหบุตรไดเรียนรูชีวิตดวย
ตนเอง นับเปนกุศโลบายสําคัญ ทั้งยังแสดงใหเห็นถึงปญญาของพระโพธิสัตวที่
สามารถเลือกใชวิธีท่ีเหมาะสมกับสถานการณ โดยเฉพาะการใชปยวาจากลาวแก
บุตรกอนไปวา “...ตอนนั้น เจาจงนึกถึงคุณของพอ แลวพึงหนีมาที่นี่เถิด” เสมือน
เปนการเปดทางใหลูกไดมีโอกาสหวนกลับมาแกไขความผิดพลาด เดินทางกลับสู
ออมกอดพอ ออมกอดแหงพระธรรมอีกครั้ง ดาบสนอยจึงสามารถบังเกิดในพรหม
โลกไปพรอมบิดาในที่สุด 

เมื่อพระโพธิสัตวเสวยพระชาติเปนคฤหัสถ หลายครั้งไดทําหนาที่
ใหความรูในเรื่องตางๆ ตอบปญหาธรรมเมื่อบุตรเกิดความสงสัย อันแสดงใหเห็น
ความเปนผูเต็มเปยมดวย “ปญญา” ไดทางหนึ่ง เชนใน “อ.เอกปทชาดก”     
พระโพธิสัตวถือกําเนิดในตระกูลเศรษฐี วันหนึ่งกุมารนอยไดตั้งคําถามกับผูเปน
บิดาวา “มีหรือไม.. .ทางใหถึงประโยชนไมใชนอย เพียงเหตุเดียวเทานั้น”       
พระโพธิสัตวก็ไขความกระจางใหบุตรไดพบทางนั้นทันทีวา“ลูกเอย เหตุอยางหนึ่ง 
คือ ความขยันหมั่นเพียร ทําใหไดประโยชนหลายอยาง เพราะความขยันหมั่นเพียร
นั้น ประกอบดวย ศีล ประกอบดวยขันติ อาจทํามิตรทั้งหลายใหถึงความสุข หรือ
อาจทําศัตรูทั้งหลายใหถึงความทุกขได” (อ.เอกปทชาดก, ล.3   ภ.3: 462) 

นอกจากนี้ ในฐานะผูใหญที่ผานประสบการณมากมาย ผานการมี
คู ผานเรื่องสุขทุกข พบเห็นความแก ความเจ็บ และความตายมามาก เมื่อบุตร
หลานประสบกับวิกฤตการณในชีวิต ไมวาจะเปนปญหาความรัก ชีวิตคู หรือความ
ตาย พระโพธิสัตวก็สามารถแปลงประสบการณมาเปนคําสอน เพื่อเรียกสติและ
สราง “ปญญา” ใหเกิดแกคนบุตรหลานไดเปนอยางดี เชน ใน “อ.มุทุปาณิชาดก” 
พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนพระราชามีพระราชธิดาและหลานชายอยู ใน        
ความอุปการะ พระโพธิสัตวหวังใหหลานชายเปนพระราชาองคตอไป สวน



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 89 
  

 

 

พระธิดาจะใหออกเรือนไปกับราชสกุลอื่นเพื่อจะไดขยายจํานวนลูกหลานให   
มากขึ้น แตเกรงวาสองคนจะมีจิตปฏิพัทธตอกัน จึงตัดปญหาดวยการสรางวังให
หลานชายอยูภายนอก แตอํานาจของความรักบวกกับสติปญญาอันชาญฉลาดของ
พระราชธิดา ทั้งสองจึงหนีไปอยูดวยกันสําเร็จ ทายสุดพระราชาโพธิสัตวก็ได
ตระหนักวา “แมเราจับมือเที่ยวไป ก็ไมอาจรักษามาตุคามได ชื่อวาหญิงทั้งหลาย 
ใครๆก็รักษาไมไดอยางนี้...แมหลานเราก็ตองเลี้ยงดู ธิดาเราก็ตองเลี้ยงดู...”     
(อ.มุทุปาณิชาดก, ล.3 ภ.4: 104) ดังนั้น จึงไดแตงตั้งหลานชายใหเปนมหาอุปราช 
และจัดการอภิเษกสมรสใหทั้งคูใชชีวิตรวมกัน การที่พระโพธิสัตวยอมใหราชบุตรี
และภาคิไนยได ท้ังๆ ท่ีพยายามหาวิธีแยกคนท้ังสองมาโดยตลอด มองไดวาเพราะ
พระองคไดทรงตระหนักดวยปญญาวา จิตอันปฏิพัทธของหนุมสาวนั้นใครๆ ก ็    
มิอาจหามได โดยเฉพาะอยางยิ่ง หากจิตปฏิพัทธนั้นเกิดกับคนที่เรารัก และเปน  
ผูที่เราไมอาจปฏิเสธการอุปการะเลี้ยง สิ่งที่ทําไดดีที่สุดก็คือการยอมรับและ
จัดการทุกอยางใหถูกครรลองคลองธรรม การกระทําของพระโพธิสัตวในเรื่องนี้ 
นับวาสอดคลองกับหลักการสงเคราะหบุตรขอ 4 ในทิศ 6 คือ บิดา (มารดา) ควร
หาคูครองท่ีเหมาะสมให 

ไมวาจะถือกําเนิดเปนมนุษย หรือสัตวเดรัจฉาน แตในฐานะบิดา 
คุณสมบัติสําคัญที่มีอยูในตัวพระโพธิสัตวเสมอก็คือ “ความเมตตา” ซึ่งแสดงให
เห็นผานการเอาใจใส ความหวงใย เมื่อเห็นวาบุตรกําลังจะประสบเคราะหกรรม
หรือหายนะ รวมทั้ง “ปญญา” ทีแ่สดงใหเห็นผานคําสอน แงคิด และโอวาทตางๆ 
หลายครั้งการสอนประสบความสําเร็จ เพราะบุตรเชื่อฟงและทําตามจนสามารถ
พาตัวเองออกจากกองทุกขและภยันตรายที่อาจจะเกิด แตมีบุตรอีกจํานวนไมนอย
ที่ไดรับหายนะเปนผลตอบแทนความดื้อรั้นของตน อนึ่ง การแสดงออกของ           
พระโพธิสัตวในฐานะบิดาจากอรรถกถาทุกเรื่อง ยังบงบอกถึงความเปนคน
ยุติธรรม ไมเลือกท่ีรักมักที่ชัง มุงสอนบุตรโดยไมเลือกวาเปนคนดีหรือมีนิสัยดื้อรั้น 
ไมเลือกวาจะเปนเด็กหรือผูใหญ โสดหรือแตงงานแลว นอกจากนี้ยังพบอีกวา 
พระโพธิสัตวสามารถเลือกใชวิธีการ เนื้อหา และโอกาสในการสอนอยางเหมาะสม
กับสถานการณ จนอาจกลาวไดวา คําสอนตางๆ ที่ปรากฏผานตัวบทสามารถ
แสดงใหเห็นความเฉลียวฉลาดในการใช “ปญญา” เพื่อแกปญหาตางๆ แก 
“สมาชิกในครอบครัว” ไดเปนอยางดี   

 



90 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

3.2.2 พระโพธิสัตวในฐานะอภิชาตบุตรผูเปยมไปดวยธรรม 

ตามหลักทิศ 6 บิดามารดาตองสงเคราะหบุตรดวยการหามปราม
ไมใหทําความชั่วและสอนตั้งอยูในความดี ใหศึกษาเลาเรียนศิลปวิทยา หาภรรยา
ที่เหมาะสมและสมควรให รวมทั้งมอบทรัพยมรดกเมื่อถึงเวลาเหมาะสม ในฐานะ
บุตรก็ตองแสดงความกตัญูกตเวที  ตอบแทน ดวยการเลี้ยงดู ชวยทํากิจการงาน 
ดํารงวงศสกุล ประพฤติตนใหเหมาะสมกับความเปนทายาท และทําบุญอุทิศไปให
เมื่อทานลวงลับ จากอรรถกถาชาดก ปรากฏคุณธรรมหลักที่พระโพธิสัตวปฏิบัติ
ตอบุพการี ดังนี ้

 
3.2.2.1 พระโพธิสัตวในฐานะบุตรผูเปยมดวยเมตตา 

  ในฐานะบุตรผูมีเมตตา เลี้ยงดูบิดามารดา และคอยชวยเหลือ
กิจการงาน ปรากฏในอรรถกถาเรื่อง อ.มาตุโปสกชาดก, อ.คิชฌชาดก(1), 
อ.นันทยมิคราชชาดก, อ.จุลลนันทิยชาดก, อ.สุตนชาดก, อ.ชัยทิสชาดก,         
อ.พันธนาคารชาดก และ อ.สุวรรณสามชาดก ทั้งนี้ขอนําเสนอใหเห็นเปนตัวอยาง 
ดังนี้  

ใน “อ.มาตุโปสกชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนชางเผือก 
คอยเลี้ยงดูชางมารดาที่ตาบอดทั้งสองขาง  วันหนึ่งมีนายพรานหลงทางในปา 
พระโพธิสัตวชวยบอกทางและพาออกไปยังเมืองอยางปลอดภัย แตนายพราน          
ใจบาปคิดนําชางเผือกไปถวายพระเจาพาราณสี ภายหลังจึงพาหัตถาจารยมาจับ 
เมื่อไปอยูที่เมืองวัง ชางเผือกโพธิสัตวไมยอมกินอาหาร และขอรองใหพระเจา
พาราณสีปลอยตนกลับไปหามารดาตาบอด พระองคซาบซึ้งในความรักที่พระองค
มีตอมารดา จึงสั่งปลอยตัว กอนไปชางเผือกโพธิสัตวจึงไดแสดงทศพิธราชธรรมแก
พระเจาพาราณสี สวน “อ.คิชฌชาดก”(1) พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนพระยาแรง
ไปติดบวงของนายพราน พระยาแรงขอรองใหนายพรานปลอยตน เนื่องจากตอง
คาบเนื้อไปใหบิดามารดาที่ชรามากแลว ทั้งสองรออยูดวยความหิว  นายพราน
ซาบซึ้งในความกตัญูของพระองค จึงปลอยตัวไป อรรถกถาอีกเรื่องหนึ่งที่มี
เนื้อหาทํานองเดียวกัน คือ “อ.นันทยมิคราชชาดก” ที่พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปน
พระยาเนื้อนามวา “นันทิยะ” เมื่อพระเจาโกศลกับราชบุรุษมาลอมจับฝูงเนื้อ 
พระโพธิสัตวจึงทําอุบายใหบิดามารดาหนี สวนตนกับฝูงเนื้อถูกจับไปไวในอุทยาน
เพื่อใหราชายิงเลนเปนกิจกรรมบันเทิง  มารดาของ “นันทิยมฤค” ฝากขาว
พราหมณไปบอกวา ตองการพบลูก ครั้นพระเจาโกศลจะมายิง เนื้อโพธิสัตว ก็ไม



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 91 
  

 

 

แสดงอาการกลัวตายพระเจาโกศลจึงปลอยนันทิยะไป นันทิยะขอใหพระเจาโกศล
ปลอยเนื้อทั้งอุทยาน จากนั้นจึงแสดงธรรมแกพระเจาโกศลแลวกลับมาดูแลบิดา
มารดาตอไป 

 

3.2.2.2 พระโพธิสัตวในฐานะผูใหปญญาแกบุพการี 
คุณลักษณะของบุตรที่ดี นอกจากแสดงใหเห็นผานการดูแล

ชีวิตความเปนอยู และการแบงเบาภาระ ดังที่กลาวไปแลว คุณลักษณะของ     
พระโพธิสัตวอีกประการสําคัญ คือ ความเปนผูมี “ปญญา” จากกลุมขอมูลที่
นํามาศึกษา พบหลายเรื่องที่พระโพธิสัตวให “ปญญา” แกบุพการี กลาวคือชวย
ใหทานเกิดดวงตาเห็นธรรม โดยเฉพาะอยางยิ่ง สามารถนํา “ธรรม” ที่บุตรใหไป
ใชแกปญหาตางๆ ในชีวิตได ดังปรากฏใน อ.สุชาตชาดก, อ.มัฎฐกุณฑลิชาดก, 
อ.มตโรทนชาดก, อ.ตักกลชาดก และ อ.โสมทัตตชาดก  

การใหปญญาแกบุพการีที่ปรากฏ เชน สอนใหบิดามารดา
เขาใจ “กฎไตรลักษณ” ใหเห็นความไมเที่ยงของ “สังขาร” และมอง “ความตาย” เปน
เรื่องธรรมดา หรือ เมื่อตายแลวก็ไมมีใครเรียกลมหายใจกลับมาได  จากกลุม
ขอมูลที่นํามาวิเคราะห พบ 2 เรื่องที่มีการนําประเด็นความตายมานําเสนอ และ
ใหพระโพธิสัตวไดแสดงปญญา ใน “อ.สุชาตชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดในเรือ
นกฎมพี มีนามวา “สุชาตกุมาร” วันหนึ่ง หลังจากปูตายก็เห็นบิดาโศกเศรา     
ไมเสื่อมคลาย จึงออกอุบายทําความเปรียบโดยนําหญาและน้ํามาเรียกใหโคตาย
ตื่นมากิน แตโคก็ไมลุกมากิน บิดาเห็นจึงหาวา บุตรชายบนเพอไปเปลาๆ เหมือน
คนสิ้นคิด บุตรชายจึงกลาวตอบเพื่อใหบิดาไดฉุกคิดวา “ศีรษะ เทาหนา เทาหลัง 
หางและหูของวัว ยังตั้งอยูอยางนั้นตามเดิม ผมเขาใจวา วัวตัวนี้จะพึงลุกขึ้นได 
ศีรษะหรือมือและเทาของคุณปูมิไดปรากฏเลย คุณพอนั่นเองมารองไหอยูที่สถูปดิน 
เปนคนไรความคิดมิใชหรือ” (สุชาตชาดก, ล.3 ภ.4: 717) บิดาไดเกิดดวงตาเห็น
ธรรม และเขาใจสัจธรรม จนสามารถบรรเทาความทุกขโศกลงได ทํานองเดียวกัน 
ใน “อ.มัฎฐกุณฑลิชาดก” พระโพธิสัตวก็ไดใชปญญาชวยใหบิดาผูไมเขาใจความตาย
ไดละความโศกเมื่อสูญเสียบุตร โดยเรื่องนี้พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนบุตร
พราหมณ ตอมาไดถึงแกกรรมและไปเกิดเปนเทพบุตรในเทวโลก ครั้นไดเห็นความทุกข
ของบิดาที่ไมสามารถทําใจยอมรับการตายของตนเองได จึงกลับมาสอนบิดา      
ผูคร่ําครวญถึงตนในปาชา โดยเนรมิตตนเปนมาณพนอยรองไหคร่ําครวญ



92 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

ปรารถนาจะไดจักรลอรถเปนพระอาทิตยและพระจันทร เมื่อบิดาเห็นจึงกลาวกับ
มาณพนอยวา “ดูกอนมาณพ ทานเปนพาลแท ทานไดปรารถนาสิ่งที่ เขา         
ไมปรารถนากัน เราเขาใจวาทานนั้นจักตายเสียเปลา ทานจักไมไดพระจันทรและ
พระอาทิตยเลย” (อ.มัฎฐกุณฑลิชาดก, ล.3 ภ.4: 909) มาณพจึงกลาวตอบเพื่อมุง
เตือนสติบิดาวา “แมความอุทัยแลอัสดงของพระอาทิตยและพระจันทรนั้นก็ยัง
ปรากฏอยู สีสันวรรณะและวิถีทางของพระจันทรและพระอาทิตยทั้งสองก็ยังปรากฏ
อยู สวนบุคคลผูลวงลับไปแลว ยอมไมปรากฏเลย บรรดาเรา 2 คนผูคร่ําครวญอยู    
ใครเลาหนอจะเปนคนโงเขลายิ่งกวากัน?”(อ.มัฎฐกุณฑลิชาดก, ล.3 ภ.4: 909-
910) เมื่อบุตรเห็นวาบิดาเริ่มเขาใจสัจธรรมในชีวิตแลว จึงไดเปดเผยตัวใหทราบ
วาตนคือใคร บิดาขอบคุณที่บุตรชายมาสงบระงับดับความกระวนกระวายทั้งปวงให 
กอนจากไปเทพบุตรไดแนะบิดาใหทําทาน รักษาศีล และกระทําอุโบสถกรรม บิดา
ก็ปฏิบัติตามโดยเครงครัด ตายแลวจึงไดไปเกิดใน เทวโลก  

นอกจากการใหปญญาแกบิดามารดาเกี่ยวกับ “ความตาย” 
แลว ยั งพบการเตือนสติ เรื่อง “บุญ-กรรม” ดวย ใน “อ.ตักกลชาดก”           
พระโพธิสัตวไดชวยระงับการทํา “ปตุฆาต” ปู ไดอยางทันทวงที กอนที่กรรมหนัก
จะเกิดกับทั้งบิดาและมารดา พรอมกันนี้ก็ไดแสดงใหเห็นกรรมอันเกิดจากความ
อกตัญูตอบุพการี และเห็นบุญอันเกิดแตการบํารุงเลี้ยงทาน อรรถกถานี ้     
พระโพธิสัตวเสวยพระชาติเปน “บัณฑิตกุมาร” ไดฟงมารดายุใหบิดาฆาปู         
จึงติดตามไปขัดขวางโดยออกอุบายทําทุกสิ่งกับบิดาใหเหมือนกับที่บิดากําลัง    
จะทํากับปู เมื่อบิดาถามเพราะเกิดความสงสัย พระโพธิสัตวจึงใชโอกาสนั้นแสดง
โอวาทใหบิดาเห็นบาปที่ทําแกปูวาสุดทายจักยอนมาหาตนเอง บิดาไดคิดจึงบอก
ความจริงวาที่ทําลงไปเพราะภริยา (แมของพระโพธิสัตว)บังคับ “บัณฑิตกุมาร”จึง
ออกอุบายตอโดยใหบิดาทําทีไลมารดาออกจากเรือน  และสรางขาวลือวาจะไปขอ
หญิงจากตระกูลอื่นมาเปนภริยาใหม เมื่อนางไดทราบขาวจึงกลับมาปฏิบัติตอสามี 
พอสามี และบุตรอยางดีดังเดิม ในอรรถกถาเรื่องนี้แสดงใหเห็นลักษณะของ 
“อภิชาตบุตร” ที่เมื่อเห็นบิดามารดาทําผิดก็ระงับยับยั้ง หากพิจารณาอยางถี่ถวน
เห็นไดวา ท่ีพระโพธิสัตวทําทุกอยางก็ดวยฐานของความรักครอบครัว ซึ่งความผิด
ของมารดาสมควรแกการถูกขับออกจากบาน แตพระโพธิสัตวก็ใหโอกาส จนใน
ที่สุดก็ไดครอบครัวท่ีอบอุนและมีความสุขคืนมาดังเดิม 

จากที่กลาวมา เปนเพียงตัวอยางบางสวนท่ีสนับสนุนใหเห็นวา 
ไมวาจะเสวยพระชาติเปนมนุษย เปนเทวดา เปนบุตรเศรษฐี หรือชนชั้นกระฎมพี 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 93 
  

 

 

ในฐานะบัณฑิต และผูมีปญญาอันมาก ก็สามารถชวยใหบุพการีมีดวงตาเห็นธรรม 
และใชคําสอนตางๆ จากพระโพธิสัตวมาแกปญหาตางๆ ในชีวิตได 
 

3.2.2.3 พระโพธิสัตวในฐานะบุตรผูถูกทารุณกรรรมโดย
บิดาแตใชคุณธรรมแกไขปญหาเปลี่ยนแปลงรายใหกลายเปนด ี

นอกจากคุณลักษณะดานบวกตางๆ ที่สะทอนความเปน       
ผูเปยมคุณธรรมของพระโพธิสัตวที่กลาวมาทั้งหมดแลว พบวามีบางเรื่องที่ตัว   
พระโพธิสัตวเองตองประสบกับชะตากรรมอันเลวรายอันเกิดจากการกระทําของ
บิดา (มารดา) ผูทุศีล แตความเปนผูมีคุณธรรม พระโพธิสัตวพยายามจะแกไข
ปญหาในเบื้องตน โดยการสอนหรือใหโอวาท บางครั้งสามารถแกไขปญหาได
กอนที่เหตุการณอันเลวรายจะเกิดขึ้น แตหากพิจารณาดวยปญญาแลวเห็นวาเกิน
แกไขก็ปลอยใหเปนไปตามกรรม 

ใน “อ.กัฏฐหาริชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนบุตรของ
หญิงตัดฟนกับทาวพรหมทัต พระราชบิดาไมยอมรับพระโพธิสัตวเปนลูกหญิง    
ตัดฟนจึงพิสูจนโดยการเหวี่ยงราชบุตรตัวนอยขึ้นกลางอากาศเพื่อทดสอบ หาก
ไมใชเลือดเนื้อเชื้อไขของพระราชาก็ขอใหรางทารกตกลงมากระแทกพื้น ขณะนั่ง 
คูบัลลังกกลางอากาศพระโพธิสัตวไดเทศนสอนพระราชบิดาใหเห็นโทษของการ
แบงชนชั้นวา “ขาแตพระราชาผูเปนใหญ ขาพระบาทเปนโอรสของพระองค     
ขาแตพระองคผูเปนจอมแหงหมูชน ขอพระองคไดทรงโปรดชุบเลี้ยงขาพระบาทไว 
แมคนเหลาอื่น พระองคยังทรงชุบเลี้ยงได ไฉนจะไมทรงชุบเลี้ยงโอรสของ
พระองคเองเลา”  (อ.กัฏฐหาริชาดก, ล.3 ภ.1: 214) พระราชาสํานึกผิดจึงรับยื่น
พระหัตถออกรับราง จากนั้นก็รับพระโพธิสัตวและมารดามาอยูในวัง โดยใหนาง
ดํารงตําแหนงอัครมเหสีอยางสมฐานะใน “อ.มหาปทุมชาดก” ก็เปนไปในทํานอง
เดียวกัน พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนราชบุตรพระเจาพาราณสี ชื่อ “ปทุมกุมาร”  
มารดาเลี้ยงเห็นพระโพธิสัตวรูปงามก็มีจิตเสนหาชวนใหกระทําสังวาส  มารดา
เลี้ยงชวนถึง 3 ครั้ง ปทุมกุมารก็ปฏิเสธทุกครั้ง และบอกวาจะนําความเรื่องนี้ทูล
พระบิดา นางกลัวโทษ จึงทําอุบายแกลงไมสบาย แตงกายเศราหมอง เมื่อพระเจา
พาราณสีถามวาเปนอะไรก็ใสความวาถูกปทุมกุมารรังแกดวยกิเลสกําเริบ พระเจา
พาราณสีโกรธมากสั่งใหลงโทษพระกุมารดวยการโยนทิ้งลงในเหวที่ใชสําหรับ
ลงโทษโจร แมเหลาสนม เสนาอํามาตยจะทูลทัดทาน พระองคก็ไมเปลี่ยนใจ ดวย



94 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

บุญแหงพระมหาโพธิสัตวเทวดาก็ไดรับไวและนําไปฝากที่นาคพิภพ  ผานไป 1 ป 
ปทุมกุมารเบื่อหนายเพศฆราวาสจึงออกบวชเปนดาบส นายพเนจรคนหนึ่งเห็น
ดาบสก็จําไดจึงนําความไปกราบทูลพระราชา พระเจาพาราณสีจึงไปหาราชบุตร
เพื่อขอใหยกโทษให และเชิญไปครองเศวตฉัตร ปทุมดาบสปฏิเสธและใหโอวาท
แกพระบิดาใหดํารงในทศพิธราชธรรม และละอคติ 4 อันประกอบดวย ฉันทาคติ
(ลําเอียงเพราะรัก), โทสาคติ (ลําเอียงเพราะเกลียด), โมหาคติ (ลําเอียงเพราะ
เขลาหรือเพราะความโงหลงงมงาย ไมพิจารณาใหถองแทวาอยางไรถูกอยางไรผิด
อยางไรควร อยางไรไมควร) และ ภยาคติ (ลําเอียงเพราะกลัวหรือเพราะเกรงใจ) 
เมื่อพระเจาพาราณสีเสด็จกลับก็สั่งใหจับนางมเหสีโยนลงเหวที่เปนที่ทิ้งโจร
เชนเดียวกัน 

จากที่กลาวมา ลวนเปนภาพบิดาที่พึงแกไขเปลี่ยนแปลงตนได 
เมื่อเกิดดวงตาเห็นธรรม ในทางกลับกัน ผูวิจัยพบขอมูลอีกจํานวนหนึ่งที่นําเสนอ
ภาพของบิดาผู “ทุศีล” โดยแท และหมายจะเอาชีวิตบุตรโดยตั้งใจ แตถึงกระนั้น
พระโพธิสัตวก็ยังคงธํารง“ความกตัญู” และ“ความเมตตา” ไวโดยแสดงให
ประจักษผานการละความโกรธ เชน ใน “อ.ตโยธรรมชาดก” ที่พระองคถือกําเนิด
เปนวานร บุตรวานรเทวทัต ผูเปนพอเกรงวาเมื่อวานรพระโพธิสัตวเติบใหญจะ
แยงคมุฝูง จึงหลอกใหไปเก็บบัวในสระที่ผีเสื้อน้ํา (รากษส) อาศัยอยู ความเฉลียว
ฉลาดทําใหสังเกตไดทันทีจากรอยเทาของผูที่ตกเปนเหยื่อ จากนั้นก็ใชปญญาคิด
หาวิธีใหไดดอกบัวมาครอง ดังความตอนหนึ่งวา “เราจักไมลงสระนี้ และตองเก็บ
ดอกไมใหไดดวยแลวเดินไปหาที่ซึ่งไมมีน้ํา ไปได 2 ดอกทีเดียว โดดไปลงฝงโนน 
โดดจากฝงโนนมาลงฝงนี้ ก็ควาไดอีก 2 ดอก ดวยอุบายนั้นแหละ พระโพธิสัตว
เก็บดอกไมไดเปนกองทั้งสองฝงสระ และไมตองลงสูสถานอันอยูในอาญาของ
รากษส” (อ.ตโยธรรมชาดก, ล.3 ภ.2: 102) ผีเสื้อน้ําเห็นความฉลาดเฉลียวจึง
กลาวชมเชยพระโพธิสัตววานร วา “ธรรม 3 ประการเหลานี้ คือ ทักขิยะ สุริยะ 
ปญญา มีแกผูใด เหมือนมีแกทาน บุคคลนั้น ยอมลวงพนศัตรูได” (อ.ตโยธรรม
ชาดก, ล.3 ภ.2: 103) สถานการณนี้ นอกจากแสดงใหเห็นการใชปญญาเพื่อเอา
ตัวรอดของพระโพธิสัตวแลว ยังเห็นไดวา  หากปญญาถูกนํามาใชอยางสรางสรรค 
ก็สามารถเปลี่ยนศัตรูใหกลายมาเปนมิตรได ดังที่พระโพธิสัตวไดรากษสเปนมิตร
หลักจากแสดงธรรมใหฟง แตผลแหงความคิดชั่วเมื่อวานรเทวทัตเห็นบุตรกลับมา
พรอมรากษสก็อกแตกตาย 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 95 
  

 

 

นอกจากนี้ พบ 1 เรื่องที่แสดงใหเห็นวา แมบิดามารดาจะ
สิ้นชีวิตไปแลว แตพระโพธิสัตวก็ยังระลึกถึงคําสั่งสอนจนสามารถละโทสะและ
อภัยใหแกศัตรูได อันนํามาสูความสุขของชีวิตในที่สุด เหตุการณนี้ปรากฏใน “อ.
ทีฆีติโกสลชาดก” ที่พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนเจาชาย “ทีฆาวุกุมาร” เสด็จฯไป
ปาพรอมพระเจาพาราณสี เมื่อเห็นพระราชาบรรทมที่ตัก ก็นึกถึงเหตุการณที่
พระองคทรงฆาพระชนกชนนีของตนและคิดจะแกแคนกลับ แตเมื่อระลึกนึกถึง
โอวาทของพระชนกชนนีท่ีใหไววา “เวรตองระงับดวยการไมจองเวร” จึงละเวน
การฆานั้นเสีย เมื่อพระเจาพาราณสีทราบวา “ทีฆาวุกุมาร” เปนพระราชโอรส
ของพระเจาทีฆีติที่ตนเคยลวงเกิน ก็ไดไถโทษดวยการพระราชทานพระธิดาให
อภิเษกดวย จากนั้นก็ใหกลับไปครองนครโกศลรัฐซึ่งเคยเปนเมืองของพระราช
บิดาทีฆีติ อรรถกถาเรื่องนี้ จึงย้ําภาพบุตรที่เชื่อฟงคําสั่งสอนของบุพการีจน
สามารถละความโกรธได  และแสดงใหเห็นวื่บุตรที่ไดรับการอบรมมาดีและมีจิต
อันเปนกุศลเทานั้น จึงจะสามารถอภัยใหผูเปนศัตรูได 

 

3.2.3 พระโพธิสัตวในฐานะสามีผูมีเมตตา อภัย และใหโอกาส 

ภรรยา 
ตามหลักการของปจฉิมทิศ คือ ทิศเบื้องหลัง อันหมายถึง ภรรยา 

และสามีไดมีการระบุไวอยางชัดเจนวาผูเปนสามีตองสงเคราะหภรรยาใหมี
ความสุขโดยการยกยองนับถือวาเปนภรรยา ไมดูหมิ่น ไมประพฤตินอกใจ มอบ
ความเปนใหญ และใหเครื่องแตงตัว ในทางกลับกันผูเปนภรรยาก็พึงปฏิบัติดีตอ
สามีเชนกัน ดวยการจัดการงานใหดี (ดูแลบาน) สงเคราะหคนขางเคียงของสามี 
(ญาติของสามี) ไมประพฤตินอกใจ รักษาทรัพยที่สามีหามาได และขยัน           
ไมเกียจครานในการงานทั้งปวง อาจกลาวไดวา คุณธรรมเหลานี้ เปน “จริยวัตร
แหงสามีภรรยา” ถาท้ังสองฝายปฏิบัติสงเคราะหกันอยางสม่ําเสมอ ความขัดแยง 
หรือความแตกราวในชีวิตคูยอมไมเกิดขึ้น  

จากกลุมขอมูลที่นําวิเคราะหพบอรรถกถาชาดกที่พระโพธิสัตวอยู
ในบทบาทสามี 17 เรื่อง ไดแก อ.จุลลปทุมชาดก, อ.พันธนาคารชาดก, ตักกชาดก, 
อ.สุวรรณหังสชาดก, อ.คหปติชาดก, อ.จุลลปโลภนชาดก, อ.กากาติชาดก,      
อ.อนนุโสจิยชาดก, อ.จุลลโพธิชาดก, อ.อุทยชาดก, อ.ทศรถชาดก, อ.มหาปโลภ



96 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

ชาดก, อ.ฉัททันตชาดก, อ.กุสชาดก, อ.มหาชนกชาดก, ภูริทัตตชาดก และ       
อ.เวสสันตรชาดก  ซึ่งเมื่อพิจารณาลงไปในรายละเอียด เห็นวา แมพระโพธิสัตว
จะถูกสรางใหเปนสามีที่สมบูรณแบบ และรักภรรยา ทวาบางเรื่องพระโพธิสัตว
โชครายไดครองคูกับหญิงไมดี ใจแคบ ไมซื่อสัตย และมักมากในกาม ดังนั้นใน
ประเด็นนี้ จึงขอแยกนําเสนอ เปน 3 ประเด็นยอยคือ พระโพธิสัตวกับภรรยาที่มี 
“ธรรม” งดงามทั้งภายนอกและภายใน, พระโพธิสัตวกับภรรยาที่มีพึงสอนได 
และพระโพธิสัตวกับภรรยาทุศีล  โดยแตละประเด็นจะยกใหเห็นเปนบางตัวอยาง
เทานั้น เพื่อใหเห็นวา การอยูกับ “ภรรยา” ที่มีพื้นฐานดานอุปนิสัยใจคอที่
แตกตาง มีผลตอการแสดงคุณธรรมของพระโพธิสัตวในฐานะ “สาม”ี อยางไร 

3.2.3.1 พระโพธิสัตวกับภรรยาที่มี “ธรรม” งามทัง้ภายนอก 

และภายใน 

  ภรรยาที่มี  “ธรรม” งามทั้งภายนอกและภายใน อาท ิ      
“พระนางมัทรี” ใน อ.เวสสันตรชาดก,  “นางอุทัยภัทรา”ใน อ.อุทยชาดก, “นาง
ดาบสินี” ใน อ. จุลลโพธิชาดก, “ภรรยา” ใน อ.อนนุโสจิยชาดก, มเหสี และ 
เหลานางสนม ใน อ.ภูรัตตชาดก ซึ่งตัวละครภรรยาเหลานี้ ถูกนําเสนอใหเห็นวา 
เปนผูมีคุณธรรม โดยเฉพาะความใจกวาง เขาใจโลก เขาใจชีวิต และสนับสนุน
สามี เพราะแมพระโพธิสัตวเลือกที่จะถือครองสมณเพศหลังจากครองเรือน       
นางเหลานี้ก็รวมอนุโมทนาบุญ บางคนก็เลือกจะเดินไปในทางธรรมรวมกับสามีดวย  
 

“พระนางมัทร”ี มเหสีของ “พระเวสสันดร” ใน “อ.เวสสันตร
ชาดก” ถูกสรางใหเปนภรรยาผูมีฉันทะอัธยาศัยเสมอกัน มีมนัสเจตนาเสมอกัน 
เปนขัตติยชาติเสมอกัน ในเรื่อง แมพระเวสสันดร จะถูกขับออกจากเมืองดวยเหตุ
แหงการบริจาคทาน คือ  ชาง “ปจจจัยนาค” อันเปนชางมงคลคูบานคูเมือง ซึ่ง
พระนางไมจําเปนตองแบกรับโทษ และความทุกขยากลําบากในปาเขาลําเนาไพร
รวมกับพระสวามีก็ได แตพระนางก็เลือกที่จะลําบาก และถึงแมจะตองพลีชีพก็
ทรงยินดี ดังความตอนหนึ่งที่พระนางกลาวกับสวามีวา “..ความตายกับดวย
พระองค หรือจากพรากพระองคเปนอยู สองอยางนี้ ตายนั่นแหละประเสริฐกวา” 
(อ.เวสสันตรชาดก ล.4ภ.3, 628)  และแมรูวาพระสวามีจะบริจาคตนใหแก
พราหมณ (ทาวสักกะแปลง) ก็กลาวดวยหัวใจของผูเปยมธรรม และไมใหตองทรง
ลําบากพระทัยวา “หมอมฉันยังเปนสาว เปนเทวีของพระองคทานใด พระองค
ทานนั้นเปนพระภัสดาเปนใหญของหมอมฉัน พระองคทานทรงปรารถนาจะ



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 97 
  

 

 

พระราชทานแกบุคคลใด ก็จงพระราชทานแกบุคคลนั้น หรือจะพึงขายพึงฆาเสียก็
ยอมได” (อ.เวสสันตรชาดก ล.4ภ.3, 766) เปนตัวอยางแสดงใหเห็นวาพระนาง
มัทรีเปนเบญจกัลยาณี เปนภรรยาที่ดี และเปนขัตติยชาตินารีโดยแท คํากลาวของ
ทาวสักกะแปลงที่ชื่นชมความเสมอกันของสองพระองคหลังจากคืนพระนางแก
พระเวสสันดรหลังจากไดรับบริจาค ก็เปนขอยืนยันความเปนผูเสมอกันของสอง
พระองคอยางชัดเจน  

ขาพระองคขอถวายพระนางมัทรีพระมเหสีผูงามทั่วสรรพางค 
คืนแดพระองคผูเจริญ เพราะพระองคมีพระฉันทะอัธยาศัย เสมอดวย
พระนางมัทรี และพระนางมัทรีก็ทรงมีพระฉันทะอัธยาศัย เสมอดวย
พระองคผูพระสวามี น้ํานมและสังขมีสีเสมอเหมือนกัน ฉันใด พระองค
และพระนางมัทรี ก็มีพระมนัสเจตนาเสมอเหมือนกัน ฉันนั้น พระองค
ทั้งสองเปนขัตติยชาติ สมบูรณดวยพระวงศ เกิดดีแลวแตพระมารดา
พระบิดา ถูกเนรเทศเสด็จมาแรมอยู ณ อาศรมในราวไพรนี้ ขอพระองค 
เมื่อทรงบําเพ็ญทานตอๆ ไป พึงบําเพ็ญบุญกุศล ตามสมควรเถิด 

   (อ.เวสสันตรชาดก ล.4ภ.3, 768-769) 
 
ภาพของภรรยาที่รัก และเขาใจเจตจํานงของผูเปนสามี จึง

สะทอนผานตัวตนของพระนางมัทรีอยางไมอาจปฏิเสธ โดยเฉพาะอยางยิ่งเมื่อได
ทรงตระหนักอยูตลอดเวลาวา การที่พระเวสสันดรทรงบริจาคโอรสธิดาและตนเอง
แกผูมาขอนั้น ใชวาพระองคจะรักตนและพระกุมารนอยลง แตเพราะรูดีวา    
พระสวามีมีสิ่งที่รักมากกวา นั่นคือ พระสัพพัญุตญาณ ซึ่งสิ่งนี้ก็สูงคาเกินกวา  
พระนางจะนํามาเปนขอเปรียบเทียบใหขุนเคืองใจ ดังความตอนหนึ่งวา “ลูกทั้ง
สองเปนที่เกลียดชังของเราก็หามิได มัทรีเทวีไมเปนที่รักของเราก็หามิได พระ
สัพพัญุตญาณเปนที่รักของเรายิ่งกวา เพราะฉะนั้นเราจึงไดใหบุตรที่ธิดา และ
เทวีผูเปนที่รักเสีย” (อ.เวสสันตรชาดก, ล.4 ภ.3: 768-769) ดังนั้น สิ่งใดก็ตามที่
เปนมรรคาใหสวามีกาวถึงปลายทางที่ปรารถนา พระนางจึงทรงยินดี ทั้งการ
บริจาคราชทรัพย โอรสธิดา หรือแมแตตัวพระนางเอง อรรถกถาเรื่อง “เวสสันตร
ชาดก” จึงสะทอนความรักระหวางสามีภรรยาไวคอนขางชัดเจน ยิ่งผูแตงบรรยาย
ภาพความรัก ความเสียสละที่พระนางมัทรีมีตอพระเวสสันดรไวมากมายเพียงใด 
ยอมหมายความวา ตัวพระเวสสันดรเองก็คงมีสิ่งนั้นใหแกพระนางไมยิ่งหยอนไป



98 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

กวากัน เพราะคนดีเทานั้นที่เห็นคาความดีของผูอื่นและกระทําตอบแทน เหตุนี้จึง
ไมใชเรื่องนาประหลาดที่เห็นพระนางมัทรีรวมทํา “เบญจมหาทาน” กับพระ
เวสสันดรตลอดชั่วชีวิตของพระนาง 

สวน “นางอุทัยภัทรา” พระชายา ของ “อุทัยกุมาร”ใน “อ.
อุทยชาดก” ก็เปนเบญจกัลยาณี และภรรยาที่ดีอีกคนหนึ่งที่เดินทางตามรอยผู
เปนสามี ในเรื่องพระโพธิสัตวถือกําเนิดเปน “อุทัยกุมาร” ถูกพระบิดาบังคับให
อภิเษกกับนางอุทัยภัทรา แตทั้งสองรักการประพฤติพรหมจรรยเหนือสิ่งใด เมื่อ
แตงงานลวงไป 700 ปก็มิไดกระทําสังวาส จนอุทัยราชาจุติไปบังเกิดเปนพระ
อินทร และตองการจะลองใจมเหสี จึงนําถาดทอง ถาดเงิน และถาดใสเหรียญมา
ใหทุกวัน เพื่อขอใหพระนางรวมหอดวย แตพระนางก็ไมสนใจ ในคืนที่ 3 พระ
อินทรจึงบอกความจริงวา ตนคือใคร พระนางอุทัยภัทราจึงขอใหพระสวามีแสดง
ธรรมเพื่อจะไดเห็นทางพนทุกข และไปบังเกิดในที่เดียวกับพระองค  พระสวามีจึง
ใหโอวาทแกพระนาง ดังความตอนหนึ่งวา 

“วัยลวงไปรวดเร็วยิ่งนัก ขณะนี้ก็เชนนั้นเหมือนกัน ความตั้งอยู
ยั่งยืนไมมี สัตวทั้งหลายยอมจุติไปแนแท สรีระไมยั่งยืนยอมเสื่อมถอย ดูกอน
พระนางอุทัยภัทรา เธออยาประมาท จงประพฤติธรรมเถิด/ พื้นแผนดิน
ทั้งหมดเต็มไปดวยทรัพย ถาจะพึงเปนของของพระราชาแตเพียงพระองค
เดียว ไมมีผูอื่นครอบครอง ถึงกระนั้น ผูที่ยังไมปราศจากความกําหนัดก็ตอง
ทิ้งสมบัตินั้นไป ดูกอนพระนางอุทัยภัทรา เธอจงอยาประมาท จงประพฤติ
ธรรมเถิด / มารดา บิดา พี่ชาย นองชาย พี่สาว นองสาว ภริยาและสาม ี
พรอมทั้งทรัพย แมเขาเหลานั้น ตางก็จะละทิ้งกันไป ดูกอนพระนางอุทัย   
ภัทรา เธออยาประมาท จงประพฤติธรรมเถิด/ ดูกอนพระนางอุทัยภัทรา เธอ
พึงทราบวา รางกายเปนอาหารของสัตวอื่นๆ พึงทราบวา สุคติและทุคติใน
สงสาร เปนที่พักพิงชั่วคราว ขอเธอจงอยาประมาท จงประพฤติธรรมเถิด”   
     (อ.อุทยชาดก, ล.3 ภ.6: 47-48)  
 

อรรถกถาเรื่องน้ี สะทอนภาพพระโพธิสัตวที่รักและปรารถนา
ดีตอภรรยาอยางยิ่งยวด แมมีความตายเปนปราการจากพราก แตพระอินทร
โพธิสัตวก็ยังแสดงความรักความปรารถนาดีตอนางอันเปนท่ีรัก ผานการกลับมาให
ปญญาดวยการใหโอวาทเรื่อง “บารมี 10 ทัศ”  อันนําพานางไปพบหนทางแหง
ความสุข นั่นคือ “การประพฤติธรรม” ในที่สุดพระนางก็สละความสุขทางโลก



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 99 
  

 

 

ออกบวชเพื่อบําเพ็ญพรตจนสิ้นอายุขัย และไดไปเกิดใหมเปนบาทบริจาริกาของ
พระโพธิสัตวเจาในดาวดึงสพิภพ 

 

เนื้อหาในทํานองเดียวกันปรากฏใน “อ.อนนุโสจิยชาดก” 
พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนพราหมณ ปรารถนาจะถือเพศพรหมจรรย แตบิดา
มารดาก็ยังคงจัดหาภรรยาซึ่งเปนหญิงตระกูลพราหมณมาให แตเนื่องดวยทั้งคู
ปรารถนาการออกบวชเชนกันหลังการสมรส ทั้งสองจึงดูแลกันโดยปราศจาก
อํานาจกิเลส เมื่อบิดามารดาตายทั้งคูจึงออกบวชดวยกัน รวมทั้งใน “อ.จุลลโพธิ
ชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนพราหมณชื่อ “โพธิ” มารดาไดจัดใหวิวาหกับ
หญิงที่มีสกุลเสมอกัน  แตคนทั้งคูไมเคยปฏิบัติสังวาสกัน เมื่อมารดาถึงแกกรรม
สองสามีภรรยาก็ออกบวชดวยกัน  สวนใน “อ.ภูริทัตตชาดก” พระโพธิสัตว ถือ
กําเนิดเปนนาค นาม “ภูริทัต”  ในเรื่องนี้แมพระมเหสีจะไมไดถือศีลเฉกเชน   
พระสวามี แตเมื่อทราบวา “พระภูริทัต” ทรงปรารถนาเทพสมบัติในพิภพ
ดาวดึงส จนไดมาทูลลาพระบิดา พระมารดาไปรักษาศีลอุโบสถ ณ ริมฝงแมน้ํา 
ยมุนาในมนุษยโลก พระนางก็อนุโมทนายินดี อีกทั้งยังสงนางนาคกัญญา 10 นาง 
มาขับกลอมแลวบูชาดวยของหอม และดอกไมทุกเชา  การกระทําของนางจึงแสดงให
เห็นภาพมเหสีที่รัก ศรัทธา ใหเกียรติ และเคารพในการตัดสินใจของสวามีอยางชัดเจน 

 

 “ภาพลักษณเชิงบวก” ของภรรยาทั้ง 5 นาง จาก 5 พระ
ชาติ สามารถย้ําใหเห็นคุณธรรมที่พระโพธิสัตวแสดงแกภรรยาไดดี เพราะไมวา
นางเหลานั้นจะถือกําเนิดเปนชนชั้นสูง เปนสามัญชน หรือ เปนสัตวเดรัจฉาน 
คุณธรรมความดีที่นางทั้งหลายปฏิบัติตอผูเปนสามี ก็เสมือนภาพสะทอนกลับให
เห็นวาพระโพธิสัตวก็คงปฏิบัติดีปฏิบัติชอบตอนางเหลานั้นเฉกเชนกันโดยการให
ปญญา เพื่อเปนเครื่องนําพานางไปสูความสุขสูงสุด นั่นคือการหลุดพนจากทุกข
และไดพบความสุขอยางแทจริง  

 
 
 
 
 
 
 



100 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

3.2.3.2 พระโพธิสัตวกับภรรยาท่ีพึงสอนได 

   อรรถกถาบางเรื่อง แมพระโพธิสัตวจะมีภรรยาที่มีความ
บกพรองในหนาที่บาง แต “ปญญา” อันหมายถึงการใหขอคิด คําสอนก็สามารถ
ชวยปรับปรุง และเปลี่ยนแปลงความคิด จิตใจ รวมถึงการกระทําของผูเปนภรรยา
ใหเดินทางสูครรลองที่ถูกตอง เหมาะสม และดีงามได  ดังปรากฏใน อ.กุสชาดก, 
อ. คหปติชาดก, อ.ทศรถชาดก, อ.ฉัททันตชาดก  และอ.มหาชนกชาดก   

   ใน “อ.มหาชนกชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนราชโอรส 
ของ “พระอริฏฐราชา” เพราะสงครามภายใน จึงทําใหตองระหกระเหินออกจาก
เมืองตั้งแตยังอยูในครรภมารดา ในตอนหนึ่งของเรื่องระหวางที่เดินทางมาชิงเมือง
คืนจากทาวโปลชนก กอนที่พระเจาโปลชนกจะสิ้นพระชนมไดตรัสถึงลักษณะคน
ที่จะมาสืบราชบัลลังกวา ตองเปนผูที่ทําใหพระธิดา คือ พระนางสีวลีเทวียินดี  
ตองเปนผูที่รูหัวนอนแหงบัลลังกสี่เหลี่ยม ตองเปนผูที่ยกธนูหนักราวแรงพันคนได 
และตองเปนผูที่สามารถทําขุมทรัพย 16 แหงใหปรากฏ เหลาเสนาอํามาตยตาง
คนหาผูที่มีคุณสมบัติเชนนี้ แตหามีไม อํามาตยจึงใชวิธีเสี่ยงบุษยรถ เมื่อรถนั้น
แลนไปยังที่ที่พระโพธิสัตวบรรทมอยู เหลาอํามาตยจึงไปเชิญใหขึ้นรถมาที่
พระราชวัง พระมหาชนกสามารถตอบคําถามไดทุกขอ พระนางสิวลีพึงใจ จึงได
อภิเษก และครองเมืองมิถิลารวมกันสืบมา  

  กาลตอมาพระมหาชนกไดเสด็จประพาสอุทยาน และไดเสวย
มะมวงมันมีรสเลิศ เมื่อเสวยเสร็จแลว เหลาผูคนก็มาเก็บมะมวงกินตาม พวกที่
ไมไดกินก็พากันทําลายตนมะมวงนั้นเสีย พระองคทรงเห็นวาการที่มะมวงถูก
ทําลายนั้นก็เพราะความที่มันมีผล สวนอีกตนไมถูกทําลายเพราะไมมีผล พระองค
จึงบังเกิดความสังเวช ดวยเห็นวาราชสมบัติก็เหมือนเชนตนไมมีผลนั้น จึงทรง   
ตั้งมั่นจะออกผนวช จากนั้นก็ไดเจริญธรรมในพระตําหนัก และไมเสด็จออกมาวา
ราชการอีกเปนเวลา 4 เดือน จากนั้นก็ทรงแตงกายแบบผูทรงศีล และเดินจงกรม
อยูแตในปราสาท แตดวยความเปนหวงพระเทวีและพระสนมจึงมาเฝาฯ และได
ทันเห็นวาพระราชากําลังเสด็จฯออกจากปราสาท และคงจะไมยอมกลับมาอีก 

 
      พระเทวีใหอํามาตยสงคนไปเผาเรือนเกา และศาลาเกาเบื้อง
หนาเสนทางที่พระราชาจะเสด็จฯไป แลวทูลวามีไฟไหมใหทรงประทับอยูกอน 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 101 
  

 

 

ทรงแกลงใหมีการปลนฆาในเมือง แตก็ไมสามารถจะหยุดพระราชาได พระ
มหาชนกเห็นคนติดตามมาจึงออกอุบายโดยขีดเสนขวางทาง แลวตรัสวาจะลง
ทัณฑคนที่ทําใหรอยขีดนั้นวางขาด ตอมาพระนางคร่ําครวญลมลงจนลวงรอยขีด
ทําใหมีรอยขาดคนจึงติดตามตอไปไดอีก พระนางก็เสด็จตามไป เมื่อถึงตัวเมืองถูน
นครเห็นชายผูหนึ่งกําลังยางเนื้อ แตเนื้อนั้นถูกสุนัขคาบไป คนไลสุนัขไปถึงประตู
เมืองดานทิศใตก็เกิดเหนื่อยหนายจึงละทิ้งเนื้อ สวนสุนัขไดทิ้งเนื้อดวยความกลัว 
พระโพธิสัตวจึงนําเนื้อนั้นมาเสวย พระนางเห็นก็นึกรังเกียจจึงกลาวตําหนิ แต
พระองคตรัสวา น่ีเปนอาหารที่ไดมาดวยความชอบธรรม เมื่อเดินทางตอมาก็เห็น
กุมารีสวมกําไล มือขางหนึ่งสวม 2 อัน และอีกขางหนึ่งสวม 1 อัน กําไล 2 อันนั้น
กระทบกันจนมีเสียงดัง แตอีกขางหนึ่งนั้นไมมีเสียง พระโพธิสัตวอยากใหพระเทวี
เสด็จฯกลับไปจึงแกลงตรัสถามกุมารีในทํานองวา กําไลมีเสียงเพราะอะไร แต
คําตอบของนางกุมารีที่วา กําไล 2 อันกระทบกัน  กําไล 1 อัน คือปราชญสงบนิ่ง 
กําไล 2 อัน คือบุคคลซึ่งกําลังวิวาท  ผูที่ใครไปสวรรค ชอบความเปนอยูผูเดียว 
พระมหาชนกบอกใหพระนางกลับเพราะบรรพชิตที่มีสตรีติดตามจะถูกติเตียน 
พระนางไมทรงยอม ตอมาเดินมาถึงเรือนชางศร พระโพธิสัตวเห็นนายชางหลับตา
ขางหนึ่งเล็งลูกศรเพื่อดัดใหตรง พระมหาชนกจึงทรงถามในทํานองวา เห็น
ประโยชนอะไรกับการหลับตาขางหน่ึง  คําตอบของชางศรที่วา การมองดวยตา 2 
ขางจะทําใหพรา  ตาขางเดียวจึงจะดัดใหตรงได  บุคคล 2 คนแกงแยงกัน  คน
เดียวไมตองแบงใหใคร หากจะไปสวรรคตองอยูคนเดียว แตพระนางไมยอมกลับ 
ทายที่สุดพระมหาชนกทรงถอนหญามุงกระตายแลวตรัสวา “หญามุงกระตายที่
ติดกันอยูแตเดิม ซึ่งอาตมาถอนแลวนี้ ไมอาจสืบตอกันไดอีก ฉันใด ความอยู
รวมกันระหวางเธอกับอาตมา ก็ไมอาจสืบตอไดอีก ฉันนั้น เพราะฉะนั้น เธอจงอยู
ผูเดียว อาตมาก็จะอยูผูเดียวเหมือนกัน” (อ.มหาชนกชาดก, ล.4ภ.2: 153) เมื่อ
พระนางไดฟงก็เสียพระทัยจนสลบไป จากนั้นพระมหาชนกก็ไดแยกทางไปยังปา 
เมื่อพระนางทรงฟนขึ้นมาไมเห็นพระสวามีก็เที่ยวตามหาแตไมพบ จึงสรางเจดีย
ในที่ที่ทรงประทับยืน ณ บานชางศร สถานที่ที่ตรัสกับกุมารี สถานที่ที่เสวยเนื้อ 
และสถานที่ที่ทรงสนทนากับพระนารทดาบส และพระฤๅษีมิคาชินะ จากนั้นทรง
มอบราชสมบัติใหพระโอรสทีฆาวุ และออกผนวชที่อุทยาน ทายที่สุดทั้งพระนาง
และพระโพธิสัตวเมื่อสิ้นอายุขัยก็ไปเกิดในพรหมโลก 



102 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

  อรรถกถาเรื่องน้ี เห็นชัดเจนกวา ในตอนตนเรื่องพระมหาชนก
ใชปญญาเพื่อไดครองราชบัลลังก และนางอันเปนที่รัก แตตอนกลางเรื่องจนถึง
ตอนจบ พระโพธิสัตวทรงใชปญญาทําใหพระมเหสีเขาใจ “ทางแหงเนกขัมมะ” 
อันเปนทางอันประเสริฐสุดสําหรับมนุษย  ซึ่งที่สุดแลวก็ทําใหพระมเหสีผูที่ไมเคย
เปดใจยอมรับ สามารถเขาใจทุกบททดสอบ คําสอนทุกขอท่ีพระโพธิสัตวพยายาม
บอกตลอดระยะทางที่นางดื้อดึงจะนําพระองคกลับ เมื่อทรงเขาใจความเมตตา
และปรารถนาดีที่พระสวามีมีให พระนางก็ละสมบัติออกผนวชตามไดในท่ีสุด   

สวน ใน “อ.ฉัททันตชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปน    
พระยาชางที่อาศัยอยู ณ ฉัททันตสระ มีมเหสี 2 พระองค คือ มหาสุภัททา และ
จุลสุภัททา มีบริวารชาง 8,000 เชือก วันหนึ่งพระยาชางโพธิสัตวไดใหดอกบัว
ใหญแกนางมหาสุภัททา นางจุลสุภัททาเห็นเขาก็นอยใจ ตอมาพระยาชางไดนํา
ของมาถวายพระพุทธจา 500 รูป นางจุลสุภัททาก็มาดวย จึงอธิษฐานขอใหตนไป
เกิดเปนนางสุภัททาอัครมเหสีแหงแควนมัทราฐ โดยขอใหพระราชาตามใจ และสง
พรานมายิงพระยาชางดวยศรอาบยาพิษ และตัดงาทั้งสองใหได ตอมานางก็อด
อาหารจนเสียชีวิต เมื่อกําเนิดอีกครั้งนางก็ไดอภิเษกกับพระเจาพาราณสีตามจิต
อธิษฐาน ตอมานางขอใหพระราชาสงพรานไปยิงพระยาชางตามที่ไดอธิษฐานไว 
เมื่อพรานโสณุดรยิงพญาชางที่ทองจนทะลุหลังแลว ความเจ็บปวดทําใหคิดจะทํา
รายกลับ แตเมื่อเห็นวาพรานนุงหมดวยผากาสาวพัสตร ก็คิดไดวา“ขึ้นชื่อวา 
ธงชัยแหงพระอรหันต ไมควรที่บัณฑิตจะทําลาย ควรสักการะเคารพอยางเดียว
โดยแท” หลังจากทราบความจริงวา นางสุภัททาทรงเปนผูใชใหพรานมาตัดงา 
เพราะความโกรธแคน และความนอยใจในอดีตชาติ พระโพธิสัตวสํานึกรูวา 
“แทจริง พระนางสุภัททาทรงทราบดีวา งางามตางๆแหงบิดาและปูทวดของเรา มี
อยูเปนอันมาก แตพระนางเปนคนพาล โกรธเคือง ผูกเวร ตองกาจะฆาเรา” (อ.
ฉัททันตชาดก , ล.3 ภ.7: 400) จึงยอกายนอนกมศีรษะลงเบื้องต่ําใหพรานโสณุดร
เลื่อยงาคูงามนั้น กอนตายยังไดกลาวกับพรานวา “สหายพราน เราใหงาเหลานี้แก
ทาน ใชวาเราจะไมรักของเราก็หาไม แตเพราะงาคือพระสัพพัญุตญาณนั้น เรา
รักกวางาคูนี้ตั้งรอยเทาพันเทา ขอบุญนี้จงเปนปจจัยแหงการไดบรรลุพระ
สัพพัญุตญาณ...” (อ.ฉัททันตชาดก , ล.3 ภ.7: 401) จากนั้นก็ทํากาละเสีย ครั้น
เมื่อนางสุภัททาไดเห็นงางามทั้งคูก็สะเทือนใจวาตนไดทําลายชีวิตของมหาสัตว
เสียแลวก็หัวใจแตกสลาย เรื่องนี้นอกจากจะเห็น“ขันติ” ตอความเจ็บปวด และ
การ “ขมจิต” ไมใหลุแกโทสะของพระโพธิสัตวจนอาจทํารายพรานแลว ยังเขาใจ



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 103 
  

 

 

การกระทําอันมีเหตุจากความโกรธแคนของพระนางสุภัททาที่สงผลใหมหาสัตว
ยอมใหพรานเลื่อยงาไปถวายนางแตโดยดี แตแมนางจะสํานึกไดในตอนทาย แต
ผลแหงกรรมที่กระทําตออดีตสามีผูประเสริฐก็ทําใหนางตองพบกับจุดจบคือ 
“ความตาย” อรรถกถาเรื่องนี้จึงแปลกกวาเรื่องกอนหนาที่ยกมาตรงที่ภรรยาได
สํานึกในตอนที่พระโพธิสัตวไดเสียชีวิตลงแลว  

3.2.3.3 พระโพธิสัตวกับภรรยาทุศีล 

ภรรยาอีกกลุมหนึ่งที่ปรากฏในอรรถกถา คือ กลุมทุศีล ที่ไมมี
โอกาสปรับปรุงหรือเปลี่ยนแปลงตัวเองนางเหลานี้ไมเพียงแตทําใหสามีเสื่อม
เกียรติ แตยังทําใหนักบวชตองคลายจากความบริสุทธิ์แหงศีลดวย เพราะนางเกิด
มาเพื่อทําลายตบะของนักบวชโดยแท สํานึกพื้นฐานภรรยาควรรูวาเพศบรรพชิต 
เปนสิ่งที่สมควรยกไวสูง ตองใหเกียรติ โดยเฉพาะอยางยิ่งหากนักบวชนั้นเคยเปน
สามีของตนมากอน แตในอรรถกถากลับพบวา มีหลายเรื่องที่ผูแตงจงใจสราง   
ตัวละคร “ภรรยา” ของพระโพธิสัตวใหมีนิสัยไมซื่อสัตย มักมากในกาม แตหาก
มองในมุมกลับภรรยาประเภทนี้ ก็ชวยใหพระโพธิสัตว สามารถตัด “บวง” หรือ 
“พันธะผูกพัน” ทางโลกเพื่อมุงสูทางธรรมไดเร็วขึ้น 

ใน “อ.มหาปโลภชาดก” พระโพธิสัตวมีชายามักมากในกาม
คุณ แตสุดทายพฤติกรรมของนางก็ทําใหพระโพธิสัตวเกิดปญญาวา “มาตุคาม” 
เปนภัยอันใหญหลวงที่มักทําใหสัตวผูบริสุทธ์ิเศราหมอง พระองคจึงตัดบวงรอยรัด
คือ “ภรรยาผูทุศีล” นี้ได และออกบวชปฏิบัติธรรมอยางสงบ เรื่องนี้พระองคถือ
กําเนิดเปนพระราชโอรสของพระเจากาสิกราช ณ พาราณสีนคร มีพระนามวา 
“อนิตถิคันธกุมาร” พระกุมารไมปรารถนาในสรรพกามที่พระราชบิดาจัดหาให จึง
มักปลีกตนเองไปนั่งเพงฌานเพียงลําพัง พระเจากาสิกราชจึงใหนางกุมาริกาผูมี
ความงามและเชี่ยวชาญในการรองรําและดีดสีทุกสิ่ง ไปทําใหพระกุมารเกิดกามรส 
นางสามารถขับกลอมเพลงจนพระกุมารเกิดความกําหนัดและเรียกหานางใหมา
ขับรองใกลๆ อาศรม ตอมาพระองคไมปรารถนาใหบุรุษอื่นไดยินเสียงเพลงนี้ก็ใช
มีดออกไปไลฆาบุรุษทั้งหลาย ประชาชนจึงมาทูลฟอง และใหพระเจากาสิกราช 
ขับไล พระโอรส และนางกุมาริกาออกไปจากเมือง ดังนั้น พระกุมารจึงพาภรรยา
ไปอยูในปา วันหนึ่งนางกุมาริกาไดพบกับดาบสที่สามารถเหาะได นางก็ยั่วยวน



104 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

พระดาบสจนขาดพรหมจรรยไมสามารถเหาะไดอีก เมื่อ “พระอนิตถิกุมาร” 
กลับมาจากการหาอาหาร ดาบสเห็นแลวตั้งใจจะหนีแตไมสามารถเหาะไดจึงตกลง
ไปในน้ํา พระโพธิสัตวจึงตรัสสั่งสอนพระดาบสวา สตรีนั้นสามารถทําใหนักพรต
จมอบายได จึงควรเวนจากมาตุคามใหไกล ดาบสไดฟงดังนั้นก็ไดฌานวิเศษ
กลับคืนมาอีกครั้ง และเหาะกลับอาศรมตนได จากนั้น “พระอนิตถิกุมาร”ไดพา
นางกุมาริกาไปยังเมือง สวนพระองคก็กลับมาถือครองเพศบรรพชิตอยางสงบ จาก
ตัวอยางนี้ เห็นชัดวา แมพระสวามีจะมอบความรัก ความซื่อสัตยใหแกนาง แต
การที่พระชายาเปนผูไมซื่อสัตย มักมากในกามคุณ และมักทําสัตวผูบริสุทธิ์ให
เศราหมอง ก็เปนแรงผลักสําคัญใหพระโพธิสัตวเดินสูเสนทางแหง “เนกขัมมะ” 
ไดเร็วขึ้น  

 

สวน ใน “อ.ตักกชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนดาบส 
ชวยชีวิตลูกสาวเศรษฐี (นางทุษฐกุมารี)ไว แตนางกลับใชเลหมารยาหญิงทําให
พระโพธิสัตวศีลขาด และเสื่อมจากฌาน จนตองสึกไปประกอบอาชีพขายเปรียง 

วันหนึ่งมีโจรจับนางไปเปนภรรยา นางรูสึกพึงใจกับชีวิตใหม  จึงลวงสามีเกา(พระ
โพธิสัตว)ไปใหสามีใหม(หัวหนาโจร)ฆา แตทายที่สุดเมื่อโจรทราบความจริงก็ฆา
นางเสีย จากนั้นพระโพธิสัตวและหัวหนาโจรออกบวชดวยกัน เรื่องนี้มีเนื้อหาตาง
จาก 2 เรื่องขางตน คือ ภรรยาทําใหพระโพธิสัตวขาดจากศีลครั้งหน่ึง และกระทํา
ผิดซ้ําอีก แตการทําผิดซ้ําก็ทําใหพระโพธิสัตวไดกลับมาถือครองเพศบรรพชิต
ตลอดไปตราบสิ้นอายุขัย  

 

ตามหลักการของปจฉิมทิศ ภรรยา และสามีตองสงเคราะหกัน
และกัน ผูเปนสามีตองยกยองนับถือวาเปนภรรยา ไมดูหมิ่น  ไมประพฤตินอกใจ 
มอบความเปนใหญให เปนอาทิ สวนผูเปนภรรยา ก็ตองจัดการงานใหดี (ดูแล
บาน) สงเคราะหคนขางเคียงของสามี (ญาติของสามี) ไมประพฤตินอกใจ และขยัน
ไมเกียจครานในการงานทั้งปวง เปนตน เพราะคุณธรรมเหลานี้ ถือเปน “จริยวัตรแหง
สามีภรรยา” ถาทั้งสองฝายปฏิบัติตอกันอยางสม่ําเสมอ ความแตกราวในชีวิตคู
ยอมไมเกิดขึ้น ในอรรถกถาชาดกที่นํามาวิเคราะหจึงเห็นไดชัดวา คุณลักษณะที่
พระโพธิสัตวในฐานะ“สามี” มีทุกเรื่องคือ ความรัก(ความเมตตา) การยกยอง 
และใหเกียรติในฐานะภรรยา (ยกเวน อ.ฉัททันตชาดก ที่ความผิดสวนหนึ่งมาจาก
นางชาง-ภรรยารองเองที่เขาใจเหตุการณบางอยางผิดไป) บางเรื่องพระโพธิสัตว
ตองใชทั้งปญญา ความอดทน และวิริยะเพื่อพิสูจนความรัก รวมทั้งอภัย และให



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 105 
  

 

 

โอกาสเมื่อเห็นวานางสํานึกผิด (อ.กุสชาดก) ในทางตรงกันขามภรรยาบางเรื่องก็
ขาดคุณสมบัติดานการสงเคราะหญาติฝายสามี จนถึงขั้นคิดวางแผนฆา (อ.ตักกล
ชาดก) แตสุดทายก็ไดรับโอกาสในการกลับตัว ในขณะที่อีกหลายเรื่อง นาง
เหลานั้นเปนภรรยาที่ไมซื่อสัตย เพราะประพฤตินอกใจสามีอยูตลอดเวลา ดังนั้น 
จาก 3 ประเด็นที่นําเสนอ คือ พระโพธิสัตวกับภรรยาที่มีธรรมเสมอกัน,        
พระโพธิสัตวกับภรรยาที่มีพึงสอนได และพระโพธิสัตวกับภรรยาทุศีล  โดยแตละ
ประเด็นจะยกใหเห็นเปนบางตัวอยางเทานั้น  จึงสามารถแสดงใหเห็นวา การอยู
กับ “ภรรยา” ที่มีพื้นฐานดานอุปนิสัยใจคอที่แตกตางกัน มีผลตอการแสดง
คุณธรรมของพระโพธิสัตวในฐานะ “สามี” ไดเชนกัน 

3.2.4 พระโพธิสัตวในฐานะพี่ผูเมตตา ใหปญญา อภัยและและ
ใหโอกาสนอง   

นอกจากเนื้อหาในอรรถกถา จะทําใหเห็นภาพของพระโพธิสัตวใน
ฐานะบิดา บุตร และสามีที่เต็มเปยมไปดวย “เมตตา” และ “ปญญา” แลว ใน
บทบาทพี่ชาย พระโพธิสัตวก็แสดงคุณธรรมตอนองใหเห็นเชนกัน จากกลุมขอมูล
ทีน่ํามาศึกษา พบถึง 14  เรื่องที่พระโพธิสัตวอยูในฐานะพี่ชายที่ตองเอาใจใสดูแล
นอง ไดแก อ.ทศรถชาดก, อ.เทวธรรมชาดก, อ.อสทิสชาดก, อ.ราธชาดก, 
อ.มณิกัณฐชาดก, อ.มัจฉทานชาดก, อ.สาลุกชาดก, อ.ทัททรชาดก, อ.กาฬพาหุ
ชาดก, อ.มัยหกสกุณชาดก, อ.ภิสกชาดก, อ.โรหนมิคชาดก, ภูริทัตตชาดก, และ   
อ.โสณนันทชาดก โดยไดยกมานําเสนอเปนตัวอยาง ดังนี ้

3.2.4.1 พระโพธิสัตวในฐานะพี่ชายผูเมตตานอง  
หากความเมตตา หมายถึง ความปรารถนาใหผูอื่นไดรับ

ความสุข และหวังใหผูอื่นพนจากความทุกข  ความรักในฐานะพี่ชายที่ชัดเจนที่สุด
ของพระโพธิสัตวก็คือ การปกปองนองจากอันตราย และแมชีวิตก็สามารถสละ
แทนได ดังปรากฏใน “อ.โรหนมิคชาดก” พระพุทธเจาถือกําเนิดเปนเนื้อนามวา 
“โรหนะ” มีนองชายชื่อ “จิตตมฤค” นองสาวชื่อ “สุตตนา” เนื้อโพธิสัตว        
รับหนาที่เลี้ยงดูบิดา มารดา ผูชราและตาบอด วันหนึ่งพรานมาเห็นพระยาเนื้อ   
สีทองก็กลับไปเลาใหบุตรฟงกอนจะเสียชีวิต เมื่อพระนางเขมาราชเทวีทรงสุบินวา
มีสุวรรณมฤคยืนอยูบนแทนทองแลวแสดงธรรมดวยเสียงอันไพเราะ จึงปรารถนา



106 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

จะไดพบ บุตรพรานอาสาไปจับมาถวาย  พระยาเนื้อโพธิสัตว ยอมติดบวงเพื่อชวย
เนื้อตัวอื่น แตเนื้อ “จิตตมฤค” และ “สุตตนา” ไมยอมหนีไปจากพี่ชายไปไหน 
เมื่อพรานไดสนทนากับพระยาเนื้อก็รูสึกซาบซึ้งใจในความรักของพี่นองและความ
กตัญูของพระโพธิสัตวจึงไดปลอยเนื้อทั้งสามไป พระยาเนื้อใหพรานลูบหลังตน
เพื่อใหขนสีทองติดมือพรานไป พรานไดนําขนสีทองนั้นกลับวังใหพระราชาและ
พระราชเทวีทอดพระเนตร อีกทั้งยังไดแสดงธรรมดังที่พระโพธิสัตวสอนแกพระ
เทวีจนพระนางหายจากอาการแพพระครรภ พระราชาทรงพอพระทัยจึง
พระราชทานทรัพยสมบัติใหเปนอันมาก แตพรานไมรับเพราะประสงคจะออกบวช  
เรื่องนี้ นอกจากเห็นความเมตตาของพระโพธิสัตวที่ยอมเปนผูเสียสละตนติดบวง
เพื่อชวยชีวิตนองๆ และเนื้อตัวอื่นๆ แลวยังเห็นความกตัญูที่มีตอบิดามารดา     
ผูชราและตาบอด  และแมการให “ธรรมทาน” แกพราน ซึ่งไมไดอยูในฐานะ
นองชาย แตก็แสดงใหเห็นความเปนผูมีปญญาที่สั่งสอนพรานจนสามารถนําไป
แสดงตอพระเทวีและพระราชาได 

 
ทั้งนี้ความเมตตาที่ปรารถนาจะใหคนท่ีรักปราศจากทุกข และ

พบกับความสุขไมไดสะทอนใหเห็นเฉพาะการยอมสละชีวิตแทนเทานั้น ทุกเรื่องที่
พระโพธิสัตวปฏิบัติในฐานะพี่ชายลวนมีเมตตาแฝงอยูทั้งสิ้น ผูวิจัยมองวา ความ
เมตตาเปนพ้ืนฐานของการแสดงออกท้ังในแงของความรูสึก คําพูด และพฤติกรรม 
ดังนั้น การใหปญญาเพื่อใหนองหลุดพนจากความเขลาจึงลวนมีฐานมาจากความ
เมตตา เพราะการจมอยูกับความไมรูเปนทุกขอยางหนึ่ง กลาวอีกนัยหนึ่งคือ “ถา
ไมรักก็คงไมสอน” หรือยามที่เห็นนองทําผิดแลวตักเตือน รวมทั้งพรอมอภัยและ
ใหโอกาสก็ตองมาจากใจที่เมตตาเชนเดียวกัน ผูวิจัยจึงขอนํารายละเอียดของท้ัง 2 
ประเด็นนี้มานําเสนอ ดังนี ้

3.2.4.2 พระโพธิสัตวในฐานะพี่ชายผูใหปญญาแกนอง   
 เมื่อนองชายตกอยูในสภาวะของความไมรู โดยเฉพาะอยาง

ยิ่งไมเขาใจ “ความไมเที่ยงของชีวิต” พระโพธิสัตวในฐานะพี่ที่เขาใจหลัก “อนิจจตา” 
อยางถองแท จึงตองสอนธรรมเพื่อใหนองละความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคล
อันเปนที่รักใหได ดังปรากฏใน “อ.ทศรถชาดก” ที่พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปน 
“รามบัณฑิตราชกุมาร” พระบิดาคือ ทาวทศรถที่ไดทรงใหสัญญาวา จะมอบราชสมบัติแก
ราชโอรสที่เกิดจากเทวีองคใหมคือ พระภรต  ดังนั้นจึงขอใหพระรามออกเดินปา
เปนเวลา 12 ป โดยมีพระลักขณกุมารนองชาย และนางสีดาเทวี ผูเปนนองสาว



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 107 
  

 

 

รวมเดินปาดวย  กษัตริยทั้งสามไดพํานักอยูในอาศรม จนกาลลวงไป 9 ป ทาวทศรถ
สิ้นพระชนม พระภรตกุมารจึงมาแจงขาวแกพี่ๆ ทั้งสาม พระลักขณกุมาร และ
นางสีดาเทวีตางร่ําไหไมไดสติ  มีเพียงพระรามบัณฑิตเทานั้นที่มิไดทรงเศราโศก 
มิไดทรงคร่ําครวญ ภรตกุมมารจึงเอยถามดวยความสงสัยวา “พี่รามบัณฑิต ดวย
อานุภาพอะไร เจาพี่จึงไมเศราโศก ถึงสิ่งที่ควรเศราโศก ความทุกขมิไดครอบงําพี่
เพราะไดสดับวา พระราชบิดาสวรรคตเลา” (อ.ทศรถบัณฑิต, ล.3ภ.6: 78)        
พระรามบัณฑิตจึงแสดงเหตุแหงความไมเศราโศกของพระองค ใหนองทั้งสามฟงวา 

“คนเราไมสามารถจะรักษาชีวิตที่คนเปนอันมากพร่ําเพอถึง 
นักปราชญผูรูแจงจะทําตนเพื่อใหเดือดรอนเพื่ออะไรกันทั้งเด็กทั้งผูใหญ ทั้ง
พาลทั้งบัณฑิต ทั้งคนมั่งมีทั้งคนยากจน ลวนบายหนาไปหามฤตยูทั้งนั้น/ 
ผลไมที่สุกแลว ก็พลันแตจะหลนลงเปนแนฉันใด สัตวทั้งหลายเกิดมาแลว ก็
พลันแตจะตายเปนแนฉันนั้น/ เวลาเชาเห็นกันอยูมากคน พอถึงเวลาเย็นบาง
คนก็ไมเห็นกัน เวลาเย็นเห็นกันอยูมากคน พอถึงเวลาเชาบางคนก็ไมเห็นกัน/ 
ถาผูที่คร่ําครวญหลงเบียดเบียนตนอยู จะพึงไดรับประโยชนสักเล็กนอยไซร 
บัณฑิตผูมีปรีชาก็จะพึงทําเชนนั้นบาง/ ผูเบียดเบียนตนของตนอยู ยอมซูบ
ผอม ปราศจากผิวพรรณ สัตวผูละไปแลวไมไดชวยคุมครองรักษา ดวยการร่ํา
ไหนั้นเลย การร่ําไหไรประโยชน/ คนฉลาดพึงดับไฟที่ไหมเรือนดวยน้ําฉันใด 
คนผูเปนนักปราชญไดรับการศึกษามาดีแลว มีปญญาเฉลียวฉลาด พึงรีบ
กําจัดความเศราโศกที่เกิดขึ้นโดยพลัน เหมือนลมพัดปุยนุนฉะนั้น/ คนๆ เดียว
เทานั้นตายไป คนเดียวเทานั้น เกิดในตระกูล สวนการคบหากันของสรรพสัตว มี
การเกี่ยวของกันเปนอยางยิ่ง/ เพราะเหตุนั้นแล ความเศราโศกแมจะมากมาย ก็
ไมทําจิตใจของนักปราชญผูเปนพหูสูต มองเห็นโลกนี้และโลกหนา รูทั่วถึงกรรม
ใหเรารอนได/ เราจักใหยศ และโภคสมบัติ แกผูที่ควรจะได จักทะนุบํารุงภริยา 
ญาติท้ังหลาย และคนที่เหลือ นี้เปนกิจของบัณฑิตผูปรีชา” 

 (อ.ทศรถบัณฑิต, ล.3 ภ.6: 79-80) 

เมื่อสามพี่นองฟงธรรมเทศนาจากรามบัณฑิตจบก็สามารถระงับ
ความโศกจากการสูญเสียพระราชบิดา “ทศรถ” ไดทันที เหตุการณตอนนี้ แสดงให
เห็นวา พระโพธิสัตวเปนผูเขาใจโลก เขาใจความเปนไปในชีวิตมนุษยไดเปนอยางดี 
จนสามารถแสดงธรรมขอดังกลาวใหนองทั้งสามเกิดดวงตาเห็นธรรมในที่สุด 

นอกจากนี้พระโพธิสัตวยังสอนใหนองรูจักการขมจิต ละความ
โกรธ และตั้งมั่นอยูในขันติ ดังปรากฏใน “อ.ทัททรชาดก” ที่พระองคถือกําเนิด



108 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

เปนโอรสพระยานาคราชนามวา “มหาทัททร” มีนองชายช่ือวา“จุลลทัททร” นอง
มีนิสัยดุรายหยาบชา ไมมีความอดทนอดกลั้น และมักทําผิดซ้ําซากจึงเปนเหตุให
บิดาเนรเทศออกจากเมือง เมื่อออกมาอยูขางนอกก็ยังไมทิ้งนิสัยเดิม วันหนึ่ง     
ถูกกลุมเด็กชาวบานพูดจาดูหมิ่นก็ทนไมไดจึงคิดจะทําราย  พระโพธิสัตวจึงสอน
นองวา “บุคคลถูกขับไลจากแวนแควนของตนไปอยูยังถิ่นอื่น ควรทําฉางใหญไว
เพื่อเก็บคําหยาบคายทั้งหลาย/ บุคคลอยูในหมูชนผูไมรูจักตน ไมควรทําการถือตัว 
ในท่ีที่ไมมีคนรูจักตน โดยชาติหรือโดยวินัย/ บุคคลผูมีปญญาแมเปรียบเสมอดวย
ไฟ เมื่อไปอยูตางถิ่นไกล พึงอดทนแมคําขูตะคอกของทาส” (อ.ทัททรชาดก, ล.3 
ภ.4: 403) จากความตอนนี้ นอกจากแสดงใหเห็นปญญาผานการสอนใหนอง    
ตั้งมั่นอยูในขันติ และพึงระงับโทสะแลว ยังเห็นความรักความหวงใยที่ซอนอยู
ภายใตคําสอนน้ีชัดเจนดวย เมื่อครบ 3 ป บิดาก็เรียกกลับคืนสูนาคพภิพดังเดิม 

เมื่อเห็นนองชายลุมหลงในลาภสักการะ พระโพธิสัตวก็
เตือนสตินองใหเห็นความไมเที่ยงของสรรพสิ่ง อันมีลาภ เสื่อมลาภ มียศ เสื่อมยศ 
เปนตน ซึ่งคําสอนนี้ปรากฏใน “อ.กาฬพาหุกชาดก” เมื่อครั้งพระโพธิสัตวถือ
กําเนิดเปนวานรเผือก ชื่อ “ราธะ” มีนองชายชื่อ “โปฏฐปาทะ” ทั้งสองถูกพราน
จับตัวไปถวายพระราชา ตอมาพรานไดจับลิงตัวใหญมาถวายเพิ่ม อาหารการกิน
ดีๆ จึงถูกจัดไปใหแกลิงตัวใหมเปนอันมาก วานรผูนองรูสึกวาตนไมไดรับการเอา
ใจใสดูแลเชนเดิมจึงชวนพี่ชายหนีเขาปา พระโพธิสัตวจึงสั่งสอนนองไมใหดิ้นรน 
และใหเขาใจในความไมเที่ยงของสรรพสิ่งวา “ดูกร นองโปฏฐปาทะ ธรรมในหมู
มนุษยเหลานี้ คือ ลาภ ความเสื่อมลาภ ยศ ความเสื่อมยศ นินทา สรรเสริญ สุข
และทุกข เปนของไมเที่ยง เจาอยาเศราโศกเสียใจไปเลย จะเศราโศกเสียใจไป
ทําไม?” (อ.กาฬพาหุชาดก , ล.3 ภ.4: 580) จากนั้นก็อธิบายใหนองเห็นวา ดวย
ลักษณะของลิงกาฬพาหุที่กระดิกหู และกลอกหนากลอกตาไปมา ไมนานก็จะทํา
ใหราชกุมารหวาดกลัว การณเชนนั้นก็เทากับวา ลิงนั้นไดเปนเสมือนผูขับตัวเอง
ออกไปจากที่แหงนี้ และสิ่งนั้นก็เปนจริงดังพี่ชายกลาว ภายหลังลิงเผือก 2 พี่นอง
ก็ไดลาภกลับคืนมา คําอธิบายของพระโพธิสัตวที่กลาวกับนองนั้นไดแสดงใหเห็น
วา เปนผูที่เขาใจลักษณะหรือธรรมชาติของลิงอยางถองแท จึงสามารถนํามาเปน
เครื่องพิสูจนจนนองไดประจักษแกสายตาตนเอง 

 
 
 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 109 
  

 

 

3.2.4.3 พระโพธิสัตวในฐานะพี่ชายผูอภัยและใหโอกาสนอง 
เหตุการณที่นองชายกระทําผิดตอพระโพธิสัตว แตไดรับการ

อภัยจนสามารถกลับเนื้อกลับตัวเปนคนดีไดอีกครั้ง พบในอรรถกถา 4 เรื่องคือ อ. 
มัยหกสกุณชาดก, อ. อสทิสชาดก, อ.มัจฉทานชาดก และอ.โสณนันทชาดก  

ใน “อ.มัยหกสกุณชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดในตระกูล
เศรษฐี เมื่อบิดาลวงลับก็ไดพิจารณาสมบัติ และคิดวามีมาก จึงอยากจะนํามาใช
ใหเกิดประโยชน โดยสรางโรงทานไวที่ประตูเรือน และทําทานอยูเปนนิจ ครั้นเมื่อ
บุตรของตนเดินได พระโพธิสัตวก็คิดผูกนองชายไว จึงฝากสมบัติทั้งหมดและลูก
เมียใหนองชายดูแล สวนตนขอออกบวช กอนไปก็ไดใหโอวาทวา จงอยาประมาท 
และหมั่นใหทานเปนนิจดังที่พี่เคยทํา จากนั้นก็ออกบวช  ตอมานองชายมีลูกเปน
ของตัวเองก็กลัววาสมบัติจะถูกแบง จึงไดวางแผนฆาบุตรนอยของพระโพธิสัตว  
สวนโรงทานก็ปลอยทิ้งรางไมเหลียวแล รวมทั้งไมมีการสงเคราะหญาติ พระดาบส
รูเรื่องจึงกลับมาสั่งสอนใหนองชายเห็นความไรประโยชนของการสะสมทรัพยไว
มาก โดยยกเรื่องนกเขามาเทศนาเปรียบเทียบกับตัวนองชายวา  

นกชื่อวา มัยหกะ นกเขาบินไปที่ไหลเขาและซอกเขา เกาะตน
เลียบที่มีผลสุก รองวา ของกู ๆ/ เมื่อมันรองอยูอยางนี้ ฝูงนกที่นั้นมารวมกัน 
พากันกินผลเลียบแลวบินหนี มันก็ยังรองอยูนั่นเอง ฉันใด/ บุคคลบางคนใน
โลกนี้ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน รวบรวมทรัพยไวมากมาย ตนเองก็ไมไดใชสอยเลย 
ไมมอบสวนแบงแกญาติทั้งหลายดวย/ เขาไมไดใชสอยผานุง ผาหม ไม
รับประทานภัตตาหาร ไมทัดทรงดอกไม ไมลูบไลเครื่องลูบไล ไมใชอะไรสัก
ครั้งเดียว และไมสงเคราะหญาติท้ังหลาย/  เมื่อบนเพออยูอยางนี้วา ของกู ๆ 
หวง แหนไว ภายหลังพระราชาบาง โจรบาง ทายาทผูไมเปนที่รักบางเอา
ทรัพยไป คนน้ันก็จะบนเพออยูนั่นแหละ/ สวนผูมีปรีชาใชเองดวย สงเคราะห
ญาติทั้งหลายดวย เขาจะไดรับเกียรติ เพราะการสงเคราะหนั้น ละโลกนี้ไป
แลว ก็จะบรรเทิงในสวรรค 

(อ.มัยหกสกุณชาดก, ล.3ภ.5: 167-168) 

สุดทายนองชายคิดได และกลับมาทําโรงทานอีกครั้ง เมื่อ
วางใจในตัวนองแลว พระโพธิสัตวก็กลับไปยังปาหิมพานต เพื่อบําเพ็ญฌานตอไป
ตราบสิ้นอายุขัย 



110 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

 ใน “อ.อสทิสชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปน “อสทิสราช
กุมาร” ราชโอรสของทาวพรหมทัต ผูซึ่งไมมีความปรารถนาในราชสมบัติ จึงมอบ
ใหพระอนุชาชื่อ “พรหมทัตราชกุมาร” ครองราชย  ตอมาพระอนุชาเชื่อคํายุยงวา 
อสทิสราชกุมาร ปรารถนาในราชสมบัติ จึงสั่งจับ แตพระโพธิสัตวหนีออกไปได 
และไปอาศัยอยูเมืองอื่น วันหนึ่งมีศึก 7 เมืองมาประชิด พระอนุชาจึงใหคนไปทูล
เชิญอสทิสราชกุมารมาชวย พระโพธิสัตวสามารถขับพระราชาทั้ง 7 เมืองกลับไป
ได โดยไมมีการเสียเลือดเนื้อแมแตนอย จากนั้นก็ออกบวชตลอดชีวิต ในเรื่องนี้ 
นอกจากจะเห็นภาพของพระเชษฐาท่ีมีอนุชาหูเบาเชื่อฟงคํายุยง แตดวยความเปน
ผูมีเมตตา เมื่อเห็นอนุชาเดือดรอนเพราะมีศึกมาประชิดเมือง จึงออกมาชวยแกไข
จนทุกอยางผานไปดวยดี ขณะเดียวกันก็เห็น “ความเมตตา” ที่พระโพธิสัตวมีตอ
กษัตริยทั้ง 7 เมืองดวย เพราะทรงจับไดแตไมฆา  

3.2.5 พระโพธิสัตวในฐานะผูใหปญญาแกญาติมิตร  
ผูวิจัยรวมบทบาทของพระโพธิสัตวในฐานะอื่นๆ เชน ลุงแสดง

คุณธรรมตอหลาน หลานแสดงคุณธรรมตอลุง หรือหลานแสดงคุณธรรมตอญาติๆ 
จากกลุมขอมูลที่นํามาศึกษา พบไมมากนัก แตในจํานวนนอยนั้นก็ทําใหพบ
ขอสังเกตวา พระโพธิสัตวในฐานะผูแสดงคุณธรรม หากไมเปนผูที่มีวัยวุฒิมากก็
มักจะเปนผูมีคุณวุฒิเหนือกวา เชน มีฐานะเปนนักบวช หรือเปนบัณฑิต  

ใน “อ.มตโรทนชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนบุตรเศรษฐี 
เมื่อบิดามารดาตาย พี่ชายก็เปนผูจัดแจงดูแลสมบัติ ครั้นเมื่อพี่ชายตายลง ทุกคน
ก็ตางรองไหคร่ําครวญ จะมีก็แตพระโพธิสัตวเทานั้นที่มั่นคงในมรณานุสติภาวนา 
ไมแสดงอาการเศราโศกใดๆ ญาติทั้งหลายจึงพากันติเตียน พระโพธิสัตวจึงแสดง
ธรรมสั่งสอนหมูญาติใหเขาใจความไมเที่ยงของสังขารสรรพสัตววา 

  “ทานทั้งหลาย ยอมรองไหถึงแตคนที่ตายแลวๆ ทําไมจึงไมรองไหถึง
คนที่จักตายบางเลา สัตวทุกจําพวกผูดํารงสรีระไว ยอมละทิ้งชีวิตไปโดยลําดับ/ 
เทวดา มนุษย สัตวจตุบาท หมูปกษีชาติ และพวกงู ไมมีอิสระในสรีระรางกายนี้ 
ถึงจะอภิรมยอยู (ในรางกาย) นั้น ก็ตองละทิ้งชีวิตไปทั้งนั้น/ สุขและทุกขที่เพงเล็ง
กันอยูในหมูมนุษย เปนของแปรผัน ไมมั่นคงอยูอยางนี้ การคร่ําครวญ การร่ําไห 
ไมเปนประโยชนเลย เพราะเหตุไรกองโศกจึงทวมทับทานได?/ พวกนักเลง และ
พวกคอเหลา ผูไมทําความเจริญ เปนพาล หาวหาญไมมีความขยันหมั่นเพียร ไม
ฉลาดในธรรม ยอมสําคัญบัณฑิตวาเปนพาลไป”               
                                (อ.มตโรทนชาดก, ล.3 ภ.4 : 494-494)        



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 111 
  

 

 

หลังจากไดฟงธรรมจนจบสิ้น บรรดาญาติทั้งหลายก็หายจากความ
เศราโศกทันที 

นอกจากนี้ พบ 2 เรื่องที่พระโพธิสัตวอยูในฐานะลุงผูสอนวิชาแก
หลานๆ เรื่องแรก “อ.ขราทิยชาดก” พระโพธิสัตวถือกําเนิดเปนมฤค วันหนึ่ง
นองสาวนําบุตรมาใหสอน “มารยาเนื้อ”  แตหลานไมสนใจร่ําเรียน จึงติดบวง
นายพรานและตายในที่สุด พระโพธิสัตวจึงกลาวกับนองสาววา “ดูกอนนางเนื้อ  
ขราทิยา ฉันไมสามารถจะสั่งสอนเนื้อตัวนั้น ผูมีกีบเทา 8 กีบ มีเขาคดตั้งแตโคน
จรดปลาย ผูลวงเลยโอวาทเสียตั้ง 7 วันได” (อ.ขราทิยชาดก, ล.3 ภ.4: 262) สวน
หลานใน “อ.ติปลลัตถมิคชาดก” มีลักษณะตรงขาม คือ ใฝในการศึกษา มานะ
พากเพียร จนเรียนสําเร็จ จึงสามารถเอาตัวรอดจากบวงนายพรานได ดังที่พระ
โพธิสัตวไดกลาวกับนองสาววา “ดูกอนนองหญิง ฉันยังเนื้อหลานชาย ผูมีกีบ 8 
กีบ นอนโดยเอาการ 3 ทา มีเลหกลมารยาหลายอยาง ดื่มกินน้ําในเวลาเที่ยงคืน 
ใหเลาเรียนมารยาของเนื้อดีแลว โดยประการที่เนื้อหลานชายกลั้นลมหายใจได 
โดยชองนาสิกขางหนึ่งแนบติดอยูกับพื้นดิน ทําเลหกลลวงนายพรานดวยอุบาย 6 
ประการ” (อ.ติปลลัตถมิคชาดก, ล.3 ภ.4:  262)  ไมนานหลานผูเชื่อฟงลุงก็
สามารถนําตัวเองหลุดจากบวงนายพรานได พระโพธิสัตวในฐานะลุงในเรื่อง    ถูก
สรางใหเปนผูใหญที่กอปรทั้งวัยวุฒิ และคุณวุฒิ สามารถรูแจงวาในปานั้นสิ่งที่
อันตรายที่สุดสําหรับฝูงมฤค คือ บวงและนายพราน เหตุนี้จึงพยายามสอนหลานที่
ยังดอยประสบการณใหเรียนรู “มารยาเนื้อ” เพื่อทําใหพรานหลงกล จนสามารถ
เอาตัวรอดจากกับดักได โดยใชอุบาย 6 ประการคือ นอนตะแคงเหยียดเทาทั้ง 4 
ใชกีบเทาตะกุยหญาและดินรวน ทําลิ้นหอยออกมา ทําใหทองพองขึ้น           
ถายอุจจาระและปสสาวะออกมา และกลั้นลมหายใจไว แตปรากฏวา ยังมีหลานที่
ไมเชื่อฟงสุดทายเขาก็เปนผูนําตัวเองไปสูความตาย 

จากทั้ ง  3 เรื่ องนี้  แสดงให เห็นว า  ไม ว าพระโพธิสั ตวจะ
เสวยพระชาติเปนใคร และมีบทบาทใดในครอบครัว พระโพธิสัตวยังคงยึดมั่นที่จะ
ให “ปญญา” หรือ ไขสิ่งที่ยังไมรูแกผูเปนญาติมิตรโดยไมรรีอ  

 
 

 
 



112 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

4. สรุป  
จากผลการวิเคราะหสรุปไดวา เมื่อผูอานมีความเชื่อตรงกันวา 

พระโพธิสัตวคือ อดีตชาติของพระสัมมาสัมพุทธเจา เมื่อครั้งท่ียังบําเพ็ญบารมีเพื่อ
การตรัสรู สิ่งที่คาดหวังวาจะไดพบในอรรถกถาชาดกแตละเรื่องก็คือ“คุณธรรม
ความดี” (บารมี) ที่พระโพธิสัตวไดแสดงไวในแตละชาติ โดยเฉพาะอยางยิ่งเมื่อ 
“พระโพธิสัตวถือกําเนิดและมีบทบาทเปนศูนยกลางของครอบครัว” ไมวาจะ
ฐานะบิดา บุตร สามี พี่ และอื่นๆ จึงนาจะมีสวนกําหนดในการแสดงคุณธรรม
เชนกัน จากการวิเคราะหไดผลสรุปที่คอนขางชัดเจนวาในบทบาทของบิดา พระ
โพธสิัตวคือ ผูมี “เมตตา” และพรอมที่จะให “ปญญา”แกบุตรเสมอ, ในบทบาท
ของบุตร พระโพธิสัตวก็อยูในฐานะ “อภิชาตบุตร” ผูเปยมดวย “ธรรม” มี
“เมตตา” เลี้ยงดูบิดรมารดาดวยความกตัญู รวมทั้งใหสติ และ“ปญญา” ยาม
บิดามารดาทําสิ่งที่ผิดพลั้ง หรือเปนไปเพราะความเขลา ทั้งนี้แมบางพระชาติพระ
โพธิสัตวจะอยูในฐานะบุตรผูถูกทารุณกรรรมโดยบิดา ก็ยังคงแสดงใหเห็น       
การพยายามละโทสะ, อภัย และใชขันติสูกับความเจ็บปวดจากการถูกทรมาน 
และแมทายที่สุดแลวจะตองจบชีวิตลงก็ไมพบการผูกใจเจ็บจากพระโพธสิตัวแมแต
นอย ในบทบาทสามี คุณธรรมที่ปรากฏชัดที่สุด คือ “ความเมตตา” “อภัย” และ 
“ใหโอกาส” ไมวาจะตองพบเจอกับภรรยาผูมี “ธรรม” เสมอกัน ภรรยาที่พึงสอน
ได หรือภรรยาผูทุศีล โดยเฉพาะภรรยาประเภทหลัง พบวาพระโพธิสัตวมักจะให
อภัย ไมฆา ทวาก็ไมใหโอกาสกลับมาใชชีวิตคูรวมกันอีกครั้ง และขอที่นาสังเกต
ประการหนึ่งคือ การไดประสบพบเจอกับบรรดาภรรยาผูทุศีล ไรความซื่อสัตย  
มักมากในกามทั้งหลาย กลับชวยใหพระโพธิสัตวเกิดดวงตาเห็นธรรมวา 
“มาตุคาม เปนภัยอันใหญหลวงของสัตวบริสุทธิ์” ไดเร็วขึ้น สงผลใหสามารถตัด
“บวง” ทางโลกอันเกิดแตบุตร และภรรยา กาวสูหนทางแหงเนกขัมมะไดอยางไร
ขอผูกมัด ในบทบาทพี่ คุณธรรมที่ปรากฏชัดคือ พี่ชายที่ “เมตตา” พี่ชายผูให 
“ปญญา” แกนอง และพี่ชายผู  “อภัย” และ “ใหโอกาส” เมื่อนองทําสิ่งที่
ผิดพลาดในชีวิตเพราะความเขลา ดื้อรั้น หรืออาจไมรู แมในบทบาทของลุง ผู
กอปรดวยวัยวุฒิ และคุณวุฒิก็พึงให “ปญญา” แกลูกหลาน หรือในฐานะหลาน ที่
เปนบัณฑิตผูมีปญญาก็ไมรอชาที่จะชวยใหญาติสามารถกาวพนจากหวงทุกขนานา
ในชีวิตได 

เมื่อพิจารณาเนื้อหาของอรรถกถาชาดก โดยตัดสวนที่เปนปจจุบัน
วัตถุ และประชุมชาดกออกไป รวมทั้งหากไมมองวาตัวละครเอกของเรื่อง คือ 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 113 
  

 

 

“พระโพธิสัตว” เห็นไดวา คุณธรรมที่ตัวละครเอกแสดงออกมาแตละเรื่องหรือแต
ละชาติ ลวนเปนคุณธรรมที่ไมอาจจําเพาะวาผูที่เปนพระโพธิสัตวเทานั้นจะพึง
แสดงได โดยเฉพาะคุณธรรมที่สมาชิกครอบครัวพึงสงเคราะหแกกัน ไมวาจะเปน 
“บิดา” พึงสงเคราะห “บุตร”  “บุตร” พึงสงเคราะห “บิดามารดา” “สามี” พึง
สงเคราะห “ภรรยา” “พี่” พึงสงเคราะห “นอง” และ“ญาติ” พึงสงเคราะห 
“ญาติ” แตเมื่อมองในฐานะที่เปนเรื่องราวในอดีตชาติของพระพุทธเจา และมอง
การปฏิบัติดีปฏิบัติชอบของพระโพธิสัตวในแตละชาติเสมือนการบําเพ็ญบารมี ใน
ฐานะผูเกิดมาเพื่อสั่งสมและเติมเต็มบารมีใหตนเอง ก็ทําใหไดขอสรุปวา ผูทรงไว
ซึ่ง “คุณธรรม” เทานั้นจึงจะนําพาตน และครอบครัวสูความผาสุกได และ      
ทุกบทบาทที่ไดรับในฐานะสมาชิกครอบครัว นอกจากแสดงใหเห็น “เมตตา” อัน
เปนความปรารถนาดีที่จะใหบุคคลอันเปนที่รักกาวพนจากหวงทุกขและประสบแต
ความสุขแลว ยังชวยใหคนในครอบครัวเกิดดวงตาเห็นธรรม โดยการใช “ปญญา” 

มาสรางประโยชนแกสมาชิกครอบครัว เพื่อใหพวกเขาไดพบแสงสวางในชีวิตผาน
ขอคิด คําสอน และการปฏิบัติตนเปนแบบอยาง  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



114 วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 

เอกสารอางอิง 
 

เทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี, สมเด็จพระ. (2524). ทศบารมีในพุทธ
ศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชา
ภาษาตะวันออก บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

ประพจน  อัศววิรุฬกการ. (2524). การศึกษาเชิงวิเคราะหเร่ืองโพธิสัตวในคัมภีร
เถรวาทและคัมภีรมหายาน. วิทยานิพนธ ปริญญาอักษรศาสตรมหา
บัณฑิต ภาควิชาภาษาตะวันออก บัณฑิตวิทยาลัย  จุฬาลงกรณ
มหาวิทยาลัย. 

_______. (2546). โพธิสัตวจรรยา: มรรคาเพื่อมหาชน. กรุงเทพฯ:  โครงการ
เผยแพรผลงานวิชาการ คณะอกัษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

พิสิทธิ์   กอบบุญ. (2552). “การบําเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตวในฐานะ             
ผูสังเกตการณ.” ใน วารสารไทยศึกษา ปที่ 5 ฉบับที่ 1 กุมภาพันธ – 
กรกฎาคม 2552. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก 
เลมที่ 3 ภาคที่ 1. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวทิยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 3 
ภาคที่ 2. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 3 
ภาคที่ 3. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตรและอรรถกถา แปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 3 
ภาคที่ 4. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 3 
ภาคที่ 5. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 3 
ภาคที่ 6. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 3 
ภาคที่ 7. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 4 
ภาคที่ 1. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 



วารสารศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยอบุลราชธาน ีปที่ 11 ฉบับ 1 (2558) 115 
  

 

 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 4 
ภาคที่ 2. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

_______. (2525). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย ชาดก เลมที่ 4 
ภาคที่ 3. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2538). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525. 
พิมพครัง้ท่ี 5. กรุงเทพฯ: อักษรเจริญทัศน อทจ.จํากัด. 

ศักดิ์ศรี  แยมนัดดา. (2543). วรรณคดีพุทธศาสนาพากยไทย. กรุงเทพฯ: คณะ
อักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

อาทิตย  ชีรวณิชยกุล. 2524.ทานและทานบารมี: ความสําคัญที่มีตอการ
รังสรรควรรณคดีไทยพุทธศาสนา. วิทยานิพนธปริญญาอักษรศาสตร
ดุษฎีบัณฑิต ภาควิชาภาษาไทยคณะอักษรศาสตร  จุฬาลงกรณ
มหาวิทยาลัย. 

เว็บไซต  
วรรคทอง. [ออนไลน]. เขาถึงเมื่อ: 1 มีนาคม 2558. จาก  

http://www.font.com/forum/index.php?topic 
องคาพยพ. [ออนไลน]. เขาถึงเมื่อ: 1 มีนาคม 2558. จาก  

http://guru.google.co.th/guru/thread?tid 
ทิศท้ัง 6 ในทางพระพุทธศาสนา. [ออนไลน]. เขาถึงเมื่อ: 1 มีนาคม 2558. จาก

http://www.happy4night.com 




