
80     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

“ผี”กับความหมายของคนตายในใจคนเป็น: พลังของการยังคงอยู่ 
"Ghost" and the Meaning of the Dead in the Living 

Human's Heart: The Power of Existence 
 

ธัญญาภรณ์ จันทรเวช1 
Thanyaporn Chantaravech 

Received: August 2, 2022/ Revised: November 30, 2022/ Accepted: December 20, 2022 
 
บทคัดย่อ 

สิ่งเหนือธรรมชาติที่ไม่อาจอธิบายได้ หรือประสบการณ์เห็น “ผี” ที่เช่ือมโยงกับ
โลกหลังความตายซึ่งเป็นสัจธรรมของมนุษย์นั้น ชวนให้เราตั้งค าถามถึงคุณค่าและ
ความหมายในการมีอยู่ของพวกเขา โดยเฉพาะการที่พวกเขายังคงสายสัมพันธ์ในความทรง
จ าของคนใกล้ชิดและสังคมรอบข้าง บทความช้ินนี้ ท าการวิเคราะห์หน้าที่ส าคัญของ “ผี” 
โดยเฉพาะคุณค่าจากการให้ความหมายของคนเป็นต่อประสบการณ์ลี้ลับ โดยศึกษาจาก
กรณีทั้ง 3 กรณี สรุปได้ 3 ประเด็นส าคัญ ดังนี้ 1) “ผี” ช่วยสร้างพลังให้คนที่ยังอยู่ ด้วย
การใช้ชีวิตร่วมกันในสถานะที่ต่างออกไปจากตอนมีชีวิต และถูกให้ความหมายต่าง ๆ กัน 
ตามแต่การตีความและรับรู้ของแต่ละคนในแต่ละบริบทวัฒนธรรม 2) ประสบการณ์กับ 
“ผี” มิใช่เป็นประสบการณ์เฉพาะตัวเสมอไป แต่เป็นประสบการณ์ร่วมของคนในพื้นที่นั้น
ด้วย และการสะสมประสบการณ์ร่วมนี้ได้บ่มเพาะให้กลายเป็นความเช่ือที่ฝังในหัวใจของ
คนในท้องถิ่น 3) การรับรู้และยอมรับได้ถึง “ผี” แสดงให้เห็นว่า ชีวิตในสังคมทุกวันนี้ ยังมี
การสื่อสารระหว่าง 2 โลกอยู่เสมอแม้จะอยู่ในหลักวิทยาศาสตร์เพียงใดก็ตาม สิ่งเหล่านี้ 
น าไปสู่การเปิดพื้นที่การรับรู้และยอมรับในการด ารงอยู่ของสายสัมพันธ์ระหว่างกันทั้งเพื่อ
คนท่ีอยู่และคนท่ีจากไป 
 
ค าส าคัญ: ความตาย การด ารงอยู่ ผี ความหมาย  

                                                           
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจ าคณะสังคมสงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  
(Assistant Professor, Faculty of Social Administration, Thammasat University)  
Email: thanya_c@tu.ac.th  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     81 

Abstract 
An inexplicable supernatural phenomenon is the common 

experience of seeing "ghosts." These experiences connect the living to 
death, the final destination of all.  This leads us to question the value and 
meaning of ghosts’ existence. This is especially true when they are still 
vividly present in the memories of their close ones and the society around 
them. This article analyzes key functions of "ghosts," especially their ability 
to imbue the living with mystical experiences. Based on a study of three 
cases, three points can be made: 1) “Ghosts” help empower those who are 
still alive though they exist with a different status than living humans. They 
are defined variously depending on the interpretation and perception of 
each individual in a variety of cultural contexts; 2 ) "Ghost" experiences are 
not always personal as they also involve the shared experiences of local 
people which evolve into collective beliefs rooted in the hearts of the 
locals; 3 ) Th e  awareness and acceptance of "ghosts" show that people in 
society today still engage in communication between the two worlds, no 
matter how scientific the person is. This unlocks a space of awareness and 
acceptance of the existence of interconnectedness of the living and the 
departed.  
 
Keywords: Death, Existence, Ghost, Meaning 
 
บทน า 
 เมื่อความตายหรือความสูญเสียเกิดขึ้นกับชีวิตของมนุษย์ สิ่งที่ตามมา คือ 
ความรู้สึกอ้างว้างและรู้สึกเหมือนบางสิ่งบางอย่างที่เคยเติมเต็มในชีวิตนั้นขาดหายไป และ
ไม่มีอะไรบนโลกสามารถทดแทนหรือแทนท่ีความสูญเสียดังกล่าวได้ ความรู้สึกโศกเศร้ากับ
การสูญเสียนั้นจะอยู่กับมนุษย์นานเพียงใดขึ้นอยู่กับว่ามนุษย์นั้นมีพื้นฐานทางจิตใจที่มั่นคง
และเข้มแข็ง ที่จะสามารถยอมรับกับความจริงของการเปลี่ยนผ่านที่เกิดขึ้นในชีวิตได้
เพียงใด (Bowlby, 1969) แต่ในชีวิตมนุษย์ นอกจากเรื่องราวของคนเป็น ความพรากจาก 



82     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

และความเศร้าโศกแล้ว เรายังพบเจอกับ เรื่องเล่าที่เกี่ยวกับปรากฏการณ์เหนือธรรมชาติที่
ขยายขอบเขตการรับรู้และความเข้าใจต่อมุมมองความตายให้ก้าวไปสู่โลกหลังความตาย 
หรือ ชีวิตหลังความตายมากขึ้น ความรู้สึกสูญเสีย หรือเศร้าเสียใจกลับถูกชวนให้พิศวงว่า 
เราควรมีปฏิสัมพันธ์เช่นไรต่อการรับรู้ถึงการมีอยู่ของคนตายหรือรู้สึกอย่างไรกับความตาย
ที่เกิดขึ้นด?ี  
 ความตายนั้นถือเป็นเรื่องธรรมชาติที่มนุษย์ทุกคนต่างต้องประสบพบเจอ เมื่อ     
มีเกิด ย่อมมีแก่ เจ็บ และตาย เป็นสัจธรรมของชีวิต มนุษย์หลายคนจมอยู่กับการตายและ
การสูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก มนุษย์บางคนจมอยู่กับความรู้สึกผิดกับการสูญเสียไปตลอด
กาล มนุษย์บางคนได้รับความรักอย่างมากมายหลังจากที่ตนเองตายไปแล้ว และบางส่วน
กลายเป็นคนท่ีดีขึ้นหลังจากการตายของใครสักคนท่ีมีความหมายต่อชีวิตของเขาเหลือเกิน   
 แม้ว่า เมื่อคนคนหนึ่งที่เสียชีวิตไปแล้ว จะเสมือนหายออกจากโลกไปโดยอัตโนมัติ
จากการหมดอายุไขของชีวิตก็ตาม แต่มนุษย์ต่างตั้งค าถามต่อว่า คนที่ตายไปแล้วนั้นไปไหน 
และอะไรคือความตายหรือวาระสุดท้ายของชีวิต บ้างก็บอกว่าความตาย คือ การละทิ้งร่าง
และเพื่อกลับไปหาพระเจ้า ดวงจิตนั้นเป็นนิรันดร์ไม่มีวันตาย เป็นเพียงการเปลี่ยนที่อยู่
เท่านั้น (Tillich, 1959) บ้างก็เช่ือว่าโลกหลังความตายนั้น คือ ดินแดนที่คนตายนั้นก าลัง
เดินทางไปเพื่อมีชีวิตใหม่อีกครั้ง หรือบางครั้งอาจมีมุมมองที่ไม่ผ่านความเชื่อใด ๆ เช่น ตาย
ก็คือตาย ความตาย คือการหมดอายุไข ความตายเหมือนกับการปิดประตูขั้นสุดท้ายของ
ชีวิต  
 การที่มนุษย์ยังคงเศร้าโศกหรือใคร่ครวญถึงความตายนั้น แสดงให้เห็นว่า     
ความตายไม่ใช่เป็นเพียงสิ่งสุดท้ายของบุคคลที่จากไป เพราะพวกเขานั้นยังคงมีอิทธิพลต่อ
ชีวิตของคนท่ียังอยู่บนโลก ดังประโยคหนึ่งในการ์ตูนยอดนิยมที่ว่า  
 

 “ที่ท่ีแรกที่คนตายนั้นไป คือไปปรากฏยังความทรงจ าของ
ใครสักคน ไม่ว่าจะดีหรือร้าย แต่นั้น คือ ความทรงจ าที่พวกเขามี
ร่วมกันในตอนท่ีมีชีวิต”            

  ยอดนักสืบจิ๋วโคนัน 
 
 
 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     83 

 ปรากฏการณ์ด ารงอยู่ในการรับรู้ร่วมกันของคนตายและคนเป็น ไม่ว่าเราจะเรียก 
สิ่งที่เรารับรู้ว่า “วิญญาณ” “ผี” หรือ“สิ่งเหนือธรรมชาติ” ผ่านประสบการณ์เฉพาะตัว    
ทั้งความฝัน การสัมผัส หรือผ่านการใคร่ครวญถึงโลกหลังความตายนั้น ก าลังชวนให้ตั้ง
ค าถามต่อคุณค่าและความหมายจากความตายของผู้ที่จากไปกับคนที่ยังมีชีวิตอยู่ได้เสมอ 
ดังนั้น บทความช้ินนี้ จึงสนใจวิเคราะห์หน้าที่ส าคัญของ “ผี” โดยเฉพาะคุณค่าจากการให้
ความหมายของคนเป็นต่อประสบการณ์ลี้ลับที่แต่ละคนประสบ (ร่วมกัน) มา โดยมีค าถาม
ส าคัญ คือ เราจะเข้าใจ (และท าใจ) การมี (หรือไม่มี)อยู่ของพวกเขาอย่างไรในสภาวะที่ไร้
ชีวิต เพราะสายสัมพันธ์ระหว่างกันของพวกเขา ไม่ว่าจะเป็นหรือตายนั้นยังคงอยู่  ผ่าน    
การตีความจากกรณีที่ยกมาศึกษา 3 กรณี โดยในช่วงแรก จะลองทบทวนความเข้าใจ
พื้นฐานเรื่อง ความตายเป็นเบื้องต้น 
 

ความตายกับมนุษย์ในสังคมและวัฒนธรรม 
 ความตาย (Death) มีที่มาจากค ากริยาในภาษาเยอรมัน ย้อนไปถึงภาษา        
อินโด-ยูโรเปียนว่า dheu ซึ่ งเหมือนกับค าว่า die ในภาษาอังกฤษ แปลตามตัวว่า        
“Act or process of dying” ในพจนานุกรมอเมริกัน ให้ความหมายค าว่า death คือ 
ภาวะการสิ้นสุดของชีวิตหรือของปรากฏการณ์ใดปรากฏการณ์หนึ่ง  (Archavanitkul & 
Thongthai, 2006)  
 สภาวะการสิ้นสุดหรือการหยุดทุกการกระท านั้น (Acting subject) Bauman 
(1992) ให้ข้อสังเกตว่า มันเป็นการหยุดทุกการรับรู้ของสิ่งนั้นไปในตัวเองเช่นนี้ ท าให้เรา
อธิบายความตายด้วยความไม่แน่ใจ เพราะเราไม่อาจมีจินตนาการและประสบการณ์
เกี่ยวกับสิ่งนั้นด้วยตัวเราเอง เรารับรู้ถึงความตายจากภาพตัวแทน เรารู้ว่าความตายเป็นสิ่ง
หลีกเลี่ยงไม่ได้และนั่นท าให้เราพูดว่า เรารู้จักความตาย แต่มันไม่ใช่การรู้จากสิ่งที่เรา
ประสบมาด้วยตัวเองจริง ๆ เราเรียนรู้เรื่องความตายจากการตายของบุคคลอื่น มันไม่ใช่
การตายของเราเอง และเราอาจจะ “กลัว” ความตายจากสิ่งที่เรารับรู้มากกว่าถ้าเมื่อต้อง
ประสบเองก็เป็นได้ ความตายเป็นสภาวะที่เราไม่มีวันบอกเล่าจากตัวเองได้ เพราะเมื่อไหร่ที่
เราพบกับความตาย น่ันคือ เราไม่อาจบอกเล่าได้อีกต่อไป 
 แล้วท าไมความตายถึงกลายเป็นเรื่องสยองขวัญ? ในเมื่อเราไม่เคยสัมผัสและมัน
ยังมาไม่ถึง ท าไมเราต้องวิตกกังวล? ท าไมเราถึงอยู่กับความหวาดกลัวกับสิ่งที่ไม่เคยมีใคร
บอกเล่าได้ด้วยตัวเองมาก่อน? Bauman อธิบายต่อในประเด็นการเรียนรู้และการสร้าง



84     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

ความรู้ความจริงของมนุษย์ เพราะมนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตเพียงชนิดเดียวที่ไม่เพียงรู้แต่ยังรับรู้
ว่า พวกเรา “รู้” หรือ ไม่สามารถ “ไม่รู้” ต่อความรู้นั้น ๆ ได้ หมายความว่า มนุษย์ไม่
สามารถไม่รู้เกี่ยวกับความตาย เราอาจลืมเลือนมันไปช่ัวขณะที่ความสนใจของเราเปลี่ยน 
แต่เราไม่อาจที่จะลืมราวกับไม่เคยรู้อะไรเกี่ยวกับความตายมาก่อน Bauman เปรียบเปรย
ความรู้ต่อกรณีนี้ คล้ายกับความรู้มีคุณลักษณะเหมือนการดมกลิ่น มากกว่าการมองเห็น
หรือได้ยิน เพราะกลิ่นไม่สามารถลบออกไปได้ เราอาจจะแค่ถูกท าให้ไม่รู้สึกถึงกลิ่นเดิมด้วย
กลิ่นใหม่ที่แรงกว่า 
 มุมมองการรับรู้และเข้าใจความตายของมนุษย์จะพัฒนาไปตามประสบการณ์ของ
แต่ละบุคคล การได้รับประสบการณ์เกี่ยวกับความตายตั้งแต่เด็ก ไม่ว่าจะมาจากได้เห็น
พิธีกรรมกระบวนการการตาย เห็นศพ มีส่วนร่วมในการบรรจุศพของเครือญาติ การได้ฟัง
ได้เห็นจากสื่อต่าง ๆ ล้วนมีผลให้เกิดการรับรู้และเข้าใจความหมายของความตาย บริบท
ทางสังคมและวัฒนธรรมที่เช่ือมโยงรอบตัวมนุษย์มีส่วนอย่างส าคัญต่อมุมมองความเข้าใจ
ทั้งในเรื่องการตายและการมีชีวิตอยู่ (Rodpal, 2006) เช่นเดียวกัน หลายครั้งสังคมและ
วัฒนธรรมที่แวดล้อม ก็ท าให้ความเข้าใจต่อความตายถูกอ าพรางลืมเลือน วัฒนธรรมเป็น
สิ่งประดิษฐ์สร้างสรรค์ที่เป็นไปตามจังหวะมุมมองตามกาลเวลา บางวัฒนธรรมอาจมองว่า 
เวลาในชีวิตแสนสั้นเพราะมันเป็นเวลาที่ยืมมาจากความตายก็ได้ ดังนี้ สังคมและวัฒนธรรม
กับความตายจึงสัมพันธ์กันในหลายมิติ 
 หากเรามองด้วยความรู้ ความตายไม่ใช่รากฐานของทุก ๆ อย่างในวัฒนธรรม 
เพราะวัฒนธรรมมีความยืนนานเหนือไปกว่าชีวิตหนึ่ง (Transcendence) มีการสะสม    
สืบทอดต่อเนื่องกันมารวมกันในหลายสังคมหลายกาลเวลา แต่หากมองอย่างตระหนักรู้    
เท่าทันความตายแล้ว ความตายก็เป็นเป้าหมายสูงสุดในการสร้างสรรค์วัฒนธรรม       
ความตายท าให้เราอยากอยู่ไปอย่างถาวร เกิดงานเร่งด่วนและเกิดภารกิจหน้าที่ส าคัญ เป็น
บ่อเกิดและมาตรวัดในทุกภาระหน้าที่ของชีวิต และสิ่งเหล่านั้น ช่วยสร้างวัฒนธรรมที่ไม่เคย
หยุดหรือปิดตัวลง (Bauman, 1992: 4)  
 ความจริงแล้วสาระในชีวิตเรา (Life content) ล้วนแต่มีวัฒนธรรมช่วยให้ชีวิตมี
จุดมุ่งหมาย สร้างความรับผิดชอบในแต่ละชีวิต แต่เมื่อความตายมาถึง มันจะขัดขวาง
ภารกิจในชีวิต ท าเป้าหมายที่หวังไม่ส าเร็จ และนั่น ท าให้เรากังวลต่อความตาย กล่าวได้ว่า 
วัฒนธรรมเป็นตัวบอกให้ชีวิตเราไปต่อ มุ่งมั่นสร้างสรรค์ไม่เคยหยุด บางวัฒนธรรมก็ไม่ได้
บอกว่า ชีวิตเราควรหยุดได้เมื่อไหร่และยิ่งอยากเอาชนะเวลาของชีวิตไปเรื่อย ๆ (Modern 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     85 

culture) ถ้ากิจกรรมทางวัฒนธรรมแรกเริ่มของมนุษย์มีเพียง “อยู่รอด” ซึ่งคือการท า     
ทุกอย่างเพื่อยืดการมีชีวิตอยู่ ผลักให้ความตายอยู่นอกเหนือเรื่องธรรมดาสามัญในชีวิต    
การคิดเรื่องความตายจึงเป็นเรื่องสยดสยอง ยิ่งไปกว่านั้น วัฒนธรรมยังสร้างความสืบเนื่อง
ให้กับชีวิตด้วยความเช่ือว่า แม้ร่างจะตายแต่ตัวตนยังอยู่ แม้เขาตายแต่งานของเขายังคงอยู่ 
ซึ่งทั้งการผลักให้ความตายเป็นเรื่องไกลตัวและการสืบเนื่องของตัวตนนั้น เป็นวัฒนธรรมที่
เกี่ยวข้องต่อกัน (Bauman, 1992: 4-5) 
 อย่างไรก็ตาม แม้จะพยายามมีชีวิตรอดเพียงไร แต่เราย่อมรู้ว่าทุกคนล้วนต้อง
ตาย ซึ่งสิ่งนี้เป็นสิ่งที่ย้อนแย้งกับพื้นฐานการมีชีวิตรอด นั่นคือ หากรู้ว่าจะต้องตายจะ
สร้างสรรค์สะสมกิจกรมในชีวิตไปเพื่ออะไร? แต่ในทางกลับกัน สิ่งที่เกิดขึ้นกับชีวิตมนุษย์
คือ เมื่อมนุษย์รู้จักความตาย รู้ถึงเวลาที่มีขีดจ ากัดของชีวิต มนุษย์ยิ่งมีจุดมุ่งหมายกับทุก ๆ 
วันทุก ๆ ภารกิจ เข้าใจในความหมายและคุณค่าของทุกการกระท า ช่องว่างในการมีชีวิตอยู่
สามารถเติมเข้าไปได้โดยเราเป็นคนเลือกสิ่งเหล่านั้นเอง เมื่อเรารู้ว่าต้องตาย เราจึงยิ่งวิ่งวน
ในการ making life เพราะเราตระหนักถึงความตาย เราจึงอยากอนุรักษ์อดีตและสร้าง
อนาคต ความตายจึงเป็นส่วนหนึ่งของตัวเราเองอย่างไร้ข้อกังขา  
 แม้กระนั้น ในปัจจุบัน ชีวิตในสภาวะสมัยใหม่ที่สังคมมีความซับซ้อนเจริญขึ้นไป
มาก มนุษย์ยิ่งพบความส าเร็จกับชีวิตที่ห่างไกลความตายมากเท่าไหร่ บรรยากาศเช่นนั้นส่ง
อิทธิพลกับมนุษย์มากที่สุด และท าให้มนุษย์กลายเป็น “ชีวิตที่หลงลืมความตาย” 
ปฏิบัติการทางสังคมวัฒนธรรม สถาบันต่าง ๆ ได้หล่อหลอมและสร้างชีวิตที่หลงลืมความ
ตายและมอบภารกิจในชีวิตมนุษย์ขึ้นมาใหม่ ชีวิตในโลกสมัยใหม่จึงไม่อาจเข้าใจความหมาย
ของการด ารงอยู่ได้ หากไม่ตระหนักถึงขีดจ ากัดของชีวิตเมื่อตายอย่างแท้จริง 
 ส าหรับความตายกับสังคมไทยสมัยใหม่นั้น จะพบว่า โลกทัศน์ของชีวิตและ   
ความตายในสังคมไทยมีการเปลี่ยนแปลงมาโดยตลอด ในทางประวัติศาสตร์ มีการแบ่ง   
โลกทัศน์ต่อความตายของคนไทยออกเป็น สมัยแรก มุมมองต่อความตายอิงกับศาสนาและ
จักรวาลวิทยาแบบไตรภูมิของฮินดูและพุทธศาสนาที่ยึดนิพพานเป็นเป้าหมายของชีวิตและ
มุ่งหวังพระโพธิญาณในอนาคต ต่อเนื่องมาถึงความเช่ือเรื่องชีวิตและความตายในช่วงต้น
รัตนโกสินทร์ และเริ่มขยายความเชื่อเรื่องความตายมาสู่คติแบบ “ธรรมราชา” ซึ่งเช่ือมโยง
กับการก่อรูปความเป็นรัฐชาติ เจ้าผู้ปกครองที่ต้องด ารงตนเป็นพระโพธิสัตว์น ามนุษย์ให้    
พ้นทุกข์ และบรรลุสู่พุทธภูมิในอนาคตกาล (Chungsathiansap et al., 2007)  



86     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 Chungsathiansap et al. (2007) กล่าวถึง การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ต่อชีวิต
และความตายเริ่มเข้าสู่สังคมสมัยใหม่อย่างเห็นได้ชัดนั้น เกิดในช่วงรัชสมัยพระบาทสมเด็จ   
พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวที่มีความสนใจในเรื่องเทคโนโลยีและวิทยาการต่าง ๆ โดยทรงตั้ง
ค าถามกับความคิดและความเชื่อที่ตั้งอยู่บนจักรวาลวิทยาแบบไตรภูมิความเชื่อที่ปรากฏใน
คัมภีร์พุทธศาสนาเสมอ การเรียนรู้วิทยาการเทคโนโลยีกับชาติตะวันตกและสภาพการณ์
ของการเมืองทั้งโลกขณะนั้น ท าให้ความรู้และวิทยาการใหม่ ๆ ค่อย ๆ กลายเป็นสิ่ง        
ยึดเหนี่ยวในการด ารงชีวิตและกิจกรรมทางโลกให้กับชนช้ันน ารุ่นใหม่ น าไปสู่ การปฏิเสธ
โลกทัศน์แบบไตรภูมิหลายเรื่อง   
 สิ่งที่ชนช้ันน าขณะนั้นท า คือ น าความรู้สมัยใหม่มาอธิบายปรากฏการณ์โลก
ธรรมชาติโดยประนีประนอมกับความเช่ือทางพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมที่แทรกโลกทัศน์แบบ
ไตรภูมิเข้าไว้ด้วยกัน ดังเช่น รัชกาลที่ 4 ริเริ่มให้มีการท าบุญครบรอบวัน เกิดในแต่ละปี 
เพราะแต่เดิมราษฎรม์ิได้สนใจในเรื่องนี้นัก แต่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงมี
พระราชด าริเกี่ยวกับ การมีอายุเมื่อบรรจบครบรอบปี ไม่ตายไปเสียก่อนนั้น นับเป็นลาภอัน
อุดมอย่างหนึ่งซึ่งควรยินดีและบ าเพ็ญกุศล เช่นเดียวกับเวลาอวยพรพระราชโอรสธิดา จะมี
เนื้อความมุ่งไปท่ี อายุ วรรณะ สุขะ พละ ลาภ ยศ สรรเสริญ อันเป็นสิ่งที่ปรากฏได้ในโลกนี้ 
มากกว่าจะอวยพรให้ไปถึงซึ่งนิพพานดังเช่นคนรุ่นเก่าอธิษฐานกัน แต่กระนั้นกลุ่มชนช้ันน า
ก็ยังไม่เช่ือมั่นในการอธิบายโลกเหนือธรรมชาติในความรู้แบบตะวันตกว่าถูกต้องไปกว่า
ความรู้เรื่องชีวิตจิตใจตามหลักพุทธศาสนาเสียทีเดียวนัก 
 อย่างไรก็ตาม โลกทัศน์เรื่องไตรภูมิเหล่านี้ ก็ค่อย ๆ เสื่อมคลายความเข้มข้นลงไป 
ทั้งด้วยสภาพสังคมและโดยเฉพาะท่าทีจากเจ้าผู้ปกครองในสมัยนั้น และท าให้ผู้น ารุ่นต่อ ๆ 
มา เริ่มละทิ้งโลกทัศน์แบบเดิมอย่างไตรภูมิมากขึ้นเรื่อย ๆ และขยายขอบเขตการอธิบาย
ปรากฏการณ์ต่าง ๆ ทั้งที่เป็นเรื่องของชีวิต สังคม และธรรมชาติ รวมไปถึงหลักธรรมใน
พุทธศาสนา ให้สอดคล้องกับความรู้แบบใหม่อันได้จากโลกตะวันตก เช่น วิทยาศาสตร์ 
การแพทย์ การศึกษา ฯลฯ 
 การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ในชีวิตเช่นนี้ ในด้านหนึ่งช่วยให้ผู้คนไม่หลงไปกับ     
การปฏิบัติต่าง ๆ ที่มากเกินไปจากที่ควร แต่ในทางกลับกันก็ลดทอนเป้าหมายในชีวิตให้
เน้นเพียงประโยชน์ในปัจจุบัน ส่งผลให้ละเลยเป้าหมายสูงสุดที่มนุษย์บนโลกพึงกระท าตาม
อุดมคติสูงสุดทางศาสนาซึ่งเคยเป็นอุดมคติหลักของผู้คนในดินแดนแถบนี้มานับร้อยนับพัน
ปี ดังนั้น ทิศทางของชีวิตและความตาย จึงได้เริ่มเปลี่ยนจากการที่ผู้คนได้ตระหนักอยู่เสมอ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     87 

ถึงความไม่เที่ยงแท้แน่นอนของชีวิตตามบริบทของสังคมในช่วงต่าง ๆ มามุ่งที่การรักษา
ความสุขอันเกิดจากอัตภาพในปัจจุบันเป็นส าคัญ 
 กล่าวได้ว่า มุมมองการเข้าใจโลกแห่งความตายของคนไทยมีการเปลี่ยนผ่าน และ
มีความเชื่อและมุมมองที่แตกต่างกันอีกมากในปัจจุบัน เช่น เราจะเห็นวิธีการจัดการกับร่าง
ของคนตายที่แตกต่างกันระหว่างชาวบ้าน คนมีฐานะ หรือคนรับราชการ เจ้านาย เป็นต้น 
โลกทัศน์ที่หลากหลายเหล่านี้ จะยิ่งทวีเพิ่มขึ้นมากในสังคมสมัยใหม่ แต่ละความเช่ือก็มี
เป้าหมายในการตายดีที่ต่างกันและย่อมมีมุมมองความคาดหวังถึงชีวิตหลังความตายที่
แตกต่างกัน 
 

คุณค่าและความหมายของ “ผี” ในสังคมไทย 
 ไม่มีบทสรุปหนึ่งเดียวเพื่ออธิบายความหมายของ “ผี” ได้อย่างแน่ชัด บางครั้ง    
ผีถูกมองเป็น อวิชชา หรือความไม่รู้จริงของมนุษย์ ในสังคมไทย “ผี” ถูกมองเป็น          
คติความเช่ือและพิธีกรรมการนับถือผีมาเป็นเวลานาน (Pormkaew, 2001) ในแง่นี้ ผีจึง
เป็นปรากฏการณ์หนึ่งในทางวัฒนธรรม เมื่อผีเป็นวัฒนธรรม เรื่องของผี จึงเป็นเรื่องของ
การให้ “คุณค่าและความหมาย” ตามความเชื่อมากกว่า “ความจริง” ที่สมเหตุสมผลทาง
วิทยาศาสตร์ ตามนิยามของ Pormkaew (2001)  

ผี  หมายถึง สัญลักษณ์ เชิงอ านาจที่มนุษย์ ใช้ปัญญาและ
จินตนาการสร้างขึ้นมาเป็นรูปลักษณ์ต่าง ๆ ตามความเช่ือที่มีต่ออ านาจ
เหนือธรรมชาติ… 

 ในงานของ Pormkaew (2001) เรื่องความเช่ือและพิธีกรรมเกี่ยวกับการนับถือผี
ในสังคมไทยพุทธภาคใต้ พบว่า ความเช่ือเรื่องผี เป็นความเช่ือสากล หรือวัฒนธรรมร่วม
อย่างหนึ่งของมนุษย์ บทบาทของผีต่อสังคมพบได้จากพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการประกอบ
อาชีพและพิธีกรรมเกี่ยวกับชีวิต โดยผีจะมีหน้าที่ดูแลรักษาทรัพยากรธรรมชาติ บทบาท
เกี่ยวกับการดูแลรักษาสุขภาพ หน้าที่ในการสร้างขวัญและก าลังใจ มีบทบาทในการสร้าง
พลังอ านาจของบุคคล เหล่านี้เป็นต้น ท าให้เห็นว่า ผีในสังคมไทยมีหน้าที่และเป้าหมายใน
การเป็นผู้จัดระบบสังคมแบบหนึ่ง มีทั้งให้คุณและโทษ ท้ังแง่ดีและไม่ดีแสดงถึงอ านาจและ
การพึ่งพาผีเพื่อช่วยเหลือ ควบคุม และเป็นข้อห้ามต่าง ๆ  



88     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 ขณะที่ Jankham and Sriprapandh (2017) ทบทวนการให้ความหมายของผี
ในสังคมยุคข้อมูลข่าวสารปัจจุบัน โดยศึกษาเปรียบเทียบความหมายของผี ในรายการ
โทรทัศน์กับความเช่ือเรื่องผีแบบดั้งเดิม พบประเด็นที่น่าสนใจผ่านการน าเสนอเรื่องเล่า
ของผีว่า การน าเสนอเรื่องผีในรายการโทรทัศน์ เริ่มไม่ค่อยเห็นความหมายในเชิงอ านาจ
ของผีหรือบทบาทหน้าที่ของผีแบบเดิมที่ ผสมวัฒนธรรมความเช่ือในชุมชนหรือ
ระดับประเทศ แต่จะพบการให้ความหมายของผีที่เริ่มมีความเป็นปัจเจกบุคคลมากขึ้น
กล่าวคือ เป็นการประกอบสร้างระหว่างคติความเช่ือและการรับรู้ถึงความต้องการของผีใน
สถานการณ์ต่าง ๆ เช่น การปรากฏตัวเพื่อขอความช่วยเหลือและแสดงความต้องการกับ
คน เครือญาติ รวมไปถึงการเรียกร้องความเป็นธรรม หรือเป็นไปเพื่อแสดงความรู้สึก
ภายใน ฯลฯ ในงานช้ินนี้ใช้ค าว่า “ผีปัจเจก” ซึ่งแสดงออกถึงตัวตนและความต้องการ
เฉพาะต่าง ๆ เช่น ขอให้คนช่วยจับคนร้าย ช่วยเรียกร้องความเป็นธรรม ฯลฯ ต่างจาก
ความเชื่อเดิมที่เชื่อว่า ผีจะคอยช่วยเหลือคุ้มครองคน บ้านเมือง หรือธรรมชาติ  
 
ความหมายของ “ผี” กับความสูญเสียในใจคน 

มนุษย์กับความสูญเสีย 
 แม้เราจะพยายามอธิบายท าความเข้าใจกับความตาย การตาย และการด ารงอยู่
ของชีวิตเพียงใด ตั้งแต่อดีตกระทั่งเปลี่ยนผ่านมาถึงปัจจุบัน หากเมื่อเราได้เผชิญกับ      
ความสูญเสีย ย่อมเป็นเรื่องยากที่จะท าใจ เข้าใจ และยอมรับ มนุษย์กับความสูญเสียเป็น
ของคู่กันอย่างแยกไม่ได้ เพราะความสูญเสียเกิดขึ้นในทุกช่วงชีวิต ตอนเด็กร้องไห้เพราะ
สูญเสียสัตว์เลี้ยงอันเป็นที่รัก ตอนวัยมัธยมร้องไห้เพราะสูญเสียเพื่อน เมื่อขึ้นมหาวิทยาลัย
ร้องไห้เพราะสูญเสียความฝัน ในวัยท างานเสียใจกับการสูญเสียพ่อแม่ และในวัยสูงอายุ
เสียใจกับการสูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก แต่มนุษย์เราต่างไม่เคยชินกับความขมของชีวิตที่
เกิดจากการสูญเสีย มันเป็นเรื่องยากที่จะบอกลาใครสักคน หรืออ าลา เลิกพบเลิกติดตาม
คนที่เราเคยรัก มนุษย์เรานั้นมีการรับมือกับความสูญเสียที่แตกต่างกันออกไปขึ้นอยู่กับ
พื้นฐานความมั่นคงทางจิตใจของแต่ละคนท่ีมาจากฐานการบ่มเพาะเลี้ยงดู (Main, Kaplan 
& Cassidy, 1985) รวมไปถึงบริบทพ้ืนฐานทางสังคมวัฒนธรรมในถ่ินท่ีเติบโตมา 
 ค าอธิบายในเชิงหลักการทางวิชาการต่อระยะเวลาการก้าวผ่านความเสียใจนั้น    
ก็มีหลายลักษณะ ตัวอย่างเช่น ค าอธิบายของแพทย์หญิง Elisabeth Kubler Ross ผู้เขียน



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     89 

หนังสือ On Death and Dying (1969) ได้ระบุระยะการเสียใจจากการสูญเสียบุคคลอัน
เป็นที่รักไว้ 5 ระยะ (5 stages of grief) (Kübler-Ross & Kessler, 2005)  
 ระยะที่ 1 ระยะปฎิเสธ (Denial)  
 เกิดจากการที่ผู้ที่มีความรัก ความทรงจ า หรือมีความผูกพันกับผู้ที่สูญเสีย
ชีวิตนั้นเกิดภาวะช็อกไปช่ัวขณะ เป็นภาวะช็อกที่เกิดจากการตกใจ ผิดหวังทางจิตใจจาก       
การเกิดภาวะสูญเสีย ในระยะนี้ผู้ที่เผชิญกับความสูญเสียจะปฏิเสธความจริงที่เกิดขึ้น      
อันเนื่องมาจากกลไกลการป้องกันตนเองทางจิตใจของตนเองที่ตอบสนองต่อภาวะช็อกที่
เกิดจากการสูญเสีย  
 ระยะที่ 2 ระยะโกรธ (Anger) 
 ระยะนี้เป็นระยะที่ผู้ที่สูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก เริ่มยอมรับความจริงที่
เกิดขึ้นได้มากข้ึน แต่ยังคงไม่สามารถยอมรับความจริง และความเสียใจที่เกิดขึ้นได้ทั้งหมด 
มีการตอบสนองทางอารมณ์ที่รุนแรง และเริ่มมีการกล่าวโทษโชคชะตาที่ท าให้คนที่รักนั้น
ต้องจากไป 
 ระยะที่ 3 ระยะต่อรอง (Bargaining) 
 ในระยะนี้ความโกรธที่มีการตอบสนองทางอารมณ์ในระยะที่  2 เริ่มลด
น้อยลง เริ่มได้สติ มีความเข้าใจในสถานการณ์มากยิ่งขึ้น แต่ยังไม่สามารถยอมรับความจริง
ได้ทั้งหมด เริ่มมีความคิดอยากไปแก้ไขเหตุการณ์ในอดีต พยายามหาค าตอบมาทดแทน
ความเจ็บปวดท่ีเกิดขึ้นอยู่ภายในจิตใจ 
 ระยะที่ 4 ระยะเสียใจและโศกเศร้า (Depression)  
 หลังจากผ่านมาทั้งสามระยะแล้ว ระยะนี้จะเป็นระยะที่ปลดปล่อย
ความรู้สึกภายในจิตใจมามากที่สุด และสามารถยอมรับความจริงที่เกิดขึ้นได้ จ าเป็นที่ต้อง
เข้าใจและยอมรับในสถานการณ์ที่เกิดขึ้น ในระยะนี้จะมีการซึมเศร้า ไม่อยากอาหาร      
มองโลกในด้านลบ 
 ระยะที่ 5 ระยะยอมรับความจริง (Acceptance) 
 ในระยะนี้ถือว่าเป็นระยะสุดท้ายของทฤษฎี ผู้ที่สูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก    
จะเริ่มยอมรับความจริงได้มากที่สุด ความโศกเศร้าจะค่อย ๆ หายไป ถึงแม้จะไม่ได้หายไป
อย่างปลิดทิ้ง ถึงขนาดมีความสุข แต่ผู้ที่เผชิญกับเหตุการณ์ในการสูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก
ก็สามารถใช้ชีวิตได้อย่างปกติสุขได้ ด้วยการยอมรับและความเข้าใจในสิ่งท่ีเกิดขึ้น 



90     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 ตามทฤษฎีดังกล่าว ก าหนดให้ระยะเวลาประมาณ 3 เดือน แต่ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับ
พื้นฐานทางจิตใจและความมั่นคงทางจิตของแต่ละคน บางกรณีนั้นใช้เวลาการเยียวยา
ตัวเองมากกว่า 3 เดือน และน้อยกว่า 3 เดือนที่จะยอมรับต่อความสูญเสีย และในบางกรณี
ไม่สามารถข้ามผ่านในแตล่ะระยะไดก้็จะวนกลบัเข้ามาในแต่ละระยะดังเดมิท าให้ไม่สามารถ
ยอมรับกับความสูญเสียที่เกิดขึ้นได้ (Kübler-Ross, 1969) ซึ่งค าอธิบายจากทฤษฎีเช่นนี้ 
ชวนให้ตั้งค าถามว่า ความรู้สึกสูญเสียของมนุษย์นั้น สามารถควบคุมและก าหนดขอบเขต
ตายตัวเช่นน้ันได้จริงหรือ? 
 ขณะที่ เราพยายามท าความเข้าใจความสูญเสียในทางทฤษฎีที่มีเหตุผลเป็น
ขั้นตอนและเข้าใจเชิงตรรกะได้โดยง่าย เรากลับยิ่ งพบว่า “การท าใจ” ให้รู้สึกไปตาม
ขั้นตอนนั้น ๆ เกิดขึ้นได้ยาก หากแต่ความเป็นธรรมชาติที่แฝงในเชิงวัฒนธรรมที่ถ่ายทอด
ผ่านกรณีต่าง ๆ ดังที่จะได้กล่าวต่อไปนั้น เรากลับพบความหมายจากการพรากจาก การ
ยอมรับให้มีพิธีที่แสดงออกถึงความสูญเสีย หรือค าอธิบายในเชิงวัฒนธรรมต่อการด ารงอยู่
ร่วมกันระหว่างคนเป็นและคนตายซึ่งมีอยู่อย่างเป็นธรรมชาติของคนในพื้นที่ กลับช่วย
คลี่คลายความรู้สึก ความกังวล และจินตนาการต่อโลกหลังความตายได้ง่ายขึ้น 
 

หลักการของ“ผี” และโลกหลังความตาย 
 โลกหลังความตายเป็นดินแดนที่มนุษย์นั้น ต่างมีความเช่ือที่หลากหลายตาม
ประสบการณ์ชีวิตและข้อมูลทางความเช่ือที่ถูกขัดเกลามาจากบริบทวัฒนธรรมที่แวดล้อม 
บ้างเชื่อว่าตายแล้วจะขึ้นสวรรค์ บ้างก็เชื่อว่าจะตกนรกไปรับกรรมที่มาจากการกระท าของ
ตน บ้างก็เช่ือว่าจะไปยังดินแดนใหม่ (Afterlife) หรือไม่มีอะไรเกิดขึ้น โลกหลังความตายจึง
ไม่มีผู้ใดสามารถหาค าตอบได้อย่างแน่ชัด ชีวิตและประสบการณ์หลังความตายจึงเป็นเรื่อง
ที่ด ารงอยู่ภายใต้ความเช่ือและระบบคิดของมนุษย์ที่มีความสอดคล้องกับวัฒนธรรมและ
เชื่อมโยงเข้ากับวิถีพฤติกรรมและการกระท าของคนภายในสังคม 
 ในทางวิทยาศาสตร์ได้ท าการค้นหาค าตอบเกี่ยวกับการที่มนุษย์นั้นสามารถ      
เห็นวิญญาณหรือเห็นสิ่งเหนือธรรมชาติ โดยจากมุมมองทางการแพทย์ อธิบายการเห็น
วิญญาณในมุมมองทางพยาธิสภาพว่า สามารถเกิดขึ้นได้หลากหลายรูปแบบ ไม่ว่าจะเกิด
จากการพักผ่อนไม่เพียงพอ การที่คนไข้สูดก๊าซพิษเข้าไปในรา่งกายเป็นจ านวนมากจนสมอง
ขาดออกซิเจนและสูญเสียการควบคุม หรือจะเป็นการที่สมองเผชิญกับภาวะ  “Terminal 
Delirium” หรือ ภาวะที่สมองนั้นเกิดความกระวนกระวายสับสนจากการที่อวัยวะใน



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     91 

ร่างกายส่วนใหญ่ก าลังจะหยุดท างานซึ่งน าไปสู่การเสียชีวิต (Chutaraphatphon, n.d.) 
ส่วนใหญ่ภาวะนี้มักเกิดขึ้นกับผู้ป่วยที่อยู่ในระยะสุดท้าย หรือ ก าลังจะหมดอายุขัย ภาวะ 
“Terminal Delirium” จึงเป็นภาวะทางการแพทย์ออกมาอธิบายปรากฏการณ์ที่ผู้คนต่าง
ตั้งค าถามขึ้นบ่อยครั้งกับการจากไปของผู้ป่วยระยะสุดท้ายถึงเหตุการณ์ที่ผู้ป่วยมักจะเห็น
ญาติและผู้คนในโลกหลังความตายกลับมาเยี่ยมเยือนก่อนท่ีตนเองจะเสียชีวิตในเวลาต่อมา 
แต่สิ่งที่ชวนคิดและตั้งค าถามต่อจากนั้นคือ เมื่อสมองเข้าสู่ภาวะ “Terminal Delirium” 
ซึ่งเป็นสาเหตุหนึ่งที่สมองเลือกจะดึงความทรงจ าบางส่วนขึ้นมานั้น เหตุใดจึงเลือกความ
ทรงจ าเกี่ยวกับบุคคลที่เสียชีวิตไปแล้วเหล่านั้น ทั้งที่มนุษย์มีความทรงจ าส่วนต่าง ๆ อีก
มากมาย (Bookbinder & McHugh, 2010)  
 ส าหรับในทางจิตเวชศาสตร์ มีค าอธิบายเกี่ยวกับภาวะทางจิตที่ท าให้มนุษย์นั้น
เห็นวิญญาณ อาทิ กลไกการสร้างเรื่องของสมอง ภาวะสะกดจิตสมองตนเองจาก
ประสบการณ์และเรื่องราวที่ได้รับข้อมูลซึ่งอาจมีหรือไม่มีอยู่จริง ดังเช่น ในสารคดีของ 
National Geographic ชุด  I Wouldn’t Go in There2 โดยทีมส ารวจของ National 
Geographic ท าการส ารวจเพื่อหาค าตอบของเรื่องราวลี้ลับทั่วโลก และเมื่อสารคดีได้
ส ารวจโรงเรียนร้างในฮ่องกง (ช่ือเรียกเป็นทางการคือเขตบริหารพิเศษฮ่องกงแห่ง
สาธารณรัฐประชาชนจีน) จากช่ือเสียงที่โด่งดังว่า มีวิญญาณร้ายของผู้หญิงที่ฆ่าตัวตาย
ภายในโรงเรียน ท าให้โรงเรียนถูกทิ้งร้างและมีเรื่องเล่าขานของการเห็นวิญญาณภายใน
โรงเรียน เมื่อทีมส ารวจออกส ารวจและค้นหาข้อมูล พบว่า โรงเรียนแห่งนี้ไม่เคยมีการ
ฆาตกรรมจากการท าคดีความของต ารวจภายในพื้นท่ี แต่โรงเรียนถูกท้ิงให้ร้างนั้น มีเหตุมา
จากท่ีตั้งโรงเรียนอยู่ในบริเวณการท าสงครามระหว่างจีนและอังกฤษ ประกอบกับยังมีเรื่อง
ของการเมืองท้องถิ่นในพื้นที่เมื่อครั้งอดีตอีกด้วย อธิบายตามกลไกทางสมองได้ว่า ต านาน
เรื่องวิญญาณผู้หญิงชุดแดงในโรงเรียนร้างนั้นเป็นเรื่องที่ถูกเล่าขานกันมา ยิ่งเล่าลือกันมาก
เท่าไร ความเข้าใจต่อเรื่องเล่า จึงเกิดกลไกการสร้างเรื่องและสะกดจิตตนเองโดยไม่รู้ตัว  
 แม้จิตแพทย์ส่วนมากจะมองประสบการณ์การเห็นวิญญาณเป็นภาวะของกลไก
ทางสมอง แต่ยังมีจิตแพทย์จ านวนไม่น้อยที่ศึกษาเกี่ยวกับจิตวิญญาณและความหมายของ
ชีวิต และการเวียนว่ายตายเกิดของมนุษย์ โดยจิตแพทย์ (Weiss, 1997) ได้ท าการศึกษา
และบ าบัดผู้ป่วยผ่านจิตวิญญาณ ซึ่งเป็นการบ าบัดผ่านเรื่องราวในอดีต ปมในอดีต 
อดีตชาติ เรียกเทคนิคนี้ว่า Regression Therapy และ Spiritual Psychotherapy โดยใช้
                                                           
2 ดูรายละเอยีดใน https://www.natgeotv.com/asia/iwgit/about  



92     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

แนวความคิดเชิงจิตวิญญาณ เช่ือว่ามนุษย์นั้นพอเสียชีวิตนั้นก็สละไปเพียงร่างกาย แต่จิต
วิญญาณนั้นยังคงด ารงอยู่บนโลกและหาช่วงเวลาที่เหมาะสมที่จะกลับคืนสู่การมีชีวิตใหม่
อีกครั้ง จิตวิญญาณนั้นเป็นอมตะอยู่เหนือซึ่งกาลเวลา โดยแนวคิดของจิตแพทย์และ      
การบ าบัดรักษานั้นมีความสัมพันธ์ต่อผู้ป่วยในเรื่องของจิตใจเป็นอย่างมาก เพราะการ
บ าบัดรักษานั้นท าให้ผู้ป่วยได้ย้อนความทรงจ าภายใต้กลไกทางจิตไปหาผู้เสียชีวิตอีกครั้ง
ภายใต้ความทรงจ าผ่านประสบการณ์ชีวิตที่มีร่วมกันและถูกผนึกไว้ภายใต้สมอง ถึงแม้
แนวคิดดังกล่าวจะไม่ได้หมายถึงการที่ผู้ป่วยไปพบกับวิญญาณหรือผู้เสียชีวิตโดยตรง แต่
เป็นการย้อนเวลากลับไปภายใต้การบ าบัดเพื่อไปคลี่คลายความในใจให้บุคคลที่ยังมีชีวิตอยู่
นั้นสามารถใช้ชีวิตต่อไปได้โดยปราศจากความโหยหา ความคับแค้นหรือคับข้องใจ และ
กลับไปใช้ชีวิตได้อย่างปกติสุข 
 ขณะที่นักมานุษยวิทยาให้ความส าคัญต่อการศึกษาไปที่ความสัมพันธ์ของ
วิญญาณและปรากฏการณ์เหนือธรรมชาติที่มีต่อผู้คนภายในสังคม (Duangwiset, 2022) 
การศึกษาผี วิญญาณ และเหตุการณ์เหนือธรรมชาติในช่วงเวลาต่าง ๆ โดยทฤษฎีคลาสสิค
ใน ศ.19 ใช้แนวคิด “วิญญาณนิยม” (Animism) ซึ่งมีความเช่ือว่า มีจิตวิญญาณอยู่ใน
ธรรมชาติและจักรวาล นับเป็นทฤษฎีที่สามารถท าให้เห็นถึงวิวัฒนาการทางสังคมที่มี    
ความเช่ือ ความคิดและการกระท าร่วมกันต่อเรื่องลี้ลับตามบริบทเชิงวัฒนธรรมในสังคม
มนุษย์ที่วิวัฒน์จากแบบที่ไม่ซับซ้อน เช่น สังคมชนเผ่าไปสู่สังคมสมัยใหม่ที่ ซับซ้อนขึ้น 
การศึกษาในแนวทางเช่นนี้ในโลกสมัยใหม่ย่อมถูกตั้งค าถามถึงวิธีการศึกษา โดยเฉพาะ    
การรับรู้ถึงการด ารงอยู่ของสิ่งลี้ลับต่าง ๆ มากขึ้นเรื่อย ๆ  
 งานทางมานุษยวิทยาร่วมสมัยได้ปรับเปลี่ยนวิธีวิทยาในการรับรู้และเข้าถึงความรู้
ความจริงของสิ่งเหล่านั้นมากขึ้น กล่าวคือ ในการศึกษามานุษยวิทยาเชิงภววิทยา สนใจ  
การด ารงอยู่ของโลกที่ต่างไปจากการรับรู้ของมนุษย์ในแบบการพิสูจน์หาสารัตถะของ   
ความจริง แต่เป็นการมองหาและเปิดมุมมองความเข้าใจในความสัมพันธ์ต่อสิ่งต่าง ๆ 
Salmond (2014 ใน(Duangwiset, 2022: 4) ให้มุมมองต่อการศึกษาผีและสิ่งลี้ลับในแง่ที่
ไม่ต้องการค าอธิบายว่าสิ่งเหล่านั้นคืออะไร รูปร่างลักษณะอย่างไร? แต่ให้ความสนใจกับสิ่ง
ที่เกี่ยวข้องและสัมพันธ์กับสิ่งเหล่านั้น ในแง่กระบวนการทางภววิทยาท่ีเปลี่ยนแปลงไปตาม
สิ่งที่มันมีปฏิสัมพันธ์ด้วย 
 ด้วยกรอบและมุมมองดังกล่าว งานช้ินนี้จึงได้น าไปสู่การวิเคราะห์ในเรื่องส าคัญ
ยิ่งต่อชีวิตและสังคมของคนที่ยังอยู่ น่ันคือ เราจะเข้าใจ (และท าใจ) การมี (หรือไม่มี?) อยู่



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     93 

ของพวกเขาอย่างไรในสภาวะที่ไร้ชีวิต เพราะสายสัมพันธ์ระหว่างกันของพวกเขา ไม่ว่าจะ
เป็นหรือตายนั้นยังคงอยู่ ค าถามในการศึกษาเช่นนี้ จึงจะช่วยตอบวัตถุประสงค์ที่ต้องการ
วิเคราะห์หน้าที่ส าคัญของ “ผี”โดยเฉพาะคุณค่าจากการให้ความหมายของคนเป็นต่อ
ประสบการณ์ลี้ลับท่ีแต่ละคนประสบ (ร่วมกัน) มา 
 

วิธีการและกรอบการศึกษา (เข้าถึง) ความหมายของผี 
 วิธีการท างานในการศึกษา ใช้การทบทวนแนวคิดและเอกสารเป็นหลัก และใช้
สื่อสารคดีและบทความเป็นกรณีศึกษา โดยใช้กรอบคิดจากแนวทางมานุษยวิทยาเชิง      
ภววิทยา ดังนั้นจึงให้ความส าคัญกับ “ความสัมพันธ์” ระหว่างกันของสิ่งต่าง ๆ โดยเฉพาะ
จากประสบการณ์ของคนเป็นที่ยังให้ความหมายต่อผีในรูปลักษณ์ต่าง ๆ ซึ่ง เป็นแนวทางที่
ยังให้พื้นที่ต่อการด ารงอยู่ร่วมกัน ต่างจากแนวทางการศึกษาที่ผ่านมาที่มอง ผี ในแง่    
ความเช่ือในเชิงสังคมวัฒนธรรมถึงแม้จะเป็นปรากฏการณ์ของความเช่ือเช่นเดียวกัน       
แต่สนใจการท าหน้าที่และถูกให้ความหมายที่มีปฏิสัมพันธ์ระหว่างกันของคนเป็นและคน
ตายซึ่งอาจช่วยอธิบายความสัมพันธ์ที่ เกิดขึ้นในโลกยุคใหม่ได้  ดังนั้น ในการเลือก
กรณีศึกษาจึงเลือกโดยยึดจุดมุ่งหมายของการศึกษาเป็นหลัก และก าหนดเกณฑ์ของ
ปรากฏการณ์ในแต่ละกรณีว่า ต้องเป็นปรากฏการณ์ที่พยายามด ารง (เคารพ) สายสัมพันธ์
ระหว่างคนเป็นกับคนตาย กรณีที่ปฏิเสธสายสัมพันธ์ เช่น ไม่เช่ือว่ามีอยู่/ไม่ขอรับรู้ ฯลฯ    
จะคัดออก นอกจากนี้ ในการเลือกจะใช้การเลือก “บริบทท่ีต่างกัน” โดยในงานช้ินนี้ เลือก
ได้ 3 กรณีศึกษาเพื่อแสดงถึงบริบททางวัฒนธรรมที่ดั้งเดิมกับกรณีศึกษาที่ใช้เทคโนโลยีใน
โลกดิจิตัลเพื่อด ารงสายสัมพันธ์เช่นเดียวกัน  
 
ความหมายของคนตายในใจคนเป็น: กรณีศึกษา 
 กรณี 1 ยังคงอยู่บนชีวิตของคนตาย  
 จากสารคดี Barakan Discovers TOHOKU ทางช่อง NHK World3 ได้สะท้อน
ปรากฏการณ์วัฒนธรรมการเห็นผี ในเขตจังหวัดโทโฮคุ ประเทศญี่ปุ่น โดยเกือบทันที     
หลังเกิดแผ่นดินไหวในญี่ปุ่น เมื่อ ปี ค.ศ.2011 ผู้คนในภูมิภาคโทโฮกุเริ่มพูดถึงการเจอผี 
และหากได้ท าความเข้าใจวัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ของภูมิภาคนี้ อาจอธิบายที่มาถึง 

                                                           
3 เข้าถึงได้จาก https://www3.nhk.or.jp/nhkworld/en/ondemand/video/3004649/ สืบค้นเมื่อ  
26 มกราคม 2565 



94     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

“ความสัมพันธ์ในการรับรู้ระหว่างคนเป็นกับคนตาย” ได้ว่า บริเวณนี้ เป็นเขตประสบภัย
พิบัติและความอดอยากมานับไม่ถ้วนซึ่งได้คร่าชีวิตผู้คนไปมากมายตั้งแต่ในอดีตจนปัจจุบัน 
ความเช่ือที่ด ารงอยู่กับผู้คนในพื้นที่คือ วิญญาณของผู้ที่จากไปนั้นค่อย ๆ ถูกมองเป็นตัวตน
ที่ยังคงวนเวียนและคอยปลอบประโลมคนเป็นอยู่เสมอ 
 ในบริเวณของเมืองที่ประสบภัยพิบัติ เราจะพบเรื่องเล่าเกี่ยวกับการเห็นผีจาก
ประสบการณ์โดยทั่ว ๆ ไปของคนในพื้นที่ สารคดีพาเราไปพูดคุยกับคนขับแท็กซี่ที่พบเจอ
คนตายที่ยังคงโบกรถแท็กซี่เพื่อโดยสารไปในสถานที่ใจกลางประสบเหตุและยังไม่มี        
การปรับปรุงให้คนเข้าไปใช้ประโยชน์ได้ ความน่าสนใจ คือ การให้ความหมายของคนขับ
แท็กซี่ที่มีต่อประสบการณ์พบเจอเหล่าคนตายที่จากไปอย่างไม่รู้ตัวเหล่านั้น ถูกสะท้อน
ออกมาในมุมมองของความเห็นอกเห็นใจ นั่นคือ เขาเห็นใจคนที่ตายอย่างไม่ทันรู้ตัวและ
ยินดีรับส่งคนตายเหล่านั้นไปยังสถานท่ีต่าง ๆ การรับส่งเหล่านั้นไม่ต่างจากการวิ่งรถฟรี แต่
การได้เผชิญคนตายกลับเป็นประสบการณ์ที่มีค่าที่เขาได้ “อุทิศ” ให้คนที่จากไปจาก
เหตุร้ายที่เกิดขึ้น  และเห็นว่าเป็นโอกาสช่วยบรรเทาทุกข์ของเหล่าผู้จากไปจากเหตุการณ์
เลวร้าย ค าพูดส าคัญที่ออกจากผู้คนที่ยังใช้ชีวิตบริเวณนั้น คือ “จารึกไว้ว่า ความสุขของ
พวกเราตั้งอยู่บนชีวิตของพวกเขา”  
 
 กรณี 2 ตัวตายตัวแทน (ความห่วงใย) 
 เชน่เดียวกันกับกรณีแรก ณ จังหวัดโทโฮคุ ประเทศญี่ปุ่น มีเรื่องราวเกี่ยวกับ Jizo 
(O'Connell, 2020) หรือการท ารูปปั้นตุ๊กตาเด็ก โดยการท า Jizoson ขึ้นมานั้นเพื่อ
ปลอบโยนพ่อแม่ของเด็กที่เสียชีวิต (Yasuka, 2018) เนื่องจากในอดีต จังหวัดโทโฮคุนั้นมี
เด็กที่เสียชีวิตจากอากาศที่หนาวอันเนื่องมาจากร่างกายทนความหนาวไม่ไหว อีกทั้งยั ง    
อดอยากท าให้เด็กขาดสารอาหาร ชีวิตที่แร้นแค้นในภูมิประเทศเช่นนี้ ส่งผลให้เด็กเสียชีวิต
เป็นจ านวนมาก วัฒนธรรมอย่างหนึ่งในพื้นที่นี้ คือ เมื่อเด็กที่เสียชีวิตลง พ่อ แม่ และญาติ 
ได้ท าตุ๊กตา Jizoson ขึ้นมาเพื่อเป็นตัวแทนลูกของตนที่เสียชีวิต โดยมีการเลี้ยงดูตุ๊กตา 
Jizoson ราวกับว่าเป็นตัวแทนลูกของตนจริง ๆ  
 ความเช่ือส าคัญในหมู่คนเหล่านั้น คือ เด็กที่จากไปอยู่ในห่วงของความเป็นและ
ความตายและยังต้องใช้ชีวิตในโลกหลังความตายอยู่ พ่อแม่ต้องการให้ชีวิตหลังความตาย
ของลูกด าเนินต่อไป ท้ังการเปลี่ยนเครื่องแต่งกายให้เหมาะสมตามฤดูที่เปลี่ยนผ่าน การหา
เพื่อนเด็ก ๆ ที่ เสียชีวิตในลักษณะเดียวกันให้กับลูกเพราะกลัวลูกเหงา หรือแม้แต่          



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     95 

การจัดการแต่งงานให้กับลูกของตนถึงแม้จะเสียชีวิตไปตั้งแต่วัยเด็ก การแสดงออกถึง     
สายสัมพันธ์ทั้งความรักความผูกพันนั้น จะท าได้ง่ายขึ้นหากมีรูปปั้ นเป็นตัวแสดงแทน   
ความตายและการพรากจากในโลกจริง ไม่ส่งผลเพราะยังคงแสดงความห่วงหาผ่าน       
ความเชื่อว่า หากลูกของตนนั้นยังคงมีชีวิตอยู่จนถึงปัจจุบัน ลูกจะต้องแต่งงานแล้ว เพื่อท า
ชีวิตของลูกให้สมบูรณ์ในฐานะพ่อแม่จึงมีการแต่งงานกันระหว่างตุ๊กตา Jizoson ที่เป็น
ตัวแทนของลูก ๆ ของตนขึ้น 
 นอกจากนั้น ในการท า Jizoson มีการน าเอาตุ๊กตา Jizoson มาไว้รวมกันที่ 
Kawakaru sainokawara jizosorn ซึ่งเปรียบเหมือนวัดของหมู่บ้าน โดยรูปปั้นตุ๊กตา 
Jizoson ท าหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ในการปลอบประโลมพ่อและแม่ที่สูญเสียลูก รูปปั้นตุ๊กตา
จึงเป็นตัวแทนความคิดถึงที่ครอบครัวมีให้ต่อคนที่จากไป นอกจากนี้ผู้คนที่โทโฮคุยังคงมา
เยี่ยมเยือน Kawakaru sainokawara jizonsorn เป็นประจ าเพื่อสวดภาวนาให้กับเด็กที่
เสียชีวิต และ ทารกท่ีเสียชีวิตตั้งแต่อยู่ในครรภ์ของมารดา  

“ความรักของพ่อแม่ที่มีต่อลูก ความรักที่มีต่อครอบครัว    
ยังอยากให้คนที่จากไปนั้นยังคงมีความสุข และให้คนที่รักที่จากไป
ยังคงเติบโตขึ้นในทุกปี ถึงแม้จะตายจากไปแล้ว” 

 
 กรณี 3 โลกเสมือนของชีวิตหลังความตาย 

“เราตั้งใจจะสร้างโอกาสที่หาได้ยากที่สุด คือ การได้พูดคุย
กันครั้งสุดท้ายกับคนที่ก าลังจะจากไป ถ้าคุณเป็นคนที่ เคยผ่าน
ช่วงเวลาเหล่านั้น แปลว่าคุณเป็นคนที่โชคดีมาก แต่คนส่วนใหญ่ที่
สูญเสียคนรัก ไม่เคยมีช่วงเวลาเหล่านั้นเลย นอกจากนี้ยังเป็น       
การรักษาเยียวยาจิตใจ เพื่อช่วยเหลือคนที่ยังคงอยู่ในห้วงเวลาของ
การสูญเสียคนที่รักไป ให้สามารถปล่อยวางและก้าวไปข้างหน้าต่อ
ได้”     

 Nick Stavrou และ Steve Koutsouliotas นักออกแบบชาวออสเตรเลียที่ผ่าน
การสูญเสียบุคคลส าคัญในชีวิต ได้จ าลองโลกที่สามารถพูดคุยตอบโต้กับผู้ที่เสียชีวิตไปแล้ว
ผ่านเทคโนโลยี VR (Virtual Reality) โดยเป็นการจ าลองลักษณะนิสัยและหน้าตาบุคคลที่
จากไปด้วยเทคโนโลยี 3 มิติเสมือนจริงผ่านแว่นตา และในปี 2563 ประเทศเกาหลีใต้ ได้น า



96     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

เทคโนโลยีแว่นเสมือนจริง VR นั้นไปใช้กับคุณแม่ที่ต้องสูญเสียลูกสาววัย 7 ขวบไปกับโรค
ร้าย ท าให้หนูน้อยนั้นได้กลับมามีชีวิตอีกครั้งในโลกของ VR (Kim, 2020) เหตุการณ์นี้ ท า
ให้ครอบครัวของเด็กน้อยได้ใช้เวลาร่วมกันโดยครอบครัวได้จัดงานวันเกิดครบรอบ 7 ปี
ให้กับเด็กหญิง เพราะในโลกแห่งความเป็นจริงนั้นไม่อาจเกิดขึ้นได้ เทคโนโลยี VR นั้นได้
สร้างความทรงจ าอันทรงคุณค่าแก่ครอบครัวเป็นอย่างมาก ครอบครัวได้พูดคุยกันและได้
ปลดปล่อยความในใจที่ติดค้างช่วยท าให้ครอบครัวนั้นได้บอกลาคนที่รักและเด็กหญิงเป็น
ครั้งสุดท้ายผ่านเทคโนโลยี  

 “แม่ขอโทษนะที่แม่ไม่สามารถก้าวข้ามมันไป แม่รู้ว่าแม่
ยึดติดกับหนูมากจริง ๆ แต่แม่รักลูกมาก วันนี้แม่พร้อมจะปล่อย
ลูกและเดินหน้าต่อไปเพื่อครอบครัว” 

                             - จาง จีซุง, แม่ผู้เสียชีวิต 

 อย่างไรก็ตาม มีข้อสังเกตมากมายถึงเทคโนโลยีดังกล่าวว่า การสูญเสียบุคคล
ส าคัญอันเป็นที่รักไม่มีทางจะทดแทนและเติมเต็มด้วยเทคโนโลยีหรือสิ่งของจ าลองได้      
แต่ในทางกลับกันในชีวิตของมนุษย์นั้นไม่สามารถท่ีจะคาดเดาถึงสิ่งที่จะเกิดขึ้นในอนาคตได้ 
ไม่มีใครรู้ความตายจะเกิดขึ้น เมื่อไหร่ วันไหน หรือขณะใด หากมนุษย์สามารถรู้วันและ
เวลาล่วงหน้าได้มนุษย์อาจจะเปลี่ยนพฤติกรรมที่ท าให้ตนเองนั้นไม่ต้องเสียใจไปตลอดชีวิต  
 การจากไปของบุคคลในครอบครัว หรือคนที่สูญเสียบุคคลที่มีความส าคัญหรือ
เป็นที่รักไปอย่างกะทันหัน ฯลฯ นั้น หากได้มีโอกาสเลือกที่จะบอกลาหรือท าอะไรสักอย่าง
เพื่อคนที่รักเป็นครั้งสุดท้ายได้ คงเป็นโอกาสที่ดีที่ได้ท า เพราะสิ่งเหล่านั้น สามารถรักษา
เยียวยาจิตใจของคนที่ยังมีชีวิตและยังคงติดอยู่กับความรู้สึกโศกเศร้าเสียใจ รู้สึกผิดต่อผู้ที่
จากไป ให้สามารถปล่อยวางจากความผิดพลาดภายในใจจากการกล่าวโทษตัวเอง ความ
โศกเศร้าจากการสูญเสียบุคคลอันเป็นท่ีรักจากการที่ไม่ได้พูดความในใจบางอย่าง หรืออาจ
ได้ท ากิจกรรมบางอย่างที่ค้างคาและมีความหมายด้วยกัน เทคโนโลยีจึงเข้ามามีส่วนช่วยใน
การสร้างเวลานั้นขึ้นมาอีกครั้ง เพื่อให้การด ารงอยู่ของผู้จากไปเชื่อมโยงกันได้กับโลกของ
คนเป็น อีกท้ังยังเป็นการเยียวยาผู้ที่สูญเสียบุคคลอันเป็นท่ีรักให้สามารถปล่อยวาง นับเป็น
การคลายปมและรักษาบาดแผลภายในจิตใจให้สามารถใช้ชีวิตได้อย่างปกติสุขโดยไม่ติดค้าง
ต่อผู้เสียชีวิต 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     97 

 ดังนั้น โอกาสที่ได้กระท าการผ่านเทคโนโลยีเสมือนจริง นับเป็นการจัดการ
ความรู้สึกและเยียวยาบาดแผลทางจิตใจจากการสูญเสียในอีกรูปแบบหนึ่งในยุคที่
เทคโนโลยีก้าวเข้ามามีบทบาทเป็นอันมากต่อชีวิตมนุษย์ ช่องทางการสื่อสารก าลังก้าวล้ าไป
ไม่แค่ในโลกนี้ แต่ก้าวไปถึงโลกหน้าเพื่อสานต่อความทรงจ าและความสัมพันธ์กับชีวิตหลัง
ความตายให้ยังคงสายสัมพันธ์ไว้ได้อีกครา 
 
การวิเคราะหแ์ละอภิปรายความหมายของ “ผี”  
 กรณีที่น ามากล่าวถึงในข้างต้น เป็นปรากฏการณ์ที่สะท้อนการรับรู้ การยอมรับ 
และประสบการณ์ที่เกี่ยวข้องกับ “ผี” หรือชีวิตของผู้จากไปที่พบได้ในหลายบริบทต่าง
ลักษณะและสถานการณ์กันไปในสังคม ส าหรับงานช้ินนี้สนใจในแง่คุณค่าและความหมาย
จากความตายของผู้ที่จากไปกับคนที่ยังมีชีวิตอยู่เป็นส าคัญ 
 ดังนั้น สิ่งส าคัญเรื่องหนึ่ง คือ การอธิบายหน้าท่ีและความส าคัญของ“ผ”ี ที่ยังอยู่
ในประสบการณ์ของคนเป็นมาตลอด โดยสรุปสาระส าคัญเป็นประเด็นได้ ดังนี้  
 1) “ผี” ช่วยสร้างพลังให้คนท่ียังอยู่ ด้วยการไม่หายจากไปไหน แต่ใช้ชีวิตร่วมกัน
ในสถานะที่ต่างออกไปจากตอนมีชีวิต  พลังที่ส่งจากคนตายถึงใจคนเป็นนั้น ถูกให้
ความหมายต่าง ๆ กัน ตามแต่การตีความและรับรู้ของแต่ละคน ซึ่งก็ได้รับอิทธิพลจาก   
ความเชื่อและสถานการณ์ของแต่ละพื้นท่ีอยู่มาก  
 ตัวอย่าง กรณีที่ 1 ในโทโฮคุเป็นพื้นที่ได้รับภัยพิบัติครั้งใหญ่จากคลื่นยักษ์สึนามิ 
ย่อมต้องการการฟื้นฟูเพื่อให้คืนสู่การใช้ชีวิตปกติได้เป็นอย่างมาก โดยทั่วไป การฟื้นฟู    
ย่อมเป็นการท าเพื่อคนที่ยังมีชีวิตอยู่ให้ลุกขึ้นและใช้ชีวิตต่อไป แต่ในพื้นที่แห่งนี้ เราพบ
ความโศกเศร้าที่หยั่งลึกและเรื่องราวของโศกนาฏกรรมในแทบทุกพื้นที่ เช่น เรื่องเล่าจาก
เหตุการณ์ของคนที่เหลือรอดเพราะติดอยู่บนสะพานแขวนสูงเกินระดับของคลื่นยักษ์        
ก็ได้เห็นภาพที่คลื่นก าลังถาโถมพัดพาคนข้างล่าง เสียงกรีดร้องขอความช่วยเหลือ        
ความเจ็บปวดจากเหตุการณ์ที่ได้ประสบเช่นนี้ สร้างบาดแผลและตราตรึงในความทรงจ า
ของผู้ประสบเหตุอยู่เสมอยากท่ีจะเลือนหาย แต่เรากลับพบว่า ท่ามกลางสถานการณ์ที่ผู้คน
ต้องการการเยียวยานั้น กลับพบประสบการณ์เจอวิญญาณคนตายที่วนเวียนตามสถานที่
ต่าง ๆ มุมมองที่คนตายใช้ชีวิตร่วมกับคนเป็นเช่นนี้ ก าลังบอกเราว่า เมืองนี้จะฟื้นฟูและ
ขับเคลื่อนได้เพราะ เขาได้ทุ่มเทและอุทิศสิ่งต่าง ๆ ขึ้นมาใหม่เพื่อ “คนตาย” ที่ยังคงอยู่
อย่างมีความหมายภายในเมือง ราวกับว่า พลังในการฟื้นฟูนี้ ท าเพื่ออุทิศให้คนตาย ท าเพื่อ



98     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี ปีที่ 18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

ระลึกถึงคนท่ีจากไปเหล่านั้น ตามค ากล่าวที่ว่า “ความสุขของพวกเราตั้งอยู่บนชีวิตของพวก
เขา”  
 เช่นเดียวกับ กรณีที่ 2 ตุ๊กตา Jizoson เป็นตัวแทนที่ยังท าให้ความผูกพันกับผู้ที่
จากไปในความทรงจ านั้น ด าเนินต่อไป ความเช่ือว่า การจากไปนั้นมิใช่การตายสุดท้าย    
แม้การด ารงอยู่ของสิ่งที่อยู่อาจจะไม่ใช่ลูกสาว ลูกชาย ของครอบครัวที่จะเติบโตมีชีวิตขึ้น   
เรื่อย ๆ แต่เป็นตุ๊กตาที่ทรงคุณค่าต่อความรู้สึกของผู้เป็นสมาชิกภายในครอบครัว และ       
ผู้พบเห็น การที่ได้แสดงออกถึงการระลึกถึง อาทิ ไปเยี่ยมเยือน แต่งตัว และหาคู่แต่งงาน 
ล้วนเป็นความรัก ความหวังดี ความห่วงใยที่แสดงออกผ่านการกระท าต่าง ๆ ไม่มีใคร
สามารถรับรู้ได้ว่าคนที่จากไปแล้ว สามารถรับสาร ความรู้สึก หรือสิ่งที่คนเป็นนั้นท าให้ได้
หรือไม่ แต่สิ่งที่ปรากฏแน่ชัดและเป็นที่ประจักษ์นั้นคือ คนเป็นหรือคนที่มีชีวิตอยู่นั้น 
สามารถรับรู้ได้ผ่านการกระท าของชาวโทโฮคุว่าพวกเขานั้นยังคง รัก เป็นห่วง และหวังดี 
ต่อคนที่จากไปมากเพียงใด ในบางครั้งการบอกลา หรือการยอมรับถึงการจากไปของคนที่
เป็นที่รักคงเป็นยาขมในชีวิต การจากไปทั้งที่ยังไม่อยากให้จาก ย่อมเป็นเรื่องยากท่ีจะท าใจ
ในการยอมรับการสูญเสียที่เกิดขึ้น การทดแทนเชิงสัญลักษณ์ด้วยบางสิ่ง หรือการมีชุด
ความคิดว่าพวกเขาที่เรารักไม่ได้จากไป พวกเขานั้นยังอยู่ในอีกรูปลักษณ์หนึ่ง อาจช่วย
ปลอบประโลมจิตใจและสร้างสิ่งที่สวยงามได้อีกครั้งส าหรับผู้ที่ยังคงต้องมีชีวิตต่อไป ซึ่งต่าง
อย่างสุดขั้วจากค าอธิบายการจัดการความสูญเสียด้วยความรู้ตามหลักการสมัยใหม่4 
 ขณะที่ การเรียกร้องหาสายสัมพันธ์กับผู้ที่จากไป กระทั่งมีการเลือกใช้เทคโนโลยี
ในการจ าลองความทรงจ าเหล่านั้นขึ้นมาในโลกเสมือนจริงดังใน กรณีที่ 3 นั้น ก็นับเป็น    
การให้โอกาสคนที่ยังอยู่ได้รับรู้ถึงคนตาย และมีโอกาสได้จัดการความสัมพันธ์แก่กันและกัน 
แม้ว่า“ผี” ในโลกเสมือนทางเทคโนโลยีนั้น อาจขาดความ “ขลัง” เพราะเป็นสิ่งที่มนุษย์
สร้างขึ้นจากวัตถุในโลกธรรมชาติ ต่างจาก “ผี” ใน กรณีที่ 1 และ 2 ท่ีมาจากประสบการณ์
เฉพาะตัว หากพลังและความหมายที่ส่งถึงคนเป็น ย่อมลึกซึ้ง เพราะสุดท้าย “ผี” อาจเป็น
ภาพตัวแทนของสายสัมพันธ์ที่ช่วยให้เราจัดการอารมณ์โศกเศร้า พร้อมปล่อยวาง และมี
พลังจากการเรียนรู้ในชีวิตอีกครั้งมากกว่าการยึดติดถึงการด ารงอยู่จริงของผีและสิ่งเหนือ
ธรรมชาตินั้น ๆ  

                                                           
4 ตามที่กล่าวไว้ข้างต้น การจัดการความสูญเสียอธิบายได้ด้วย 5 ขั้นตอน คือ ปฏิเสธ โกรธ ต่อรอง เสียใจ 
และยอมรับความจริง 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     99 

 ดังนั้น หากเปรียบเทียบกับหน้าที่และความหมายของผีจากงานของ Pormkaew 
(2001) จะพบว่า การใช้กรอบในการศึกษาทางมานุษยวิทยาเชิงภววิทยาโดยสนใจกับ    
สายสัมพันธ์ระหว่างคนเป็นและคนตายนั้น สะท้อนหน้าที่ของผีที่ตอบโจทย์และปัญหา
เฉพาะตัวบุคคลที่ยังมีชีวิตอยู่ มากกว่าหน้าที่ของผีที่เล่นบทบาทเป็นผู้จัดระบบทางสังคม
วัฒนธรรมตามความเช่ือในอดีต ในแง่นี้นั้น อาจมีความใกล้เคียงกับความหมายของผี     
จากการศึกษาของ Jankham and Sriprapandh (2017) จากการวิเคราะห์ผีในรายการ
โทรทัศน์ที่สะท้อนความหมายของผี ที่มีลักษณะเป็นปัจเจกมีตัวตนและความต้องการ
เช่ือมโยงกับคนที่ยังอยู่ แต่อย่างไรก็ตาม การมองให้เห็นพลังของการด ารงอยู่ของผีนั้น       
ก็เป็นไปเพื่อตอบสนองและเยียวยาคนเป็นมากกว่าการตีความตามความหมายของผีใน
รายการโทรทัศน์ที่เป็นไปเพื่อแก้ปัญหาให้คนตาย 
 2) ประสบการณ์กับ “ผี” มิใช่เป็นประสบการณ์ เฉพาะตัวเสมอไป แต่เป็น
ประสบการณ์ร่วมของคนในพื้นที่นั้น ๆ ด้วย และการสะสมประสบการณ์ร่วมนี้เอง จึง      
บ่มเพาะให้กลายเป็นความเชื่อที่ฝังในหัวใจของคนในถิ่นเดียวกัน ดังเช่น ประสบการณ์กับผี 
ทั้งเรื่องเล่า ความเช่ือเชิงวัฒนธรรมในเขตโทโฮกุ สะท้อนให้เห็นชัดว่า ประสบการณ์ที่
เกี่ยวข้องกับ “ผ”ี ได้รับการยอมรับจากคนในพ้ืนท่ีนั้น ๆ ไปพร้อมกัน ท้ังกรณี 1 ท่ีผู้คนเห็น
อกเห็นใจผี หรือกรณี 2 ที่กลายเป็นวัฒนธรรมร่วม แม้กระทั่งวัดในพื้นที่ก็ยังยอมรับ
พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับตุ๊กตา JIZOSON ของชาวบ้านและอุทิศให้เป็นพื้นท่ีเก็บความทรงจ า
ตรงนี้ร่วมกัน ขณะที่บางเรื่องราวก็กลายเป็นต านานท่ีส่งผลต่อจิตวิญญาณภายในตัวมนุษย์
เป็นอย่างมาก เช่น ต านานตัวกัปปะที่สารคดีชุดเดียวกันนี้ ได้ กล่าวถึงไว้ว่าเกิดจาก
โศกนาฏกรรมจากความอดอยากแร้นแค้นในอดีตที่จ าต้องให้ครอบครัวฆ่าเด็กเพื่อให้ไปเกิด
เป็นกัปปะนั้น อาจจะดีกว่ายังอยู่อย่างทุกข์ทรมานแสนล าเค็ญ 
 การกลายเป็นต านาน หรือการได้รับพลังจากการใช้ชีวิตร่วมระหว่างคนเป็นกับคน
ตายในสถานะต่าง ๆ ก็ตาม เป็นการยอมรับการมีอยู่ของ “ผี” ร่วมกันของคนในภูมิภาค
แถบโทโฮคุ โดยกรณีนี้ นักสังคมวิทยาที่ศึกษาเรื่องผีหลังเกิดภัยพิบัติในญี่ปุ่น 5 อธิบายว่า 
เป็นลักษณะของความเชื่อและวิถีท่ีด ารงอยู่ตรงนั้น “ในหัวใจ” ของชาวโทโฮคุ ซึ่งเป็นอะไร
ที่มากกว่าจะใช้ค าง่าย ๆ เรียกเพียงวัฒนธรรมหรือวิถีปฏิบัติแต่มันแสดงถึงการฝังลึกใน   
การมีประสบการณ์ร่วมกันระหว่างคนเป็นและคนตาย 

                                                           
5 ในสารคดี มีการสัมภาษณ์นักวิชาการเพื่อท าความเข้าใจปรากฏการณ์ดังกล่าวไว้ สามารถดูรายละเอียด
ได้ในสารคดี Barakan Discovers Tohoku ใน NHK world 



100     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี ปีที ่18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 ในแง่นี้ การมองในลักษณะประสบการณ์ร่วมจึงมีความลึกซึ้งมากไปกว่าเป็นเพียง
วัฒนธรรมร่วมดังคติความเชื่อต่อเรื่องผีในถิ่นที่ต่าง ๆ ตามพิธีกรรมและการให้ความหมาย
บทบาทหน้าที่ของผี ดังเช่น แนวคิดวิญญาณนิยมหรือลัทธิผีสางเทวดา หรือการศึกษาตาม
วิวัฒนาการทางสังคมที่มีความเช่ือ การกระท าร่วมกันต่อเรื่องลี้ลับตามบริบทเชิงวัฒนธรรม
จากแบบไม่ซับซ้อนไปสู่สังคมสมัยใหม่ที่ซับซ้อนขึ้น เหล่านี้เป็นต้น 
 3) การรับรู้และยอมรับได้ถึง “ผี” แสดงให้เห็นว่า ชีวิตในสังคมทุกวันนี้ ยังคงมี
การสื่อสารระหว่าง 2 โลกอยู่เสมอแม้จะอยู่ในสังคมแห่งเหตุผลและวิทยาศาสตร์เพียงใด     
ก็ตาม เพราะหากเรายอมรับความจริงแล้ว องค์ประกอบในชีวิตมนุษย์ย่อมเกี่ยวข้องกับ     
สิ่งเหนือธรรมชาติไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง แต่ชีวิตในโลกสมัยใหม่ละเลยไม่ให้ค่าและพื้นที่ต่อ    
สิ่งเหล่านี้มากนัก กรณีต่าง ๆ ที่ยกมานั้น ท าให้เห็นความจริงและการด ารงอยู่จาก        
การสื่อสารเพื่อรับรู้การมีอยู่ทั้งผ่านตัวแทนของตุ๊กตา ประสบการณ์พบเจอผี โดย
ปรากฏการณ์เหล่านั้นในโทโฮกุถูกยอมรับและสร้างประโยชน์ต่อผู้คนในการยังต้องด าเนิน
ชีวิตต่อไปให้ได้   
 และในกรณีที่ 3 นั้นยิ่งตอกย้ าให้เห็นความส าคัญของการสื่อสารระหว่าง 2 โลก
ว่า ความหมายของคนตายทรงพลังแค่ไหนในใจคนเป็น เพราะการยอมรับเช่นนี้ น ามาซึ่ง
การเลือกใช้เทคโนโลยีให้เกิดการสื่อสารระหว่าง สิ่งสมมติที่ประดิษฐ์จากเทคโนโลยีกับผู้
สูญเสียที่ต้องการจัดการความทรงจ าและบาดแผลจากการพรากจากกัน ผีจากเทคโนโลยี
เช่นนี้ อาจเป็นอีกรูปลักษณ์หนึ่งของ “ผี” ในสังคมสมัยใหม่ ซึ่งจากการศึกษาด้วยแนวทาง
มานุษยวิทยาเชิงภววิทยาได้ชวนให้เรายอมรับการด ารงอยู่ของสิ่งอื่น ๆ ได้มากข้ึน โดยไม่ตั้ง
ค าถามต่อการมีอยู่จริงในเชิงสารัตถะ แต่ตราบใดที่ยังคงอยู่ในใจของผู้คน สิ่งนั้น ย่อมมี
คุณค่า ความหมาย และส าคัญเสมอ 
 การไม่พยายามแยกขั้วในประสบการณ์และวิถีประจ าวัน ด้วยการยอมรับและ
สื่อสารกับสิ่งเหนือธรรมชาตินั้นส าคัญเพราะส่งผลต่อการตีความ ให้ความหมายจากการ
ยังคงอยู่ของ “ผ”ี ในการใช้ชีวิตต่อของคนท่ียังอยู่เป็นอันมาก 
 
บทสรุป 
 หลังจากความสูญเสียเกิดขึ้น ความโศกเศร้าในการพรากจากได้เกิดขึ้นกับมนุษย์ 
ความตาย คือ การหายไปของบุคคลอันเป็นที่รักที่สร้างความเจ็บปวดแสนสาหัสทาง
ความรู้สึก แต่ในเวลาเดียวกันความตายก็ได้สร้างคุณค่าและความหมายให้กับคนท่ีมีชีวิตอยู่



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     101 

อย่างมหาศาล เราไม่สามารถหาค าตอบให้กับความตายได้ว่าคนที่ตายแล้วไปไหน หรือคน
ตายต้องการจะบอกอะไรหรือไม่ก่อนที่จะเดินทางไปยังโลกหลังความตาย ความหมาย       
อันทรงคุณค่าจากการรับรู้ ตีความ สื่อสาร สัมผัสกับคนตายที่เกิดภายในใจของคนเป็น คือ 
พลังของการด ารงอยู่ของผู้ตายที่ยังคงติดตรึงอยู่กับผู้ที่ยังคงมีชีวิตอยู่ไปตลอดชีวิตนั้นก็คือ 
ความรัก ความห่วงใย แรงผลักดันทางใจ และความปรารถนาดีที่สร้างสายสัมพันธ์และก่อ
พลังชีวิตที่งอกงามให้ระหว่างกันไปตลอดตราบใดที่เรายังจ าและระลึกถึงกันได้ ธรรมชาติ
อาจจะพรากชีวิตของคนท่ีรักไปจากเรา แต่ความรักและความห่วงใยจากบุคคลอันเป็นที่รัก
คือสิ่งท่ีธรรมชาติมิอาจพรากไป 
 นอกจาก พลังที่คนเป็นได้รับจากการคงอยู่ของคนตายแล้ว ความหมายของ “ผี” 
ยังสร้างพลังร่วม ที่มาจากประสบการณ์ร่วมกันของหลายคน บ่มเพาะเป็นความเช่ือ
เฉพาะถิ่นที่ยังคงความหมายร่วมกัน โดยความหมายของ “ผี” ที่ด ารงอยู่ระหว่าง 2 โลก
เช่นนี้ จะรับรู้ได้ ต้องมีวิธีในการสื่อสารทั้งในเชิงการตีความ สัญลักษณ์ สิ่งสมมติ ตัวแทนใน
รูปลักษณ์ต่าง ๆ ในต าแหน่งแห่งที่ที่ได้รับการยอมรับในวิถีที่เราใช้ชีวิตอยู่ แม้จะไม่ง่ายกับ
สังคมสมัยใหม่ก็ตาม ในฐานะผู้เขียน ได้แต่หวังว่าคนที่ผู้เขียนรักและผู้ที่ผ่านมาในชีวิตของ
ผู้เขียนที่จากไปยังที่ที่ไกลแสนไกล ณ ตอนนี้ จะเดินทางไกลอย่างสวัสดิภาพ และพบกัน
ใหม่ในสักวันหนึ่ง  
  
References 
Archavanitkul, K. & Thongthai, W. (2006). Death Situation: A Reflection on 

Population Stability. [in Thai]. Bangkok: Plan Printing. 
Bauman, Z. (1992). Mortality, Immortality and Other Life Strategies. 

California: Stanford University Press. 
Bookbinder, M. & McHugh, M. E. (2010). Symptom Management in Palliative 

Care and End of Life Care. Nursing Clinics of North America,  
45 (3), 271-327.  

Bowlby, J. (1969). Attachment and Loss. Vol. I Attachment. London: 
Hogarth Press. 



102     วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี ปีที ่18 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

Chungsathiansap, K. et al. (2007). Culture of Death and End-of-Life: The 
Guideline of Social Dimension of Learning in the Hospice 
Care. [in Thai]. Nonthaburi: Society and Health Institute. 

Chutaraphatphon, D. (n.d.). Delirium and Agitation in Terminally ill 
patient. [in Thai]. https://www.rama.mahidol.ac.th/fammed/th/ 
palliativecare/knowledges/doctorpalliative8th 

Duangwiset, N. (2022). Anthropology and the Studies of Ghost and 
Paranormal Activity. [in Thai]. https://www.sac.or.th/portal/th/ 
article/detail/304 

Jankham, W. & Sriprapandh, K. (2017) Comparative Analysis of Meaning 
Regarding Ghost in Kon Ouad Pee Television Program with the Belief 
in Ghosts in Thai Society. [in Thai]. Journal of Mass 
Communication, Chiang Mai University, 5 (2), 46-70. 

Kim, V. (2020). Virtual Reality, Real Grief. https://slate.com/technology/ 
2020/05/meeting-you-virtual-reality-documentary-mbc.html 

Kübler-Ross, E. (1969). On Death and Dying. New York: Macmillan. 
Kübler-Ross, E. & Kessler, D. (2005). On Grief and Grieving: Finding the 

Meaning of Grief Through the Five Stages of Loss. New York: 
Simon and Schuster. 

Main, M., Kaplan, N. & Cassidy, J. (1985). Security in Infancy, Childhood, and 
Adulthood: A Move to the Level of Representation. Monographs of 
the Society for Research in Child Development, 50 (1/2), 66-104. 

O'Connell, R. (2020). How Japan Healed My Heart: Finding Solace at 
Tokyo’s Zojoji Temple after a Devastating Loss. 
https://www.worldnomads.com/stories/transformation/how-japan-
healed-my-heart 

Rodpal, J. (2006). Good Death: Perspectives from Thai Buddhist Elderly. 
[in Thai]. Master’s thesis, Chulalongkorn University.  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอบุลราชธานี ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565)     103 

Pormkaew, P. (2001). Beliefs and Rituals Related to Ghost Belief, and the 
Social Role of Southern Thai Buddhists. [in Thai]. Bangkok: Office 
of the National Culture Commission (ONCC), Ministry of Education. 

Tillich, P. (1959). The Eternal Now. In Feifel, H., editor. The Meaning of 
Death. (p. 30-38). New York: McGraw-Hill. 

Weiss, B. L. (1997). Only Love is Real: The Story of Soulmates Reunited. 
London: Piatkus. 

Yasuka. (2018). The Sad Truth About Jizo Bosatsu Statues. https://www. 
kcpinternational.com/2018/01/sad-truth-jizo-bosatsu-statues/#:~: 
text=The%20Jizo%20statues%20represent%20protected,shades%20
of%20vermilion%20or%20ruby 


