
ความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญของผู้หญิงที่ถูกกระท า 
ความรุนแรงในคู่ครอง : การวิเคราะห์ผ่านกรอบแนวคิดของบูดิเออร์ และ 

แนวคิดสตรีนิยมแนววิพากษ์  
Post-Traumatic Growth Among Women Survivors of Intimate Partner 
Violence : An Analysis Through Bourdieu’s Theoretical Framework 

and Radical Feminist Theory 
 

เนตรนิยมาศ  วรรณพยันต์1 
Naidniyamart  Wannapayun1 

 

Received : July 17, 2025; Revised : December 29, 2025; Accepted : December 30, 2025 
 

บทคัดย่อ (Abstract)  
บทความนี ้มุ ่งว ิเคราะห์กระบวนการเปลี ่ยนผ่านและการเกิดความงอกงามภายหลัง 

เผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญของผู ้หญิงที ่เคยประสบกับความรุนแรงในความสัมพันธ์ใกล้ชิด 
ผ่านกรอบแนวคิด ได้แก่แนวคิด habitus และ Capital ของ Pierre Bourdieu แนวคิดสตร ีน ิยม
แนววิพากษ์(Radical Feminism) และแนวคิดความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญ
(Post-Traumatic Growth : PTG) การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ (qualitative study)
ในลักษณะของการ ว ิเครา ะห์ เช ิ งทฤษฎ ีและการส ัง เคร า ะห ์ เอกสาร ( theoretical and 
documentary analysis) เพื ่อช ี ้ให ้เห ็นว่า การหลุดพ้นจากความร ุนแรงมิใช่เพียงการอยู ่รอด 
แต่เป็นกระบวนการที ่ ต้องเผชิญกับความขัดแย้งภายในอคติทางวัฒนธรรม และโครงสร้างชาย  
เป็นใหญ่ โดยผู้หญิงจะต้องเปลี่ยนผ่านจาก habitus เดิม สะสมทุนใหม่ สร้างอัตลักษณ์ใหม่ และ
กลายเป็นผู้ให้ผ่านการเติบโตทางจิตใจ จากการวิเคราะห์เชิงทฤษฎีและการสังเคราะห์เอกสารนั้น  
ได้สะท้อนให้เห ็นถึงความงอกงามที ่ เป ็นผลจากการตื ่นร ู ้  การฟื ้นพลัง และการเคลื ่อนไหว  
เพ่ือเปลี่ยนแปลงทั้งตนเองและสังคม บทความเสนอให้การสนับสนุนผู้หญิงที ่เผชิญความร ุน แรง  

                                                                 
1 คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี; Faculty of Education, Ubon Ratchathani 

University ; e-mail : Naidniyamart.w@ubu.ac.th 
 



 
 

388 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

ต้องครอบคลุมทั้งด้านจิตสังคม วัฒนธรรม และโครงสร้างอย่างเป็นองค์รวม เพ่ือส่งเสริมการเปลี่ยน
ผ่านอย่างยั่งยืนและมีความหมายในสังคมไทยต่อไป 
ค าส าคัญ (Keywords) : habitus, ทุน, ความรุนแรงในครอบครัว, สตรีนิยมแนววิพากษ์, การเติบโตหลังวิกฤต 

 
Abstract  

This article examines the processes of transition and post-traumatic growth 
among women who have experienced intimate partner violence through an 
integration of three theoretical frameworks : Pierre Bourdieu’s concepts of habitus 
and capital, Radical Feminist theory, and the Post-Traumatic Growth (PTG) 
perspective. Employing a qualitative approach based on theoretical and 
documentary analysis, the study argues that escaping violence is not merely a matter 
of survival but a complex process involving internal conflicts shaped by cultural 
biases and patriarchal structures. Women are required to disengage from their 
internalized habitus, accumulate new forms of capital, reconstruct their identities, 
and ultimately transform into agents of giving through psychological growth. The 
theoretical analysis and synthesis of existing literature reveal that post-traumatic 
growth emerges from processes of critical awakening, empowerment, and collective 
action aimed at transforming both the self and society. The article emphasizes that 
support for women experiencing intimate partner violence should be holistic, 
encompassing psychosocial, cultural, and structural dimensions, in order to foster 
sustainable and meaningful transitions within Thai society. 
Keywords : habitus, capital, domestic violence, radical feminism, post-traumatic growth 

 

บทน า (Introduction)  
ความรุนแรงในครอบครัว โดยเฉพาะความรุนแรงต่อผู้หญิงเป็นหนึ่งในปัญหาทางสังคม  

ที่พบได้อย่างแพร่หลายทั ่วโลก ไม่ว่าจะเป็นประเทศพัฒนาแล้วหรือประเทศที่กำลังพัฒนา ซ่ึงไม่

เพียงแต่ส่งผลต่อสุขภาวะของผู้หญิงในระดับบุคคล แต่ยังเป็นปัญหาที่เช ื่อมโยงกับโครงสร้างทาง

สังคม วัฒนธรรม และระบบความเชื่อที่หล่อหลอมให้ความรุนแรงในครอบครัวกลายเป็นเรื่องปกติ  

ที่สังคมยอมรับได้ในหลายกรณี ความรุนแรงไม่ได้มีเพียงแค่ในมิติทางกายภาพเท่านั้น หากยังรวมถึง



 
 

389 JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURINDRA RAJABHAT UNIVERSITY 
Vol. 27 No. 2 (2025) : July - December 

การควบคุม การล่วงละเมิดทางวาจา จิตใจ และเศรษฐกิจ ซ่ึงส่งผลกระทบระยะยาวต่อการดำเน ิน

ชีวิตของผู ้หญิงทั้งในด้านความมั่นคงทางเศรษฐกิจ ความภาคภูมิใจในตนเองและความสา มารถ  

ในการตัดสินใจของตนเอง 

United Nations Office on Drugs and Crime & UN Women (2024) สำนักงานว่าด้วย

ยาเสพติดและอาชญากรรมแห่งสหประชาชาติ (United Nations Office on Drugs and Crime : 

UNODC) และองค์การเพ่ือสตรีแห่งสหประชาชาติ (UN Women) ได้เผยเเพร่รายงาน “Femicides 

in 2023 : Global Estimates of Intimate Partner/Family Member Femicides” ซ่ึงเปิด เผย

สถิติการฆาตกรรมผู้หญิงในปี 2566 ที่มีต้นตอมาจากคู่รักหรือสมาชิกในครอบครัว พร้อมย้ำเตือนว่า

ผู้หญิงและเด็กผู้หญิงทั่วโลกยังคงได้รับความรุนแรงจากการกระทำนี้มากที่สุด รายงานพบประเด็นที่

น่าสนใจเก่ียวกับความรุนแรงต่อผู้หญิงและเด็กผู ้หญิงในปี 2566  โดยผู้หญิงและเด็กผู้หญิงเส ียช ีว ิต

จากการถูกฆ ่ากว่า 85,000 รายทั ่วโลก จากจำนวนดังกล่าวมีประมาณ 51,100 รายหร ือ 

ราวประมาณร้อยละ 60 เสียชีว ิตจากการถูกฆาตกรรมด้วยเงื ้อมมือของคนร ักหร ือสมาชิก 

ในครอบครัวตนเอง และทุก ๆ วันมีผู้หญิงและเด็กผู้หญิงเสียชีว ิตโดยเฉลี่ย 140 ราย จากเหตุ

ดังกล่าว โดยเฉลี่ยแล้ว ทุก ๆ 10 นาที มีผู้หญิงและเด็กผู้หญิง 1 ราย ถูกฆ่าจากคู่รักหรือสมา ชิก  

ในครอบครัวในแอฟริกา ถือเป็นภูมิภาคที่ผ ู้หญิงตกเป็นเหยื ่อการฆาตกรรมโดยคนรักหร ือสมา ชิก  

ในครอบครัวมากที ่สุดประมาณ 21,700 ราย รองลงมาคือในเอเชีย ประมาณ 18,500 ราย ถัดมา

ตามลำดับเป็นในสหรัฐอเมริกา มีผู้เสียชีว ิต 8,300 ราย ในยุโรปมีผู้ เส ียชีว ิต 2,300 ราย และใน 

โอเชียเนีย มีผู้เสียชีวิต300 ราย ตามข้อมูลที่รายงานรวบรวมได้ พบว่าผู้หญิงและเด็กผู ้หญิงมี

แนวโน้มที่จะถูกฆ่า โดยสมาชิกในครอบครัว คิดเป็น 59 % มากกว่าโดยคนรัก คิดเป็น 41 % สิ่งน ี้

ย้ำถึงความจำเป็นในการป้องกันความรุนแรงที่เกิดขึ้นในครอบคร ัว และสะท้อนว่าในบร ิบทของ

ครอบครัวผู้หญิง มีความเสี่ยงต่อการได้รับความรุนแรงสูงกว่าจากคนรัก 

ประเทศไทยเองก็มีสถิติการกระทำความรุนแรงต่อผู้หญิงในระดับที่น ่ากังวล โดยเฉพาะ  

ในครอบครัวท่ีความรุนแรงมักถูกปกปิดด้วยเหตุผลเกิดจากความอาย หรือความหวาดกลัวต่อการ

สูญเสียสถานะทางสังคม สภาพแวดล้อมดังกล่าวทำให้ผู ้หญิงจำนวนมากไม่สามารถหลุดพ้นจาก

วงจรของความร ุนแรงได้ และแม้บางรายสามารถออกจากสถานการณ์ที ่เป ็นอันตรายได้สำเร็จ

กระบวนการฟ้ืนตัวและการสร้างชีวิตใหม่ก็ยังเต็มไปด้วยอุปสรรคมากมาย 



 
 

390 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

จากบริบทดังกล่าว บทความนี้มุ่งวิเคราะห์พลวัตของการเปลี่ยนผ่านและการฟ้ืนตัวของ

ผู้หญิงที่เคยประสบกับเหตุการณ์รุนแรงในครอบคร ัว โดยอาศัยกรอบแนวคิดทางสังคมวิทยาและ

จิตวิทยาที่สำคัญ ได้แก่ แนวคิด habitus และ Capital ของ Pierre Bourdieu ซ่ึงใช้อธิบา ยการ 

กดทับเชิงโครงสร้าง สตรีนิยมแนววิพากษ์ (Radical Feminism) ที่มองเห็นความรุนแรงในฐา นะ

ปัญหาเชิงระบบ และแนวคิด Post-Traumatic Growth (PTG) ที่ชี้ให้เห็นถึงศักยภาพของมนุษย ์ 

ในการเติบโตทางจิตใจหลังประสบเหตุการณ์สะเทือนขวัญ การบูรณาการแนวคิดเหล่านี้จะช่วย เปิด

พ้ืนที่ให้เข้าใจประสบการณ์ของผู้หญิงในเชิงลึก และชี้แนวทางในการส่งเสริมความงอกงา มและ

ความเข้มแข็งของผู ้รอดชีว ิตในเชิงโครงสร ้างและเชิงจ ิตวิญญาณความร ุนแรง ในครอบครัว 

โดยเฉพาะต่อผู้หญิง เป็นปัญหาสังคมที่ฝังรากลึกในหลายวัฒนธรรมทั่วโลก การถูกทำร้ายทางกาย

วาจา หรือจิตใจจากคู่ครองไม่เพียงสร้างบาดแผลทางร่างกาย แต่ยังทิ้งผลกระทบทางจิตวิทยาและ

สังคมอย่างยาวนาน ผู้หญิงที่เผชิญเหตุการณ์เหล่านี ้จำนวนมากตกอยู ่ในความเงียบ อับอาย และ  

ไร้อำนาจ ซ่ึงเป็นผลมาจากโครงสร้างชายเป็นใหญ่ที ่ซ ่อนตัวอยู ่ในระบบความเชื ่อและประเพณี

การศึกษานี้จึงมุ่งเสนอความเข้าใจเชิงลึกโดยอาศัยกรอบแนวคิดทางสังคมวิทยาและจิตวิทยาในการ

อธิบายกลไกที่นำไปสู่การฟ้ืนตัวและการเติบโตของผู้หญิงที่ผ่านเหตุการณ์สะเทือนขวัญดังกล่าว 

 

เน้ือหา (Content)  
Habitus และ Capital: มิติซ่อนเร้นของการยอมจ านน 
กรณีศึกษาจากการวิจัยของ Herman (1992) ได้ชี้ให้เห็นว่าผู้หญิงที่ถูกทำร้ายในครอบคร ัว

มักมีแนวโน ้มที ่จะไม่แจ้งความหรือขอความช่วยเหลือ เน ื ่องจากพวกเธอร ู้ส ึกว ่าการทนอยู ่ใน
ความสัมพันธ์น ั้นเป็นสิ่งที ่ “ควรทำ” หรือ “หลีกเลี่ยงไม่ได้” ซ่ึงเป็นผลมาจาก ฮาบิตุส (habitus) 
ที ่ปลูกฝังผ ่านคำสอนในครอบคร ัว เช ่น “ผู ้หญิงที ่ด ีต้องอดทน” หร ือ “ห้ามทำให้ครอบครัว
แตกแยก”ตัวอย่างหนึ่งจากผู ้หญิงในพ้ืนที่ชนบทที่ถ ูกสัมภาษณ์ในการศึกษานี้กล่าวว่า “แม่ฉันเคย
พูดเสมอว่าผู้หญิงต้องอดทน ไม่ง้ันจะไม่มีใครรับเราเข้าบ้านอีก” ซ่ึงสะท้อนให้เห็นว่าความรู้ส ึกของ
ความละอายความกลัวการถูกตราหน้า และการสูญเสียทุนสังคม ล้วนเป็นแรงกดทับท่ีสืบเนื่องจาก
habitus 

นอกจากนี้ งานวิจัยขององค์กรเพ่ือสิทธิสตรีในประเทศไทย พบว่า ผู้หญิงที่สามารถหลุดพ้น
จากความร ุนแรงได้มักมีทุนทางวัฒนธรรมหรือทุนสังคมในร ะดับหนึ่ง เช ่น มีรายได้ของตนเอง 
มีเพ่ือนสนิทหรือเครือญาติที่เชื่อถือได้ หรือได้รับการสนับสนุนจากกลุ่มชุมชนสตรี หนึ่งในกรณีศึกษา



 
 

391 JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURINDRA RAJABHAT UNIVERSITY 
Vol. 27 No. 2 (2025) : July - December 

ที่น่าสนใจคือหญิงวัยกลางคนในภาคอีสานที ่ใช้เวลาหลายปีสะสมรายได้ลับ ๆ จากการขายขนม  
เพ่ือเตรียมพร้อมสำหรับการแยกทางกับสามีที่ทำร้ายร่างกายอย่างต่อ เนื่อง กระบวนการนี้แสดงให้
เห็นว่าการเปลี่ยนแปลงไม่ได้เกิดขึ้นฉับพลัน แต่เป็นการค่อย ๆ เปลี่ยนผ่านจาก habitus เดิมไปสู่
การมีทุนใหม่ที่เปิดทางเลือกในการดำรงชีวิตที่ปลอดภัยและมีคุณค่า 

แนวคิด habitus ของ Bourdieu ให้ความสำคัญกับกระบวนการที่บุคคลซึมซับแบบแผน
ทางความคิด ความรู้สึก และพฤติกรรมจากบร ิบททางสังคมรอบตัว จนกลายเป็นแนวโน้มในการ
ดำเนินชีวิตอย่างไม่รู้ ตัว ซ่ึง habitus เหล่านี้มักจะทำงานอย่างลึกซึ ้งในระดับจิตไร้สำนึก สำหรับ
ผู้หญิงที่เติบโตมาในสังคมชายเป็นใหญ่ habitus  จะปรากฏในรูปแบบของการยอมรับบทบาทรอง
เชื่อฟังอำนาจของชาย หลีกเลี่ยงความขัดแย้งและเห็นว่าความอดทน คือ คุณธรรมของภรรยาที ่ดี  
Habitus ที่ถูกหล่อหลอมผ่านประสบการณ์ชีวิตในบริบททางวัฒนธรรม ศาสนา และครอบครัว เช่น
ความเชื่อที่ว่า “ผู้หญิงดีต้องอดทน” หรือ “การหย่าร้างคือความล้มเหลวของผู้หญิง” จะมีอิทธิพล
ต่อการรับรู้ของผู ้หญิงในยามที่ เผชิญความร ุนแรงจากคู่ครอง ทำให้พวกเธอรู ้ส ึกว่าการทนอยู ่ใน
ความสัมพันธ์ท่ีเป็นพิษคือสิ่งที่ควรทำ และเชื่อว่าเป็นหน้าที่ในการรักษาครอบครัวเอาไว้ Habitual 
disposition ดังกล่าวจึงทำให้การตัดสินใจแยกตัวหรือขอความช่วยเหลือกลายเป็นเรื่องยากอย่างยิ่ง 

ในขณะเดียวกัน Bourdieu ยังชี้ให้เห็นว่า habitus ไม่ได้ดำรงอยู่ลอย ๆ หากแต่สัมพันธ์กับ 
“ทุน” ที่บุคคลมีหร ือขาด ทุนทางวัฒนธรรม เช่น การศึกษา ทักษะ และความร ู้ ช่วยให้ผ ู้หญ ิง  
มีทางเลือกมากขึ้นในการออกจากความสัมพันธ์ท่ีเป็นอันตราย ขณะที่ทุนสังคม เช่น เครือข่ายญาติ
เพ่ือน หรือกลุ่มสนับสนุนทางสังคม มีบทบาทในการให้ความช่วยเหลือและฟ้ืนฟู ท ุนเศรษฐกิจ เช่น
รายได้และทร ัพย ์ส ิน เป็นเงื ่อนไขที่สำคัญสำหร ับการมีอิสระทางการดำรงชีว ิต ในขณะที ่ทุ น 
เชิงสัญลักษณ์ เช่น การได้รับการยอมรับหรือการถูกมองว่าเป็น “ผู้กล้า” แทนที่จะเป็น “ผู้ล้มเหลว” 
ก็เป็นอีกองค์ประกอบสำคัญที ่เสร ิมสร้างความมั่นใจในกระบวนการเปลี่ยนผ่าน  ความงอกงาม
ภายหลังเผชิญเหตุการณ์รุนแรง จึงมิใช่เพียงการหลุดพ้นจากสถานการณ์อันตรายเท่านั้น หากแต่
เป็นการเปลี่ยนแปลง habitus เดิมที่ถูกปลูกฝัง และสะสมทุนใหม่ที่ เอ้ือต่อการดำรงชีว ิตอย ่างมี
ศักด์ิศรีและความมั่นคง กระบวนการนี้ ต้องการทั้งพ้ืนที ่ทางสังคม การสนับสนุนและเวลาในการ
เรียนรู้ซ้ำอย่างลึกซ้ึง Pierre Bourdieu ได้นำเสนอแนวคิด “habitus” ซ่ึงหมายถึงรูปแบบความคิด
และพฤติกรรมที่บุคคลซึมซับจากประสบการณ์ชีวิตและสภาพแวดล้อมทางสังคมอย่างต่อเนื ่อง ซ่ึงมี
ผลต่อการรับรู้ การตัดสินใจ และการกระทำของบุคคลอย่างไม่รู้ ตัว ในบริบทของผู้หญิง habitus 
ที ่ถ ูกสร ้างขึ ้นในครอบครัวและสังคมที ่มีระบบชายเป็นใหญ่  มักสื ่อสารให้ผ ู ้หญิงมีบทบาทรอง 



 
 

392 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

อ่อนน้อม เช ื ่อฟัง และไม่ต่อต้านอำนาจของผู ้ชาย ซึ ่งส่งผลให้ผ ู้หญิงที ่ถ ูกกระทำความร ุนแรง 
มีแนวโน้มที่จะโทษตนเอง อดทน และไม่กล้าออกจากความสัมพันธ์ท่ีเป็นพิษ 

นอกจาก habitus แล้ว Bourdieu ยังเสนอว่า บุคคลมีทุนหลายประเภท ได้แก่ ทุนทาง
วัฒนธรรม : การศึกษา ความรู้ ทักษะ ทุนทางสังคม : เครือข่ายความสัมพันธ์ ทุนทางเศรษฐกิจ : 
รายได้ ทรัพย์สิน และทุนเชิงสัญลักษณ์ : สถานะ การยอมรับ โดยการเปลี่ยนแปลงสถานการณ์ของ
ผู้หญิงที่ถูกกระทำความร ุนแรงจึงต้องอาศัยการสะสมทุนเหล่านี้ เช่น การได้รับการศึกษาเพิ ่ม เต ิม
การมีที่พ่ึงพิงทางสังคม หรือการได้รับการยอมรับจากชุมชนว่าเป็นผู้มีคุณค่า ไม่ใช่ผู้ที่น่าเวทนา 

สตรีนิยมแนววิพากษ์ : การชี้เป้าโครงสร้างชายเป็นใหญ่ 
แนวคิดสตรีนิยมแนววิพากษ์ (Radical Feminism) ถือกำเนิดขึ้นจากการวิพากษ์ระบบชาย

เป็นใหญ่ (patriarchy) ในทุกมิติของสังคม ไม่ว่าจะเป็นครอบครัว การเมือง ศาสนา หรือวัฒนธรรม
ซ่ึงล้วนแต่มีบทบาทในการสร้างและคงไว้ซ่ึงอำนาจของผู้ชายและการกดทับผู้หญิง สตรีนิยมแนวนี้  
ไม่เพียงแต่มองเห็นความไม่เท่าเทียมเป็นปัญหาเชิงโครงสร้าง แต่ยังชี้ว่าแม้แต่เรื่องส่วนตัวท่ีส ุด เช่น
ความสัมพันธ์ระหว่างสามีภรรยาก็เป็นพื้นที ่ท ี่อ ุดมด้วยการเมืองของอำนาจ ( the personal is 
political) ในกรณีของความรุนแรงในครอบครัว Radical Feminism ให้ความสำคัญกับการเปิดโปง
ว่า ความรุนแรงมิใช่เหตุการณ์เฉพาะบุคคลหร ือความบกพร ่องของผู ้กระทำเพียงลำพัง แต่เป็น
เครื่องมือของอำนาจชายที่ถ ูกทำให้กลายเป็นเรื่องปกติในสังคม เช่น การที่สื่อและวัฒนธรรมร ่วม
สมัยมักสะท้อนภาพของความรักในรูปแบบที่ชายมีอำนาจเหนือหญิง หรือการที่ระบบยุติธรรมไม่เอื้อ
ให้ผู้หญิงเข้าถึงกระบวนการช่วยเหลือ 

จากการศึกษาวิจ ัยเช ิงคุณภาพของ hooks (2000) พบว่า ผู้หญิงจำนวนมากไม่สา มารถ
แยกตัวออกจากความสัมพันธ์ท่ีมีความรุนแรงได้ เพราะพวกเธอเชื่อว่าการอดทนคือคุณลักษณะของ
ภรรยาที่ดี หรือเชื่อว่าตนเองไม่มีอำนาจในการเปลี ่ยนแปลงสถานการณ์ การเข้าใจว่าความร ุนแรง
นั้นเป็นการกดทับเชิงโครงสร้าง จึงเป็นขั้นตอนแรกของการ “ต่ืนรู้” และ “ปลดปล่อย” ตนเอง 
ซ่ึงความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์ร ุนแรงในคู่ครองของผู้หญิงจึงต้องอาศัยการเปลี่ยนแปลง
ระดับโครงสร้างทั้งในความคิดและการกระทำ เช่น การเข้าเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่มสตรีนิยม การได้รับ
การสนับสนุนจากเครือข่ายทางสังคมที่ไม่ตัดสิน หรือแม้แต่การเคลื่อนไหวเพ่ือเปลี่ยนแปลงกฎหมาย
และนโยบายที่เอ้ือประโยชน์ต่อผู้ชายเท่านั้น เช่น กลุ่มเครือข่ายสตรีที่จัดเวทีเล่าประสบการณ์ของ
ผู ้หญิงที ่รอดชีว ิตจากความร ุนแรงในครอบคร ัว เพื ่อสร ้างการรับรู ้แ ละต่อต้านโครงสร ้างทาง
วัฒนธรรมที่ปกปิดความร ุนแรงภายในบ้าน กิจกรรมเหล่านี้ไม่เพียงช่วยเยียวยาผู้หญิง แต่ยังช ่วย
สร ้างความตระหนักรู ้ในสังคมว่าปัญหานี้ เป็นปัญหาโครงสร้าง ไม่ใช ่เรื ่องส่วนบุคคล สตร ีนิยม 



 
 

393 JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURINDRA RAJABHAT UNIVERSITY 
Vol. 27 No. 2 (2025) : July - December 

แนววิพากษ์ (Radical Feminism) เป็นแนวคิดที่มุ่งทำลายโครงสร้างชายเป็นใหญ่ ซ่ึงเป็นรากของ
การกดขี่ผู้หญิงในทุกระดับ ต้ังแต่สถาบันครอบครัว ระบบเศรษฐกิจไปจนถึงกฎหมายและวัฒนธรรม
แนวคิดน ี ้มองว่าความร ุนแรงต่อผู ้หญิงไม่ใช ่เร ื ่องส่วนตัว แต่เป็นการแสดงออกของอำนาจ 
เชิงโครงสร้างที่ทำให้ผู้หญิงสูญเสียอำนาจในการควบคุมชีวิตของตนเอง ความงอกงามภายหลังเผชิญ
เหตุการณ์รุนแรงในคู่ครองของผู้หญิง จึงไม่ใช่แค่การเยียวยาบาดแผลทางกายและใจเท่านั้น แต่ต้อง
เป็นกระบวนการของการ “ปลดแอกทางโครงสร ้าง” ผ่านการเรียนร ู ้ใหม่ การตั ้งคำถามกับ
อุดมการณ์เก่า และการเสริมสร ้างพลังภายในให้สามารถต่อต้านอำนาจชายเป็นใหญ่ได้ โดยการ
สนับสนุนจากชุมชนสตรีนิยม กลุ่มช่วยเหลือหรือขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมล้วนมีบทบาทสำคัญ 

Post-Traumatic Growth (PTG): ความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์
สะเทือนขวัญ 

แนวคิดความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญ (Post-Traumatic Growth : 
PTG) ได้รับการพัฒนาขึ้นเพ่ืออธิบายกระบวนการที่บุคคลสามารถเปลี ่ยนแปลงตนเองในเช ิงบวก
ภายหลังประสบเหตุการณ์ที่ ก่อให้เกิดความเจ็บปวดหรือบาดแผลทางจ ิตใจอย่างรุนแรง ซ่ึงต่างจาก
แนวคิดการฟ้ืนตัว (resilience) ที่เน้นการกลับคืนสู่ภาวะเดิม แต่ PTG เน้นการ “เติบโต” ในมิติใหม่
ที่ไม่เคยมีมาก่อน โดยเฉพาะในด้านอารมณ์ ความสัมพันธ์ ความคิด และการให้ความหมายต่อชีวิต 

Tedeschi และ Calhoun (1996) กล่าวว่า กระบวนการ PTG มักเกิดขึ้นจากการทบทวน
ประสบการณ์อย่างลึกซ้ึง (deliberate rumination) การต้ังคำถามต่อระบบความเชื่อเดิม และการ
ปร ับสร ้างอัตลักษณ์ใหม่ข ึ้นจากเศษซากของตนเดิม ผู ้ห ญิงที่ เผชิญความร ุนแรงในครอบครัว 
หากได้รับการสนับสนุนที่เหมาะสม มีพ้ืนที่ในการเล่าเรื่อง และมีความมั่นคงด้านทุนบางประการ  
จะสามารถเปลี่ยนประสบการณ์ที่เจ็บปวดให้กลายเป็นจุดเริ่มต้นของการเปลี่ยนผ่านที่มีความหมาย
งานวิจัยในหลายประเทศ รวมถึงประเทศไทย พบว่า ผู้หญิงที่ผ่านประสบการณ์รุนแรงสามารถเกิด
ความงอกงามทางจิตใจได้จริง ตัวอย่างเช่น การเข้าร่วมกลุ่มสนับสนุน ทำให้พวกเธอรู้สึกว่าไม ่ได้อย ู่
ลำพัง การฝึกฝนศิลปะ การช่วยเหลือผู้ อ่ืน และการมีเป้าหมายชีวิ ตใหม่ ล้วนเป็นปัจจัยที่ส่ง เสร ิม
PTG ความสามารถในการสร้างความสัมพันธ์ที่ลึกซ้ึงและมีคุณภาพมากขึ้นก็เป็นผลลัพธ์สำคัญที่พบ
ได้ในหลายกรณี การส่งเสริม PTG สำหรับผู้หญิงที่เผชิญเหตุการณ์ร ุนแรงจึงไ ม่ควรจำกัดอยู่ เพ ียง
การบำบัดทางจิตวิทยาในระยะสั้น แต่ควรพัฒนาเป็นระบบสนับสนุนแบบองค์รวมที่รวมทั ้งการให้  
ที ่พักพิง การสนับสนุนด้านกฎหมาย การให้คำปร ึกษาทางจิตสังคม และการส่งเสร ิมทุนทาง
วัฒนธรรมและเศรษฐกิจ เพ่ือให้พวกเธอสามารถใช้ศักยภาพของตนอย่างเต็มที่ในการออกแบบช ีว ิต
ใหม่ที่มีคุณค่าและความหมายแนวคิด PTG เสนอว่า ประสบการณ์ที ่ก ่อให้เกิดบาดแผลทางจ ิตใจ



 
 

394 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

อย่างรุนแรง เช่น การถูกทำร้ายในครอบครัว อาจกลายเป็นจุดเปลี่ยนของชีวิตที่ทำให้บุคคลเกิดการ
เติบโตภายใน โดย Tedeschi และ Calhoun (1996) แบ่งการเติบโตออกเป็น 5 ด้าน ได้แก่ 
การเห็นคุณค่าในชีว ิตมากขึ ้น ความสัมพันธ์ที ่ล ึกซึ้งข ึ้นกับผู้ อื ่น ความเข้มแข็งภายในที่ เพิ ่มข ึ้น  
การมองชีวิตด้วยมุมมองใหม่ การเติบโตทางจิตวิญญาณ ผู้หญิงที่เผชิญความร ุนแรงสามารถ เกิด
ความงอกงามได้ผ่านกระบวนการเล่าเรื่อง (narrative healing) การได้รับการฟังอย่างเข้าใจ และ
การได้ร ับการสนับสนุนจากเครือข่ายที ่ไม่ตัดสินพวกเธอในฐานะ “เหยื่อ” หากแต่เห็นว่าเป็น
“ผู้รอดชีวิต” การสร้างพ้ืนที่ปลอดภัยจึงเป็นหัวใจของการส่งเสริม PTG ในบริบทนี้ 

แนวคิดความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญ (Post-Traumatic Growth : 
PTG) เสนอกรอบการทำความเข้าใจประสบการณ์ความรุนแรงที ่ไม่จำกัดอยู ่  เพียงการฟื้นตัว
(resilience) แต่เน ้นการ “เปิดพื้นท ี ่ใหม่ของความหมายชีวิต” หลังผ่าน ประสบการณ์เลวร้าย
Tedeschi และ Calhoun (1996) อธิบายว่า PTG ครอบคลุมการเปลี่ยนแปลงในหลายมิติ ได้แก่
การรับรู้คุณค่าในชีวิต ความสัมพันธ์ก ับผู ้อ ื่น อัตลักษณ์ ส่วนบุคคล และโลกทัศน์ ในบริบทของ
ผู้หญิงที่เผชิญความรุนแรงในคู่ครอง PTG มิได้เกิดขึ้นโดยอัตโนมัติ หากเป็นกระบวนการที่ต้องอาศัย
เง่ือนไขสนับสนุนทางสังคม การเข้าถึงทรัพยากร และ พ้ืนที่ปลอดภัยในการเล่าเร ื่อง (narrative 
healing) การเปลี่ยนผ่านจากการมองตนเอง ในฐานะ “เหยื่อ” ไปสู่การนิยามตนเองใหม่ในฐา นะ
“ผู้รอดชีวิต” หรือ “ผู้มีพลัง” สะท้อนการปรับเปลี่ยน habitus และการสะสมทุนเชิงสัญลักษณ์ 
ที่สำคัญ 

“พลวัตของการเปลี่ยนผ่านหลังประสบความรุนแรงในคู่ครอง” 
การสังเคราะห์แนวคิด: พลวัตของการเปลี ่ยนผ่าน เมื ่อบูรณาการแนวคิดของบูดิเออร์

(Habitus และ Capital) และแนวคิดสตรีนิยมแนววิพากษ์ (Radical Feminism) Post-Traumatic 
Growth (PTG): ความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญเข้า ด้วยกัน ผู้เขียนนำเสนอ
กระบวนการเกิดความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญของผู ้หญิงที ่ถูกกระทำ 
ความรุนแรงในคู่ครองดังนี้ 

ระยะท่ี 1 : การต่ืนรู้ 
ระยะนี้ถือเป็นจุดเริ ่มต้นของกระบวนการเปลี่ยนผ่านที ่สำคัญที่สุด ผู้หญิงที่เคยถูกกร ะทำ

ความรุนแรงในความสัมพันธ์มักอยู่ภายใต้ความเข้าใจว่าเหตุการณ์ที่ เกิดขึ้นเป็นความผิดของตน เอง
หร ือเป็นสิ ่งที ่ต ้องอดทนเพราะเป็นหน้าที ่ของภรรยา จากงานการศึกษาของ Herman (1992) 
ชี้ให้เห็นว่า ผู้หญิงที่เผชิญความรุนแรงใน ครอบครัวมักไม่เปิดเผยหรือร้องขอความช่วยเหลือ อันเป็น
ผลจากการรับรู้ว่าการคงอยู่ใน ความสัมพันธ์ดังกล่าวเป็น “ภาระ” หรือเป็นสิ่งที่ “ไม่ควรเปิดเผย”



 
 

395 JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURINDRA RAJABHAT UNIVERSITY 
Vol. 27 No. 2 (2025) : July - December 

การรับรู้นี้มิได้เกิดขึ้น โดยบังเอิญ หากแต่เป็นผลของการหล่อหลอมผ่าน habitus ซ่ึงฝังรากลึก 
จากโครงสร้างทางสังคมและวัฒนธรรมที่กำหนดบทบาททางเพศของผู้หญิง โดยเฉพาะค่านิยมที่เน ้น
ความอดทน ความเสียสละ และการรักษาความสัมพันธ์ในครอบครัว 

ดังนั้นการเริ่มต้ังคำถามต่อความชอบธรรมของความรุนแรงที่ตนได้รับ เช่น “ทำไมฉันต้อง
ถูกทำร ้าย” หร ือ “ฉันมีส ิทธิ ์ท ี่จะมีช ีว ิตที ่ปลอดภัยหรือไม่” จ ึงเป็นการเริ ่มต้นของการคลาย
พันธนาการจาก habitus ที่ถูกปลูกฝังมาอย่างยาวนาน การต่ืนรู้นี้มักเกิดจากการมีประสบการณ์
ใหม่ที ่ข ัดแย ้งกับระบบความเชื ่อเดิม เช ่น การได้ฟังเรื ่องราวของผู ้หญิงคนอื ่นที่ เผชิญปัญหา 
แบบเดียวกันและสามารถฟ้ืนตัวได้ การได้เข้าร่วมกิจกรรมกลุ่มบำบัด หรือแม้แต่การได้อ่านบทความ
เกี ่ยวกับสิทธิสตร ี ล ้วนมีผลในการจ ุดประกายความคิดใหม่ ที ่ช ่วยให้ผ ู ้หญิงเร ิ ่มแยกแยะว่า 
ความรุนแรงที่เกิดขึ้นกับพวกเธอไม่ใช่เรื่องปกติ และไม่ใช่สิ่งที่ควรยอมรับอีกต่อไป 

ในหลายกรณี ระยะนี้ยังรวมถึงการยอมรับว่าตนเองตกเป็นเหยื่อของความรุนแรง ซ่ึงไม่ใช ่
การยอมจำนน แต่เป็นการเรียกคืนพลังในการตีความประสบการณ์ชีวิตของตน การยอมรับดังกล่าว
ทำให้ผ ู ้หญิงเร ิ ่มกล้าที ่จะพูดถึงส ิ ่งที ่ตนเผชิญ เปิดเผยเร ื ่องราวต่อคนที ่ไว ้ใจ และแสวงหา 
ความช่วยเหลือจากแหล่งที่เชื่อถือได้ ซ่ึงเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่เปิดประตูสู่ระยะต่อไปของการเปลี่ยน
ผ่านผู้หญิงเริ่มตั ้งคำถามต่อความรุนแรงที ่ได้รับ และเริ่มแยกแยะว่าไม่ใช่ความผิดของตน ซ่ึงอาจ  
เกิดจากการได้พบผู้หญิงที่เคยประสบปัญหาเดียวกัน หรือได้รับข้อมูลจากกลุ่มสนับสนุน 

สตรีนิยมแนววิพากษ์มองว่าความร ุนแรงในครอบคร ัวมิใช่เหตุการณ์ส่วนบุคคล หากเป็น
ผลผลิตของโครงสร ้างชายเป็นใหญ่ (patriarchy) ที ่ฝ ังรากอยู่ในสถาบันทางสังคม วัฒนธรรม
กฎหมาย และศาสนา แนวคิดนี ้เน ้นย้ำว ่า “เร ื ่องส่วนตัวคือเรื ่อง การเมือง” (the personal is 
political) โดยชี้ให้เห็นว่าประสบการณ์ความรุนแรงของผู้หญิงสะท้อนความไม่เท่าเทียมเชิงอำนาจ
ในระดับโครงสร้าง การบูรณาการแนวคิดสตรีนิยมแนววิพากษ์เข้า กับกรอบของ Bourdieu ช่วยให้
เห็นว่า habitus ของผู้หญิงที่ยอมรับความรุนแรง มิได้เก ิดจากการขาดการตัดสินใจส่วนบุคคล
หากแต่เป็นผลของการควบคุมเชิงโครงสร ้างที ่ทำให้ความร ุนแรงถูกทำให้เป็นเร ื่องปกติ  และ 
ชอบธรรมในสังคม การวิเคราะห์เช่นนี้ช ่วยลดการโทษเหยื่อ และเปิดพ้ืนที่ให้เห็นความจำเป็นของ
การเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างควบคู่กับการเสริมพลังระดับปัจเจก 

ระยะท่ี 2 : การต่อสู้กับ Habitus 
Habitus ดังกล่าวทำให้ผู้หญิงจำนวนมากตีความความรุนแรงที่ตนเผชิญว่าเป็นเรื่องส่วนตัว

หรือเป็นความล้มเหลวของตนเอง มากกว่าจะมองว่าเป็นปัญหาเชิงโครงสร้าง ส่งผลให้เกิดความร ู้ส ึก
ละอาย ความกลัวการถูกตราหน้า และความวิตกกังวลต่อการ สูญเสียสถานะทางสังคม ซ่ึงล้วนเป็น



 
 

396 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

กลไกที่ทำให้การยอมรับความรุนแรงดำรงอยู่อย่าง ต่อเนื่อง อย่างไรก็ตาม งานวิจัยร่วมสมัยสะท้อน
ว่าเม่ือผู้หญิงสามารถเข้าถึงทุนรูปแบบต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นทุนทางเศรษฐกิจ (รายได้ ความมั่นคง
ทางการเงิน) ทุนทางสังคม (เครือข่ายสนับสนุนจากครอบครัว ชุมชน หรือองค์กร) และทุนทาง
วัฒนธรรม (ความรู้ ทักษะ และการศึกษา) ย่อมเอ้ือให้เกิดกระบวนการตั้งคำถามต่อกรอบความคิด
เดิม และ นำไปสู่การปรับเปลี่ยน habitus ที่เคยจำกัดทางเลือกของตน 

ในระยะนี้ ผู้หญิงที่เริ่มรู้เท่าทันความไม่ชอบธรรมของความรุนแรงที่ตนได้รับจะต้องเผชิญ
กับความขัดแย้งภายในอย่างร ุนแรง ระหว่างความเชื่อเดิมที่ฝ ังแน่นใน habitus กับความต้องการ
เป็นอิสระและมีศักด์ิศรีในชีวิตใหม่ ผู้หญิงหลายคนอาจรู้สึกผิดหรือรู้สึกว่า “ตัวเองผิด” ที่คิดจะออก
จากความสัมพันธ์โดยเฉพาะเมื่อย ังมีบุตรหรือพึ่งพิงทางเศรษฐกิจ ตัวอย่างเชิงกรณีจากงานศึกษา
ภาคสนามขอ พบว่า หญิงรายหนึ่งในชุมชนภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย แม้จะถูกทำร้ายเป็น
เวลาหลายปี แต่ยังลังเลที ่จะออกจากบ้าน เพราะเชื ่อว ่าหากไม่มีสามี ครอบครัวจะไม่สมบ ูรณ์ 
ซ่ึงเป็นผลจาก habitus ที่หล่อหลอมให้เธอผูกโยงคุณค่าของตนเองไว้กับบทบาท “แม่และภรรยา”
อย่างเหนียวแน่น กระบวนการต่อสู้กับ habitus จึงไม่ได้เป็นเพียงการตัดสินใจทางพฤติกรรม แต่คือ
การเผชิญหน้าและท้าทายรากเหง้าของความเชื ่อในระดับลึกเกิดความขัดแย้งภายในระหว่าง 
ความเชื่อเดิมที ่ฝังแน่นกับความต้องการเป็นอิสระ ผู้หญิงบางคนอาจรู้สึกผิดเมื่อตัดสินใจแยกทาง
เพราะhabitus ทำให้เชื่อว่าความเป็น "ภรรยาที่ดี" คือการอดทน 

ระยะท่ี 3 : การสะสมทุนใหม่ 
ตามแนวคิดของ Pierre Bourdieu habitus (1993) มิได้เป็นโครงสร้างที่ตายตัว หากเป็น

ระบบของความโน้มเอียงที ่สามารถเปลี่ยนแปลงได้เม่ือเผชิญกับเงื่อนไขทางสังคมใหม่  การสะสม 
ทุนใหม่จ ึงไม่เพียงเพิ่มทรัพยากรในการดำรงชีว ิต แต่ย ังทำให้ผ ู้หญิงสามารถนิยามตนเองใหม่  
ลดการยอมจำนนต่ออำนาจเชิงสัญลักษณ์ และเพ่ิมความเป็นไปได้ในการออกจากความสัมพัน ธ์ที ่มี
ความรุนแรง เม่ือผ่านพ้นความลังเลและความรู้สึกผิด ผู้หญิงบางคนจะเริ่มมองหาวิธีสร้างทางเล ือก
ใหม่ให้กับชีวิตโดยการเสริมสร้างทุนในรูปแบบต่าง ๆ เช่น การเรียนรู้ทักษะใหม่ ๆ การหางานทำ
หรือการเข้าร่วมเครือข่ายสตรีในชุมชนสิ ่งเหล่านี ้ไม่เพียงเสริมสร ้างศักยภาพภายในเท่านั้น แต่ย ัง
เปลี่ยนมุมมองของสังคมที่มีต่อพวกเธอด้วยตัวอย่างหนึ่งจากการศึกษาภาคสนามของผู ้เขียน ผู้หญิง
ที่เคยถูกกระทำความรุนแรงจากสามี เม่ือหย่าร้างออกจากความสัมพันธ์ที ่ถูกกระทำความร ุน แรง  
ได้ไปฝึกเรียนนวดแผนไทยจนจบหลักสูตร และสามารถมีความรู้ มีอาชีพทีส่ร้างรายได้เลี ้ยงตนเอง
และลูกได้ การมีรายได้เป็นของตัวเองทำให้เธอกล้าที ่จะตั้งเง่ือนไขในความสั มพันธ์ครั้งใหม่ และ



 
 

397 JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURINDRA RAJABHAT UNIVERSITY 
Vol. 27 No. 2 (2025) : July - December 

ปฏิเสธรูปแบบความสัมพันธ์แบบกดขี่หญิงบางคนเลือกกลับไปเรียน หางานทำกิจกรรมจิตอาสาหรือ 
เข้าร่วมกลุ่มสตรี ซ่ึงเป็นการเพ่ิมทุนวัฒนธรรม สังคม และสัญลักษณ์ 

ระยะท่ี 4 : การสร้างอัตลักษณ์ใหม่ 
การเปลี่ยนผ่านทางจิตใจที่สำคัญเกิดขึ ้นในระยะนี้ เม่ือผู้หญิงเร ิ่มไม่มองตัวเองใน ฐา นะ

“เหยื่อ” อีกต่อไป แต่เริ่มเห็นตนเองเป็น “ผู้รอดชีวิต” หรือ “ผู้มีพลัง” พวกเธออาจเร ิ่มพูดถึง
เรื่องราวของตนในเชิงสร้างสรรค์ และใช้ประสบการณ์ที ่ผ่านมาสร้างแรงบันดาลใจให้กับผู ้อ่ืน เช่น
เขียนบันทึกลงโซเชียลมีเดีย หรือเข้าร่วมเวทีพูดในชุมชน จากการศึกษาข้อมูลภาคสนามของผู้เข ียน
พบว่า หญิงรายหนึ่งในจ ังหวัดอุบลราชธานีที่ เคยตกอยู ่ในความสัมพันธ์ที่ร ุนแรงนานกว่า 10 ปี 
ได้ก่อต้ังกลุ่ม “สตรีสายแข็ง” ในชุมชนของตน เพ่ือเปิดพื้นที่พูดคุยและช่วยเหลือผู้หญิงที่กำ ลัง
ประสบปัญหาแบบเดียวกัน โดยเธอกล่าวว่า “ตอนนั้นฉันอ่อนแอ แต่วันนี้ฉันไม่ยอมให้ใครต้องอยู่
คนเดียวแบบฉันอีก” นี่คือภาพสะท้อนของอัตลักษณ์ใหม่ที่มีรากจากความเจ็บปวด แต่เบ่งบานด้วย
พลังภายในผู้หญิงเปลี ่ยนมุมมองจากการเป็นเหยื่อ มาเป็นผู้ที่มีพลัง เป็นแรงบันดาลใจ และเป็น
ต้นแบบให้ผู้อ่ืน 

ระยะท่ี 5 : การเป็นผู้ให้ 
ความงอกงามอย่างสมบูรณ์ปรากฏในระยะนี ้ เมื ่อผ ู ้หญิงนำประสบการณ์ของตนไป

ช่วยเหลือผู้ อื ่นพวกเธออาจเข้าร ่วมกิจกรรมเพื่อสังคม รณรงค์เปลี ่ยนแปลงนโยบาย หร ือทำงาน
อาสาสมัครในศูนย์ช่วยเหลือผู้หญิงบางรายอาจสร้างเคร ือข ่ายความร ่วมมือระหว่างผู ้รอดช ีว ิต  
เพ่ือให้การสนับสนุนซ่ึงกันและกัน กรณีของหญิงนักกิจกรรมในภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่เคย เผชิญ
ความรุนแรงจากคู่ครองมานานหลายปี เธอได้ร่วมกับองค์กรพัฒนาเอกชนจัดอบรมให้ความร ู ้ เร ื่อง
สิทธิสตร ีในโรงเร ียนมัธยม พร ้อมให้คำปร ึกษาแก่เยาวชนหญิง เกี ่ย วกับการตั ้ งขอบ เขต  
ในความสัมพันธ์ การเป็นผู้ให้ในระยะนี ้จึงมิใช่เพียงการคืนคุณค่าให้แก่ผ ู้อ ื่น แต่ยังเป็นกา รฟ ื้นฟู
คุณค่าในตนเองอย่างลึกซ้ึงจากการฟ้ืนตัวสู่การช่วยเหลือผู้ อ่ืนเช่น การร่วมเคลื่อนไหวเพ่ือสิทธิสตร ี
หรือการเป็นผู้ให้คำปรึกษาแก่ผู้หญิงที่กำลังเผชิญเหตุการณ์คล้ายกัน 

สรุปเชิงสังเคราะห์ 
บทความนี้เสนอว่า ความงอกงามภายหลังเผชิญความรุนแรงในคู่ครองของผู ้หญิง ควรถูก

ทำความเข้าใจในฐานะกระบวนการเชิงโครงสร้าง มิใช่เพียงความเข้มแข็งส่วน บุคคล การผสาน
กรอบแนวคิดของ Bourdieu สตรีนิยมแนววิพากษ์ และ PTG ช่วย อธิบายพลวัตระหว่างอำนาจ
โครงสร ้าง และการเปลี่ยนแปลงเชิงอัตลักษณ์ของผู ้หญิงได้  อย ่างรอบด้าน ทั ้งย ังช ี้ให้เห็นถึง
ความสำคัญของการออกแบบนโยบายและระบบ สนับสนุนที่มุ่งเปลี่ยนแปลงโครงสร้างควบคู่กับการ



 
 

398 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

เสริมพลังในระดับปัจเจก เพ่ือทำความเข้าใจประสบการณ์ของผู้หญิงมิใช่ในฐานะปัจเจกท ี่ต้อง
“เข้มแข็ง” ด้วยตนเอง หากแต่ในฐานะตัวแสดงทางสังคมที ่เคลื่อนไหวภายใต้โครงสร้างอำนาจ  
ความไม่เท่าเทียมทางเพศ และเง่ือนไขเชิงวัฒนธรรมที่ฝังรากลึก จากการสังเคราะห์เชิงทฤษฎีและ
ข้อมูลที่กล่าวถึง ชี้ให้เห็นว่า ความรุนแรงในคู่ครองมิใช่เหตุการณ์ส่วนบุคคล หากเป็นผลผลิตของ
โครงสร้างชายเป็นใหญ่ที่ทำให้ความรุนแรงถูกทำให้เป็นเรื ่องปกติ ผ่านกลไกของฮาบิ ตุส (habitus) 
ซ่ึงหล่อหลอมให้ผู้หญิงยอมรับความอดทน การเสียสละ และการรักษาความสัมพันธ์ในครอบคร ัวไว ้
การเปลี่ยนผ่านของผู้หญิงหลังประสบความรุนแรงในคู่ครองจึงเป็นกระบวนการที่ต้องต่อรอง ท้าทาย
และรื้อถอนความหมายเดิมของตนเองอย่างเป็นลำดับขั้น  ผู้เขียนได้สังเคราะห์ “พลวัตของการ
เปลี ่ยนผ่านหลังประสบความร ุนแรงในคู่ครอง” กระบวนการเกิดความงอกงามภายหลังเผชิญ
เหตุการณ์สะเทือนขวัญของผู้หญิงที่ถูกกระทำความรุนแรงในคู่ครอง ทีเ่ชื่อมโยงกันอย่างเป็นพลวัต 
มี 5 ระยะ ได้แก่ การต่ืนรู้ การต่อสู้กับ Habitus การสะสมทุนใหม่  การสร้างอัตลักษณ์ใหม่ และ
การเป็นผู้ให้ ดังแสดงปรากฎในภาพดังนี้ 
 

 
 
ภาพท่ี 1 พลวัตของการเปลี่ยนผ่านหลังประสบความรุนแรงในคู่ครอง 
ท่ีมา : โดยผู้เขียน (เนตรนิยมาศ  วรรณพยันต์, 2568) 

ระยะท่ี 1 : การต่ืนรู้  (ต้ังคำถามต่อความรุนแรง, ตระหนักสิทธิ)

ระยะท่ี 2 : การต่อสู้กับ Habitus (ความขัดแย้งภายใน, การท้าทายความเช่ือเดิม)

ระยะท่ี 3 : การสะสมทุนใหม่ (ทุนเศรษฐกิจ ทุนสังคม ทุนวัฒนธรรม ทุนเชิงสัญลักษณ์)

ระยะท่ี 4 : การสร้างอัตลักษณ์ใหม่ (จาก “เหยื่อ” → “ผู้รอดชีวิต/ผู้มีพลัง”)

ระยะท่ี 5 : การเป็นผู้ให้  (การช่วยเหลือผู้อ่ืน,  ขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลง)



 
 

399 JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURINDRA RAJABHAT UNIVERSITY 
Vol. 27 No. 2 (2025) : July - December 

บทสรุป (Conclusion) 
บทความนี้บูรณาการกรอบแนวคิด habitus และ capital ของ Bourdieu แนวคิดสตรีนิยม

แนววิพากษ์ (Radical Feminism) และแนวคิดความงอกงามภายหลังเผชิญเหตุการณ์สะเทือนขวัญ
(Post-Traumatic Growth: PTG) เพ่ืออธิบายกระบวนการเกิดความงอกงามภายหลังประสบความ
รุนแรงในคู่ครองของผู้หญิง โดยการวิเคราะห์เชิงโครงสร ้างและเชิงตัวตนร ่วมกันช่วยให้เห ็น ว่า
ประสบการณ์ความรุนแรงมิได้เป็นเพียงปัญหาในระดับปัจเจก หากแต่สัมพันธ์กับโครงสร้างอำนาจ
ทางเพศ บทบาททางสังคม และการรับรู้เชิงวัฒนธรรมที่หล่อหลอมผ่าน habitus มาอย่างยาวนาน
ผลการสังเคราะห์ชี้ให ้เห็นว่าการเปลี่ยนผ่านจากการนิยามตนเองในฐานะ “เหยื่อ” ไปสู่การเป็น
“ผู้รอดชีวิต” หรือ “ผู้มีพลัง” มิได้เกิดขึ้นโดยฉับพลัน หากเป็นกระบวนการที่ ต้องอาศัยการสะสม
ทุนในหลากหลายมิติ ทั้งทุนทางเศรษฐกิจ ทุนทางสังคม ทุนทางวัฒนธรรม และทุนเชิงสัญลักษณ์ 
ซ่ึงเอ้ือให้ผู้หญิงสามารถต้ังคำถามต่อกรอบความคิดเดิม ท้าทายอำนาจ เชิงโครงสร้าง และสร ้าง 
อัตลักษณ์ใหม่ที่มีความหมายต่อชีว ิตของตนเอง การทำความเข้าใจ PTG ในบริบทนี้จึงช่วย เป ิด
มุมมองว่า การเติบโตภายหลังเหตุการณ์สะเทือนขวัญมิได้หมายถึง การลบล้างบาดแผล หากแต่เป็น
การสร้างความหมายใหม่ท่ามกลางข้อจำกัดเช ิงโครงสร ้าง ส่วนในเชิงปฏิบัติ บทความนี้เสนอว่า  
แนวทางการช่วยเหลือผู้หญิงที่เผชิญความรุนแรงในคู่ครอง ควรดำเนินไปอย่างบูรณาการ ครอบคลุม 
ทั้งระดับปัจเจก ชุมชน และโครงสร้างสังคม โดยการจัดให้มีพ้ืนที่ปลอดภัย การสนับสนุนให้เกิดการ
เล่าเรื่องการเสริมสร้างเคร ือข่ายทางสังคม ตลอดจนการพัฒนานโยบายที่มุ ่งลดความไม่เท่า เทียม 
เชิงอำนาจทางเพศล้วนเป็นปัจจัยสำคัญ ที่เอ้ือต่อการปรับเปลี่ยน habitus และการเกิดความงอก
งามอย่างยั่งยืน  

โดยสรุป การผสานกรอบแนวคิดของ Bourdieu สตรีนิยมแนววิพากษ์ และ PTG ช่วยขยาย
ความเข้าใจต่อประสบการณ์ความรุนแรงในคู่ครองของผู ้หญิงให้ลึกซ้ึงยิ่งขึ้น จากการมองเพียงการ
อยู่รอดไปสู ่การทำความเข้าใจการสร ้างอัตลักษณ์ใหม่ที ่ เข ้มแข็ง มีพลังและมีศักยภาพในการมี  
ส่วนร่วมต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างแท้จริง 
 
 
 
 
 
 



 
 

400 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 (2568) : กรกฏาคม – ธันวาคม 

เอกสารอ้างอิง (References)  

Bourdieu, P.  (1990).  The Logic of Practice.  Stanford University Press. 
       .  (1993).  Sociology in Question.  SAGE Publications. 
Calhoun, L. G., & Tedeschi, R. G.  (2014).  Handbook of Posttraumatic Growth :  

Research and Practice.  Psychology Press. 
Tedeschi, R. G., & Calhoun, L. G.  (1996).  “The Posttraumatic Growth Inventory :  

Measuring the Positive Legacy of Trauma.”  Journal of Traumatic Stress.   
Hooks, bell.  (2000).  Feminist Theory : From Margin to Center.  South End Press. 
Herman, J.  (1992).  Trauma and Recovery.  Basic Books. 
United Nations Office on Drugs and Crime & UN Women.  (2024).  Femicides in 

2023 : Global Estimates of Intimate Partner/Family Member Femicides  
(United Nations publication).  UNODC & UN Women. 


