
1วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

ความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบทวัฒนธรรมอสีาน 
Background and Development of Pong Lang in Isan Culture 

 
ศราวุธ โชติจ ารัส1 ธนภร เพ่งศรี2 และเจริญชัย ชนไพโรจน์3 

Sarawut Choatchamrat1, Thanaporn Bhengsri2 and Jarernchai Chonparot3 
 

Received : October 23, 2018; Revised : November 20, 2018; Accepted : November 23, 2018 
 
บทคัดย่อ (Abstract) 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบท
วัฒนธรรมอีสาน วิธีด าเนินการวิจัยประกอบด้วย การศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยทุก
ประเภท การส ารวจ การสังเกต การสัมภาษณ์ กลุ่มประชากรที่ใช้ในการวิจัย ใช้กลุ่มประชากรแบบ
เจาะจง แบ่งเป็น 3 กลุ่ม ซึ่งประกอบด้วยกลุ่มผู้รู้ ผู้เชี่ยวชาญด้านดนตรีพื้นบ้านอีสาน จ านวน 6 คน 
กลุ่มผู้ปฏิบัติจ านวน 6 คน และกลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป จ านวน 10 คน แล้วน าเสนอผลการวิจัยโดยวิธี
พรรณนาวิเคราะห์ ผลการวิจัยพบว่า ความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบทวัฒนธรรม
อีสาน ยุคเริ่มต้น พ.ศ. 2500-2523 สันนิษฐานว่าโปงลางมีการพัฒนามาจาก 1) เกราะ ซึ่งชาวอีสาน
เรียกว่า เกราะลอ ขอลอ เป็นเครื่องมือใช้เคาะไล่สัตว์ที่แขวนไว้กระท่อมปลายนา 2) เป็นเครื่องมือ
ใช้ตีบอกสัญญาณในวัดเรียกว่า โปง 3) เป็นเครื่องให้สัญญาณที่ใช้แขวนคอสัตว์เลี้ยง วัว ควาย และ 
4) หมากโปงลางโลหะที่ใช้เป็นเครื่องให้สัญญาณในขบวนค้าขายต่างถิ่น เช่น ค้าวัวต่าง และมีการ
พัฒนาจากโปงลางที่ใช้แขวนบนหลังวัวต่าง ต่อมา พ.ศ. 2530-2537 ในยุคที่โปงลางรุ่งเรือง ได้มีลาย
เพลงที่แต่งข้ึนมาประสมบรรเลงแบบรวมวงกับเครื่องดนตรีพ้ืนบ้านชนิดอ่ืน ๆ  บรรเลงประกอบการ
ฟ้อนร า และการบรรเลงเดี่ยว ต่อมา พ.ศ. 2538-2560 ในยุคปรับตัว มีการเปลี่ยนแปลง สร้างสรรค์ 
โดยการน าท านองลายโปงลางเข้ามาดัดแปลงท าเพลงและเต้นร าปราชญ์ดนตรีชาวบ้านที่ช่างสังเกต
และมีปฏิภาณไหวพริบ ได้คิดประดิษฐ์และพัฒนาปรับปรุงรูปแบบโปงลางส าหรับลายเพลงที่ใช้
บรรเลง โดยเลียนแบบมาจากท านองของลายแคน ท านองหมอล า และลายเพลงที่จิตนาการจาก

                                      
1นักศึกษาหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาดุริยางคศิลป์  วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม; Doctor of Philosophy Program in Music, College of music, Mahasarakham University, 
Thailand; e-mail : beerlao2011@hotmail.com 

2วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม; College of music, Mahasarakham University, 
Thailand; e-mail : thanaporn.b@msu.ac.th 

3วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม วิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม ; 
College of music, Mahasarakham University, Thailand; e-mail : chonpairot.J@msu.ac.th 
 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

2

ภาพพจน์ธรรมชาติ จนกระท่ังมีรูปร่างท่อนไม้ร้อยต่อกันเป็นผืน จ านวนตั้งแต่ 6-15 ลูก โปงลางได้มี
การพัฒนาทั้งรูปร่าง เสียง ลักษณะกลวิธีในการบรรเลง ทั้งแบบบรรเลงรวมวง บรรเลงเดี่ ยว และ
บรรเลงร่วมสมัย พร้อมทั้งมีเสียงดังกังวาน ไพเราะอย่างที่ได้ฟังในปัจจุบัน 
ค าส าคัญ (Keywords) : ความเป็นมา, พัฒนาการ, โปงลาง, วัฒนธรรมอีสาน 
 
Abstract 

This research aimed to study background and development of Pong Lang in 
Isan culture.  The methodology includes reviewing of related research, surveying, 
observing, interviewing.  Data are collected from 3 groups of 6 experts of Isan music, 
6 of musicians, and 10 of the other.  The analysis description is used for researching 
report.  The results are that in 1957-1980 (B.C.  2500-2523)  at the beginning of Pong 
Lang history, Pong Lang is developed from 1)  Kro, which Isan people called Kroloor 
Kholo.It is a tool that is hanging at the roof of the cottage for eviction the animals. 2) 
It is a tool for telling time at the temple that is called Pong.  3 )  It is also a tool for 
signaling of animals such as cow and buffalo of the merchant.  And it is developing 
from Pong Lang that is hanged on the back of buffalo and cow.  Then after, in 1987-
1994 is a prosperous term of Pong Lang. Songs for playing with the other Isan musical 
instruments are created and also for other performances such as dancing and solo. 
In the adaptation era of Pong Lang 1995- 2017, it has the change and creation by 
having melody of Pong Lang’ s song to create new songs for dancing and listening. 
The songs are created by the Isan music experts.  They use the melody of Khaen, 
Morlam melody, and the imagine of nature to create the Pong Lang as a musical 
instrument that includes 6-15 of logs. At the moment, Pong Lang is developed in the 
shape, sound, and techniques for playing as the band, solo, and also for 
contemporary music. 
Keywords : History, Development, Pong Lang, Isan Culture 
 
บทน า (Introduction) 

ดนตรีพ้ืนบ้านเกิดจากความคิดสร้างสรรค์ของชาวบ้านที่น าเอาวัสดุที่มีในท้องถิ่นมา
ประดิษฐ์เป็นเคร่ืองดนตรีพ้ืนบ้าน ตามภูมิปัญญาของตน เพ่ือความบันเทิง และสนองต่อความเชื่อ
ของตน ดนตรีพ้ืนบ้านดั้งเดิมจะเป็นเพียงการขับร้อง แต่ต่อมาชาวบ้านได้คิดประดิษฐ์เครื่องดนตรี
พ้ืนบ้านขึ้นใช้บรรเลงประกอบการขับร้อง ลักษณะเครื่องดนตรีพ้ืนบ้านทุกหนแห่งคงสืบทอดมา
ตั้งแต่สมัยโบราณเครื่องดนตรีที่เก่าแก่ที่สุดถือก าเนิดในยุคหิน ได้แก่ ระนาดหิน (Lithopone) ที่ขุด
พบในประเทศเวียดนาม จ านวน 9 ถึง 10 ชุด เมื่อปี ค.ศ. 1950 แต่ละชุดประกอบด้วยแท่งหินแคน



3วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

และยาวระหว่าง 5 -8 แท่ง เมื่อตีด้วยไม้ตีจะให้เสียงสูงต่ า เรียงล าดับกันไม่มีผู้ใดทราบเหตุผลในการ
สร้างระนาดหิน แต่ถ้าสันนิษฐานว่าน่าจะเกิดจากความคิดสร้างสรรค์ของมนุษย์ที่มีอารมณ์สุนทรียะ
ทางดนตรี เพราะในสมัยนั้นมนุษย์รู้จักวิธีสลักหินเป็นแท่งอย่างในยุคหินใหญ่ ไม่เพียงแต่กะเทาะหิน
ออกมาเป็นแผ่นเล็กๆ เพ่ือใช้ท าขวาน หัวหอก และอาวุธอ่ืนๆ อย่างในยุคหินเหล็ก มนุษย์ผู้มีดนตรี
ในหัวใจ น่าจะได้ทดลองจนได้ความรู้ว่าหินแท่งสั้นให้เสียงสูงกว่าหินแท่งยาว ซึ่งเป็นหลักธรรมชาติ
การก าเนิดเสียงของเครื่องดนตรีประเภท Idiophones (Karintr, 2001 : 36) ดนตรีบางชนิดสืบ
ต่อมาตั้งแต่บรรพกาลแต่หากไม่มีการพัฒนาในรูปลักษณะระบบเสียงและวิธีการเล่นและอยู่ใน
ท้องถิ่นที่ไม่เจริญจึงถูกเรียกว่าดนตรีพ้ืนบ้านส าหรับประเทศไทยในด้านศิลปะการดนตรีมีทั่วทุก
ภูมิภาคโดยเฉพาะภาคตะวันออกเฉียงเหนือหรือที่เรียกทั่วไปว่าภาคอีสานดนตรีพ้ืนบ้านคือดนตรีที่
แต่งขึ้นโดยนักดนตรีพ้ืนบ้าน ด้วยเนื้อหา ส านวนและส าเนียงของชาวบ้าน และถ่ายทอดสืบต่อกัน
ด้วยความจ า (Chonparot, 1983 : 10-11) ดนตรีพื้นบ้านอีสานแบ่งออกตามลักษณะของดนตรีไทย
คือ ดีด สี ตี เป่า เครื่องดนตรีประเภทตีที่เป็นรู้จักคือกันทั่วไปคือโปงลางนิยมและแพร่หลายในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย รวมทั้งขยายไปยังทุกภูมิภาคของไทย ก่อนหน้าที่โปงลางจะ
ได้รับการพัฒนาจนมีรูปแบบกลายเป็นเครื่องดนตรีที่เห็นอยู่ในปัจจุบันนี้ มีคนรู้จักโปงลางในรูปแบบ
ที่แตกต่างไปทั้งในด้านรูปร่างลักษณะ และการใช้สอย ถูกพัฒนาปรับปรุงรูปร่าง และวิธีการบรรเลง 
ซึ่งเครื่องดนตรีลักษณะนี้ยังสามารถพบเห็นในดินแดนอ่ืนแต่ไม่เหมือนกันทั้งหมดเป็นเพียงแต่
คล้ายกัน ดังเครื่องดนตรีของคนป่าในแอฟริกากลางยังมีลักษณะคล้ายโปงลาง เครื่องตีหรือเครื่อง
ก ากับจังหวะจัดว่าเป็นเครื่องดนตรีเก่าแก่ของโลก เพราะมนุษย์รู้จักการเคลื่อนไหวจังหวะของ
ร่างกายโดยธรรมชาติอยู่แล้ว และภายหลังมีการปรับปรุงมาเป็นการเต้นร า การกระทืบเท้า การตบ
มือ การเคลื่อนไหวของร่างกายเพ่ือประกอบจังหวะการเต้นร าเหล่านั้น แล้วจึงวิวัฒนาการมาถึงขั้น
ประดิษฐ์เครื่องตีประกอบจังหวะจากวัสดุในธรรมชาติที่หาได้จากหลักฐานการขุดค้นทางโบราณคดี
สมัยก่อนประวัติศาสตร์ พบว่าเครื่องก ากับจังหวะที่มนุษย์ยุคหินใช้ประกอบการเต้นร า คือ เครื่อง
เขย่าชนิดเป็นห่วง เครื่องตีที่อยู่ในความนิยมของภาคตะวันออกเฉียงเหนือ และได้รับการยอมรับ
จากชาวไทยและชาวต่างชาติ คือ “โปงลาง” ซึ่งเป็นเครื่องตีที่จัดอยู่ในประเภทบรรเลงท านองได้ 
และเมื่อเอ่ยถึง “โปงลาง” หลายคนอาจจะเข้าใจไม่ตรงกัน เช่น คนหนุ่มสาวอาจจะนึกถึงระนาด
ใหญ่ของชาวอีสาน แต่คนเฒ่าคนแก่อาจจะนึกถึงกระดึงสัมฤทธิ์ที่แขวนไว้กับ “วัวต่าง” หรือกระดึง
ที่แขวนไว้กับ “วัวต่าง”หรือกระดึงโลหะที่แขวนไว้กับคอควาย แต่ส าหรับคนที่เป็นหมอแคน (คนเป่า
แคน) อาจจะนึกถึงลายแคนที่ชื่อ “ลายโปงลาง”ซึ่งเป็นท านองลายเพลงพ้ืนบ้านอีสาน และ
นอกจากนี้ โปงลางยังเป็นเครื่องดนตรีที่มีความเก่าแก่ตั้งแต่สมัยโบราณ ซึ่งเป็นมรดกอันล้ าค่าจาก
บรรพบุรุษของชาวอีสาน ควรที่จะได้รับการอนุรักษ์และพัฒนาส่งเสริม และเผยแพร่แก่ชนรุ่นหลังให้
เห็นคุณค่าและตระหนักถึงความส าคัญของดนตรีพ้ืนบ้านอีสานและยังเป็นการสนองนโยบายของ
ชาติอีกด้วย (Saengnil, 1993 : 3 - 4) โปงลางเครื่องดนตรีพ้ืนบ้านของชาวอีสาน เป็นเครื่องดนตรี
อีกชนิดหนึ่งที่จัดอยู่ในกลุ่มประเภทเครื่องตี แต่มีลักษณะที่โดดเด่นกว่าเครื่องตีชนิดอ่ืน กล่าวคือ 
เป็นเครื่องตีที่สามารถตีเป็นท านอง และจังหวะไปพร้อมกันได้ หรือที่เรียกว่า Melodic Percussion 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

4

ซึ่งหมายถึงเครื่องดนตรีที่เกิดเสียงด้วยการใช้ค้อนเคาะลงบนสายลวดขึง แผ่นไม้ หรือแผ่นโลหะ ให้
เกิดเสียงเป็นท่วงท านองและจังหวะไปพร้อมกัน (Khammong, 1979 : 23) โปงลางมีวิวัฒนาการมา
ตามล าดับซึ่งในสมัยแรกเริ่มท ากันอย่างเรียบง่ายด้วยความส าคัญดังกล่าวจึงเป็นเหตุให้ ผู้วิจัยมี
ความประสงค์ที่จะท าการศึกษาเกี่ยวกับความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบทวัฒนธรรม
อีสาน โดยจะเป็นการอนุรักษ์ดนตรีพื้นบ้าน การน าไปใช้ประโยชน์ในการยกระดับของดนตรีพ้ืนบ้าน
ให้เป็นท่ีเข้าใจและรู้จักอย่างกว้างขวางออกไป  ซึ่งคาดว่าจะสามารถเผยแพร่วัฒนธรรมดนตรี
พ้ืนบ้านอีสานสู่ภูมิภาคอ่ืนต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย (Research Objectives) 
 เพ่ือศึกษาความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบทวัฒนธรรมอีสาน 
 
วิธีด าเนินการวิจัย (Research Methods) 
 การวิจัยครั้งนี้ใช้ระบบวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยเก็บรวบรวมข้อมูล
จากเอกสารทางวิชาการ หนังสือ ต ารา งานวิจัย สื่อนวัตกรรม และข้อมูลจากการลงภาคสนาม ด้าน
เนื้อหาการวิจัยอาศัยแนวคิดทฤษฎี ประกอบด้วย ทฤษฎีประวัติศาสตร์ ทฤษฎีการแพร่กระจายทาง
วัฒนธรรม ทฤษฎีนิเวศวิทยาวัฒนธรรมโดยศึกษาข้อมูลภาคสนาม (Field Study) จากการสัมภาษณ์
มาท าการวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยโดยใช้ข้อมูลดังนี้  1) ศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง เช่น วิทยานิพนธ์ บทความ 2) ศึกษาภาคสนาม ด้านเนื้อหาวิจัย การสัมภาษณ์ โดย
พิจารณาจากประเด็นวัตถุประสงค์ของการวิจัยน ามาแยกแยะ จัดกลุ่มสร้างหัวข้อค าถามลงใน
เครื่องมือ และ 3) การสัมภาษณ์ใช้การสัมภาษณ์แบบเจาะจง โดยก าหนดกลุ่มเป้าหมาย 3 กลุ่ม 
ประกอบด้วย กลุ่มผู้รู้ ผู้เชี่ยวชาญ (Key Informants) 6 ท่าน กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informants)  
6 คน และกลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป (General Informants) 10 คน 

 
ผลการวิจัย (Research Results) 

การวิเคราะห์องค์ความรู้ความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบทวัฒนธรรมอีสาน 
ผู้วิจัยพบว่า จากความเป็นมาของโปงลางนั้น อาจสรุปได้ว่า ไม่มีหลักฐานแน่ชัดว่าโปงลางเกิดขึ้น
เมื่อใด แต่จากการศึกษาจากข้อมูลดังกล่าวพอทราบได้ว่าโปงลางเกิดขึ้นได้จากค าบอกเล่า เรื่องเล่า
ต่าง ๆ ซึ่งสรุปจากเรื่องราวมุขปาฐะ ข้างต้นแบ่งได้เป็น 3 มุขปาฐะ ดังนี้ 

มุขปาฐะเรื่องแรก ก่อน- 2500 โปงลางเกิดจากการเคาะไม้ กาฬสินธุ์เรียกว่า เกราะลอ
ขอลอ หมากขอลอ ร้อยเอ็ดเรียกว่าหมากเติดเติ่ง ผู้ไทยหมากกิ้งก่อม มีเรื่องเล่าว่าสมัยก่อนว่าภาค
อีสานยังเป็นป่าดง มีต้นไม้อยู่หนาทึบชาวบ้านจะต้องท ามาหาเลี้ยงชีพด้วยการหักล้างถางพงเพ่ือท า
เป็นไร่นา หลังจากปลูกพืชพันธุ์เสร็จแล้วก็ต้องดูแลรักษาไม่ให้ฝูงสัตว์มากินพืชพันธุ์ที่ปลูกไว้ พอถึง
ฤดูเก็บเกี่ยวฝูงสัตว์ป่าที่มีอยู่เป็นอันมากจะยกฝูงมากินพืชผลเสมอ ชาวบ้านต้องพยายามขับไล่โดย



5วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

ใช้อาวุธปืนหินผาหน้าไม้ยิงไล่สัตว์และไล่ฝูงสัตว์ที่มากินพืชไร่ด้วยเสียงเคาะไม้เพ่ือข่มขวัญไปด้วย 
หากเป็นช้างจะตีบอกสัญญาณเพ่ือให้เพ่ือนบ้านที่อยู่ใกล้บริเวณได้ระวังอันตราย ดังนั้นเถียงนา 
(กระท่อมกลางไร่นา) สมัยก่อนจึงมักจะมีท่อนไม้ผูกเชือกแขวนไว้ส าหรับเคาะไล่สัตว์ เมื่อสัตว์ที่มา
กินพืชพันธุ์ได้ยินเสียงชาวบ้านเคาะไม้ก็จะหนีไป การเคาะไม้นี้ท าให้เกิดเสียงดังอึกกระทึก ก้อง
กังวาน มีทั้งเสียงแหลมเสียงทุ้ม ต่างระดับเสียงกันไป เสียงดังกล่าวจึงเป็นแรงดลใจให้นักดนตรี 
ปราชญ์ชาวบ้านคิดประดิษฐ์โปงลางขึ้น 

มุขปาฐะเรื่องที่สอง โปงลางเกิดจากผู้คิดท าเครื่องเคาะด้วยไม้เลียนเสียงโปงลาง ใน
ความหมายด้ังเดิมโปงลาง หมายถึง หมากโปงที่ท าด้วยไม้ไผ่ที่แห้งแล้ว  หรือลูกกระดิ่งแขวนคอวัว  
ท าด้วยทองสัมฤทธิ์ ลักษณะภายในกลวงใช้เชือกร้อยติดกันหลายลูกหรือเป็นชุดและใช้ผูกบนต่างวัว  
(ภาชนะบรรทุกสิ่งของบนหลังวัว)  ในกองคาราวานค้าขายเพ่ือเรียกความสนใจให้ผู้คนมาซื้อสินค้า  
บางทีนายฮ้อย (พ่อค้า) ก็เอากระดิ่งที่ร้อยติดกันนั้นมาบรรเลงร่วมกับเครื่องดนตรีแคน เพ่ือให้เกิด
ความไพเราะท าให้มีผู้เข้ามาชมและผู้มาซื้อสินค้ามากขึ้น เนื่องจากโปงลางเป็นของสูงส าหรับกอง
คาราวาน จึงไม่นิยมน ามาใช้บรรเลงบ่อยนัก แต่ถ้ามีพิธีทางไสยศาสตร์เกี่ยวกับ ความเชื่อโชคลาง
และความเป็นสิริมงคลในการเดินทาง นายฮ้อยจะน าหมากโปงมาเขย่าด้วยความยินดีเมื่อมีผู้คิดถึง 
เสียงโปงลางอันเก่าแก่ดังภาพที่ 1 

 

 
 

ภาพที่ 1 โปงลางเครื่องให้สัญญาณในขบวนวัวต่าง ณ วัดหนองแวง อ าเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น 
ที่มา : Chotchamrat (2017) 
 

ดังนั้นจึงมีการพยายามหาเครื่องดนตรีอ่ืนมาเคาะเลียนเสียงโปงลาง หมอแคนก็เป่าแคน
เลียนเสียงโปงลางในกองคาราวาน หมอเคาะหมากเกราะลอก็เคาะหมากเกราะลอ เลียนเสียง
โปงลางเช่นเดียวกัน ช่างท าเครื่องดนตรีชาวบ้านก็ทดลองท าโปงลางจากไม้ไผ่ ไม้มะหาด และไม้เนื้อ
แข็งอ่ืน ๆ ตั้งแต่โปงลาง 6 เสียง 7 เสียง มี 6 ลูก 9 ลูก 13 ลูก 15 ลูก จนกลายมาเป็นโปงลางที่ท า
ด้วยไม้มะหาดซึ่งมีลักษณะเช่นในปัจจุบันดังภาพที่ 2 

 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

6

 
 

ภาพที่ 2 โปงลาง 6 ลูก 
ที่มา : Chotchamrat (2017) 
 
มุขปาฐะเรื่องท่ีสาม 

จากเรื่องเล่าของนายเปลื้อง ฉายรัศมี กล่าวว่า โปงลางในจังหวัดกาฬสินธุ์ ที่มีท้าวพรหม
โคตร เป็นชาวลาวที่อพยพมาอยู่บ้านกลางหมื่น ซึ่งเป็นสถานที่ตั้งเมืองกาฬสินธุ์ในระยะแรก ต่อมา
ท้าวพรหมโคตร ได้ย้ายมาอยู่ที่บ้านกลางเหมือน อ าเภอเมืองกาฬสินธุ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ และได้
ถ่ายทอดการตีเกราะลอให้แก่นายปาน นายปานได้เปลี่ยนเกราะลอ จาก 6 ลูก เป็น 9 ลูก มี 5 เสียง 
คือ โด เร มี ซอล ลา เมื่อนายปานเสียชีวิต นายขานน้องชายนายปาน ได้รับการถ่ายทอดการตี 
เกราะลอ และนายขานนี่เองที่เป็นผู้ถ่ายทอดการตีเกราะลอให้ นายเปลื้อง ฉายรัศมี และต่อมาเป็นผู้
คิดประดิษฐ์จัดระบบเสียงและถ่ายทอดให้กับผู้สนใจ ยุครุ่งเรือง (2530 -2537) และ ยุคปรับตัว 
(2538-2560) จนถึงนายเปลื้อง ฉายรัศมี ศิลปินแห่งชาติสาขาศิลปะการแสดง (ดนตรีพ้ืนบ้าน) ปี 
พ.ศ. 2529 ที่ได้เป็นผู้ประยุกต์ ปรับปรุง จนเป็นโปงลางที่เห็นอยู่ทุกวันนี้ 

 

 
 

ภาพที่ 3 โปงลาง 12 ลูกสถาบันวิจัยศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 
ที่มา : Chotchamrat (2017) 
 

จากเรื่องเล่าทั้ง 3 เรื่องของโปงลางดังกล่าวมีข้อสังเกตว่า โปงลางในปัจจุบันนั้นอาจมีต้น
ก าเนิดมาจากทั้งสามเรื่องรวมกัน โดยในค าบอกเล่าแรกกล่าวถึงการเคาะไม้ของชาวบ้านเพ่ือไล่สัตว์
ไม่ให้มาท าลายพืชผล แน่นอนว่าเสียงที่เกิดขึ้นของแต่ละเสียงของการเคาะหรือตีนั้นย่อมไม่เท่ากัน 
เมื่อตีประสานกันย่อมเกิดเสียงหลายเสียงและประสานกันท าให้ชวนฟัง และท าให้ผู้ได้ฟังเกิดแนวคิด
ว่าถ้าเราน ามาร้อยเรียงกันตามล าดับ แล้วเคาะคงจะมีความไพเราะกว่านี้ได้ และในค าบอกเล่าที่สอง



7วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

ก็เป็นไปได้ว่าเสียงโปงลางบนหลังวัวต่างนั้น ไพเราะแต่ไม่อาจน ามาบรรเลงได้บ่อยนักเพราะมีความ
เชื่อเรื่องไสยศาสตร์เข้ามาเกี่ยวข้อง จึงต้องหาวัสดุอื่นมาประดิษฐ์เป็นโปงลางแทน และค าบอกเล่าที่
สามนั้นก็ยังมีผู้ที่ร่วมอยู่ในเหตุการณ์นั้นมีชีวิตอยู่ คือ นายเปลื้อง ฉายรัศมี ศิลปินแห่งชาติ สาขา
ศิลปะการแสดงดนตรีพ้ืนบ้าน จากข้อมูลทั้งหมดอาจสรุปได้ว่า “โปงลาง” ที่เห็นในปัจจุบันนั้น มี
พัฒนาการ มาจาก เกราะลอ หรือ ขอลอ และโปง ซึ่งเป็นเครื่องมือใช้เคาะหรือตีบอกสัญญาณต่าง ๆ 
หรือใช้แขวนคอสัตว์เลี้ยง เช่น วัว ควาย เพ่ือให้ทราบถึงต าแหน่งที่อยู่ของสัตว์เลี้ยงเหล่านั้น และมี
พัฒนาการจากโปงลางที่ใช้แขวนบนหลังวัวต่าง โดยมีปราชญ์ดนตรีชาวบ้าน ที่ช่างสังเกตและมี
ปฏิภาณไหวพริบ ได้คิดประดิษฐ์และพัฒนาปรับปรุงรูปแบบมาเรื่อย จนกระทั่งมีรูปร่างและเสียงที่
ไพเราะอย่างที่ได้เห็นได้ฟังในปัจจุบันและพัฒนาเป็นเครื่องดนตรีประเภทตีชนิดหนึ่ง ซึ่งปัจจุบันได้
เป็นที่นิยมและแพร่หลายในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย รวมทั้งขยายไปยังทุกภูมิภาค
ของไทย ก่อนหน้าที่โปงลางจะได้รับการพัฒนา จนมีรูปแบบกลายเป็นเครื่องดนตรีที่เห็นอยู่ใน
ปัจจุบันนี้ มีคนรู้จักโปงลางในรูปแบบที่แตกต่างกันไปท้ังในด้านรูปร่างลักษณะ และการใช้สอย 

1. ยุคเริ่มต้น พ.ศ. 2500-2523 สันนิษฐานว่าโปงลางมีการพัฒนามาจาก 1) เกราะ ซึ่งชาว
อีสานเรียกว่า เกราะลอขอลอ เป็นเครื่องมือใช้เคาะไล่สัตว์ท่ีแขวนไว้กระท่อมปลายนา 2)เป็น
เคร่ืองมือใช้ตีบอกสัญญาณในวัดเรียกว่า โปง 3)เป็นเครื่องให้สัญญาณที่ใช้แขวนคอสัตว์เลี้ยง วัว 
ควาย และ 4)หมากโปงลางโลหะที่ใช้เป็นเครื่องให้สัญญาณในขบวนค้าขายต่างถิ่น เช่น ค้าวัวต่าง 
และมีการพัฒนาจากโปงลางที่ใช้แขวนบนหลังวัวต่าง นายเงิน ภาระผุด ศิลปินโปงลางในเขตจังหวัด
กาฬสินธุ์ ปัจจุบันอายุ 83 ปี ได้มีการพัฒนาโปงลางในด้านลายเพลง และรับใช้ในบริบทวัฒนธรรม
อีสาน โดยมีการว่าจ้างในการตีโปงลางแห่ในบุญกฐิน โดยใช้โปงลางบรรเลงบนเกวียน เป็น
ระยะเวลาประมาณ 5 ปี เมื่อโปงลางเป็นที่รู้จักจึงมีคนว่าจ้างไปบรรเลงในเวทีมวยประจ าจังหวัด
กาฬสินธุ์ ต่อมามีการน าเครื่องดนตรีมาประสมวงได้แก่ แคน และพิณ ส่วนเครื่องประกอบจังหวะ 
คือ ฉิ่ง ฉาบเริ่มเป็นที่นิยมมากขึ้น พ.ศ. 2511 นายเปลื้อง ฉายรัศมี ได้พบกับนายประชุม อินทรตูล 
ซึ่งเป็นเจ้าหน้าที่ป่าไม้ อ าเภอเมือง จังหวัดกาฬสินธุ์ ได้ชักชวนตั้งวงโปงลางประจ าส านักงานป่าไม้
จังหวัด นอกจากจะมีเครื่องดนตรีและเครื่องประกอบจังหวะแล้ว ยังมีฟ้อนร าประกอบโปงลาง เช่น 
ร าซวยมือ ร าภูไท เป็นต้น วงโปงลางกาฬสินธุ์ได้รับความนิยมตลอดมา และได้มีการบันทึกแผนเสียง
และเทปคาสเซ็ท จ าหน่ายให้กับผู้สนใจอีกด้วย โปงลางจึงเป็นเครื่องดนตรีที่มีถิ่นก าเนิดจากจังหวัด
กาฬสินธุ์และเป็นความภาคภูมิใจของคนกาฬสินธุ์ทุกคนที่มีเครื่องดนตรีเป็นสัญลักษณ์ประจ า
จังหวัดโดยบรรเลงในท านองหมอล าและลูกทุ่ง ภายหลังระยะต่อมาประมาณ ปี พ.ศ. 2516 เป็นต้น
มาจึงมีผู้คิดก่อตั้งวงโปงลางได้แก่ วงโปงลางหนองสอ บ้านหนองสอ ต าบลล าปาว อ าเภอเมืองวง
หนุ่มมะพร้าวห้าวสาวดอกคูณ ต าบลกุดหว้า อ าเภอกุฉินารายณ์ วงศศิธรโปงลาง บ้านโพน ต าบล
บ้านโพน อ าเภอค าม่วง วงสงวนศิลป์โปงลาง บ้านจาน ต าบลโนนจาน อ าเภอนาคูจังหวัดกาฬสินธุ์ 

2. ยุครุ่งเรือง พ.ศ. 2530-2537 ในยุคที่โปงลางรุ่งเรือง พ่อเปลื้อง ฉายรัศมี เป็นผู้ที่มี
ความสามารถด้านดนตรีและการแสดง ท างานในกรมป่าไม้ ชลประทาน ดูแลพร้อมกับ นายประชุม 
อินทรตูล เจ้าหน้าที่ป่าไม้ เป็นคนรักสนุกสนาน เลยชักชวนนายเปลื้อง มาท าวงโปงลางของ



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

8

ชลประทาน ชื่อว่า “วงประชุมโปงลาง” ของกรมป่าไม้ นายเปลื้องท างาน 2 ที่ คือ กรมป่าไม้ และ 
กรมชลประทาน มีการอัดแผ่นเสียง เมื่อโปงลางเป็นที่รู้จักโดยผู้พัฒนาโปงลาง คือนายเปลื้อง ฉาย
รัศมี และ นายอลงกต ค าโสภา ได้พัฒนาทั้งรูปร่าง ระบบเสียง ลายเพลง (ท านอง) การประสมวง 
พร้อมทั้งมีการก่อตั้งวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด สถาบันที่มีบทบาทในการพัฒนาดนตรีและ
ศิลปะการแสดงวงโปงลาง ส าหรับในสถาบันอุดมศึกษาได้รับอิทธิพลในระยะที่โปงลางเป็นที่รู้จัก คือ 
วิทยาลัยครูมหาสารคาม ก่อตั้งวงแกนอีสาน วิทยาลัยครูอุบลราชธานี ก่อตั้งวงโปงลางอุบล และ
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม ก่อตั้งชมรมดนตรีและนาฏศิลป์พ้ืนเมืองขึ้น ต่อมา ได้
ก่อตั้งวิทยาลัยนาฏศิลปกาฬสินธุ์ ก็ได้พัฒนาดนตรีและศิลปะการแสดงวงโปงลาง และวิทยาลัยนาฏ
ศิลปนครราชสีมา รับผิดชอบด้านดนตรีและศิลปะการแสดงอีสานใต้เป็นโปงลางแบบผสมวัฒนธรรม
ดนตรีอีสานใต้โปงลางเริ่มมีการรู้จักอย่างมากขึ้น โดยมีการว่าจ้างไปแสดงในทุก ๆ ที่ต่างภูมิภาค 
ครั้งหนึ่งเกิดอุบัติเหตุขณะเดินทางไปท าการแสดง นักดนตรีและนักแสดงของวิทยาลัยนาฏศิลป
กาฬสินธุ์ เสียชีวิตเป็นจ านวนมาก และเป็นข่าวดังไปทั่วประเทศ จึงท าให้โปงลางได้รู้จักมากยิ่งขึ้น 
และเม่ือสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ทรงรับทราบข่าว ทรงห่วงใย และมีพระ
เมตตา ภายหลังจึงเสร็จพระราชด าเนินมายังวิทยาลัยนาฏศิลปกาฬสินธุ์ ทรงโปงลาง เป็นที่ปราบ
ปลื้มแก่พสกนิกรทั่วไป จากนั้นมาโปงลางจึงเป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวางมากยิ่งขึ้น เมื่อนักศึกษาทั้ง
วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด และวิทยาลัยนาฏศิลปกาฬสินธุ์ และสถาบันการศึกษาต่าง ๆ จบ
การศึกษาได้ไปท างานเป็นครูในโรงเรียนสถานศึกษาต่าง ๆ ได้มีการก่อตั้งวงโปงลางขึ้นตาม
สถานศึกษาโรงเรียนที่สังกัด จากนั้นวงโปงลางจึงแพร่หลายในโรงเรียนประถมและมัธยม เช่น 
โรงเรียนในจังหวัดกาฬสินธุ์ และโรงเรียนมัธยมอ่ืน ๆ ในภาคอีสาน เกิดมีวงโปงลาง โรงเรียนหลาย
แห่งในอีสานในยุคที่โปงลางรุ่งเรือง ได้มีลายเพลงที่แต่งขึ้นมาประสมบรรเลงแบบรวมวงกับเครื่อง
ดนตรีพ้ืนบ้านชนิดอ่ืน ๆ บรรเลงประกอบการฟ้อนร า และการบรรเลงเดี่ยวพัฒนาทั้งรูปร่าง ระบบ
เสียง ลายเพลง (ท านอง) การประสมวงกับเครื่องดนตรีพื้นบ้านอีสานประเภทอ่ืน ๆ  
 3. ยุคปรับตัว (เปลี่ยนแปลง) ต่อมา พ.ศ. 2538-2560 ปัจจุบันโปงลางได้รับความนิยม
มากขึ้นท าให้วงโปงลางมีการปรับปรุง พัฒนารูปแบบของเสียงให้กังวานมากขึ้น โดยใช้เครื่องขยาย
เสียงไฟฟ้าเพ่ิมเข้ามาในวงโปงลาง มีการเพิ่มลูกโปงลางและเพ่ิมเสียงโปงลางมากข้ึนจาก 5 เสียงเป็น 
6 เสียง และ 7 เสียงตามล าดับ ตรงตามระบบเสียงแคนและระบบเสียงสากล ระดับบันไดเสียงที่
นิยมเล่นคือ Aไมเนอร์ สเกล มีการน าเสนอการแสดงแบบผสมที่หลากหลาย การโชว์วงที่แปลกตา 
การแข่งขันโดยก าหนดกติกาที่มากขึ้น ระยะนี้โรงเรียนประถม มัธยมศึกษา และสถาบันการอดุม
ศึกษา มีการก่อตั้งวงโปงลางเป็นจ านวนมาก ทั้งในภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภูมิภาคอ่ืน ส าหรับ
โปงลางที่มีชื่อเสียงคือ วงโปงลางสะออน มีการปรับเปลี่ยนเครื่องแต่งกาย เพลง รูปแบบการน าเสนอ
ผสมกับคอนเสิร์ตสมัยนิยม จากกระแสนิยมดนตรีตะวันตกเข้ามาถ่ายทอดผ่านสื่อต่าง ๆ ทั้งวิทยุ 
โทรทัศน์ ไดรับความนิยมจากคนรุ่นใหม่ในปัจจุบันมากท าให้ดนตรีโปงลางอีสานไดรับผลกระทบด้วย 
 
 



9วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

อภิปรายผลการวิจัย (Research Discussion) 
 การวิเคราะห์องค์ความรู้ ความเป็นมาและพัฒนาการของโปงลางในบริบทวัฒนธรรมอีสาน 
ผู้วิจัยน ามาตีความอภิปรายผลดังต่อไปนี้ 
 โปงลางอย่างที่ผู้คนเข้าใจในปัจจุบันเกี่ยวข้องในบริบทในสังคมเศรษฐกิจการเกษตรแบบท า
นาการก่อก าเนิดอาศัยมิติทางวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงมุขปาฐะเข้าด้วยกัน ถึงแม้การก าเนิดโปงลางจะ
ผ่านช่วงเวลาที่ไม่นานนัก มีเพียงค าบอกเล่าสืบต่อกันมาไม่มีการจดบันทึก และต้องอาศัยหลักฐาน
เครื่องดนตรีและแผ่นบันทึกเสียง และโปงลางเป็นเครื่องดนตรีที่ถูกพัฒนามาจากเครื่องใช้ในสังคม
เกษตรเมื่อน ามาเทียบเสียงกับเครื่องดนตรีอีสานที่เป็นระบบเสียงแม่บทคือ แคนเนื่องจากมีระบบ
เสียงที่กลมกลืน สามารถน าเพลงแคนที่เรียกว่า ลาย มาบรรเลงได้ด้วย ต่อมาน าพิณ และโหวดเข้า
มาผสมวง สร้างท านอง สร้างเพลงร้อง ตลอดจนคิดประดิษฐ์ท่าฟ้อนร าประกอบท าให้เป็นที่นิยม
อย่างต่อเนื่อง ต่อมาหน่วยงานราชการและเอกชนเกิดความสนใจจึงหันมาส่งเสริมในฐานะเป็น
ศิลปวัฒนธรรมของท้องถิ่น สอคล้องกับ Kornkaew (2008) กล่าวว่า วงโปงลางได้รับการจัดตั้งและ
พัฒนาโดยสถานศึกษาต่าง ๆ ในภาคอีสาน ท าให้มีการฟ้ืนฟูและเผยแพร่ศิลปะพ้ืนบ้านอีสานอย่าง
แพร่หลาย ปี พ.ศ. 2522 กรมศิลปากรได้ประกาศจัดตั้งวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดขึ้นเป็นแห่งแรก
ของภาคอีสาน โดยมีหน้าที่ศึกษาค้นคว้า รวบรวมผดุงรักษา ส่งเสริมพัฒนา และเผยแพร่ดนตรี และ
นาฏศิลป์พื้นบ้านอีสานได้น าภูมิปัญญาพ้ืนบ้านมาพัฒนาวงโปงลาง เช่น การน าโหวดมาบรรเลงในวง
โปงลางจนเป็นที่ยอมรับโดยทั่วไปการพัฒนารูปแบบของพิณ (ซุง) ให้มีรูปทรงสวยงาม พัฒนาให้เป็น
พิณไฟฟ้า เบสไฟฟ้าการแต่งท านองเพลง (ลาย) การถ่ายทอดลายเพลงแบบดั้งเดิม เพ่ือประกอบการ
สอนและการแสดงการประดิษฐ์ท่าฟ้อนในวงโปงลางเป็นการชุดการแสดงต่าง ๆ อย่างต่อเนื่อง ชาว
อีสานด าเนินชีวิตภายใต้ภูมิวัฒนธรรม ซึ่งเกี่ยวข้องกับการอยู่อาศัยท ามาหากินเป็นสังคม
เกษตรกรรมโดยเฉพาะการท านาท าไร่ของอีสานได้หักล้างถางพงแทรกตัวตามผืนป่า ท าการ
เพาะปลูกในสมัยก่อนความเป็นผืนป่าดงป่าทึบ ท าให้มีสัตว์ยังคงมีมาก ผู้คนที่ต้องอาศัยตามชายป่า
ดงต้องเผชิญกับสัตว์ป่าที่เข้ามาบุกรุกเป็นประจ า จึงสร้างเครื่องให้สัญญาณ คือ “เกราะ” ตีเกราะ
เคาะไม้เพ่ือขับไล่หมู่สัตว์ อีกประการหนึ่งกรณีช้างซึ่งเป็นสัตว์ใหญ่อาจท าอันตรายผู้คนที่คอยเฝ้า
พืชผล ผู้ที่พบเห็นจึงตีเกราะเพ่ือให้สัญญาณเพ่ือนคนอ่ืนที่อยู่ละแวกเดียวกันให้ระวัง ชีวิตที่ผูกพัน
กับท้องไร่ท้องนาได้เวลาถึงวันเพ่ือผ่อนคลายความเครียดที่ต้องใช้เวลานานจึงเป็นสาเหตุที่ท าให้ต้อง
เพ่ิมจ านวนให้เป็นลักษณะดนตรี ในระยะแรกคงเป็นเพียงระดับเสียงที่ต่างระดับ  ใช้ตีบรรเลงตาม
ท้องไร่ปลายนา วัสดุที่น ามาท าคือ แก่นไม้แห้งมีเสียงกังวานถากให้ได้รูปทรงพอเหมาะ นับเป็น 
นวัตกรรม หรือ เป็นเทคโนโลยีที่ผู้คนในบริบทนิเวศตามนี้ค้นพบ สอดคล้องกับทฤษฎีนิเวศวิทยา
วัฒนธรรมของ Wannasiri (1997: 99-101) ให้ความหมายนิเวศน์วิทยาว่า “คือการปรับตัวให้เข้า
กับสภาวะแวดล้อม ซึ่งเป็นผลกระทบจากการปรับตัวเข้ากับสภาวะแวดล้อม ของมนุษย์แต่ละสังคม 
และเป็นสาเหตุหนึ่งที่มีผลท าให้เกราะ หรือที่เรียกแตกต่างกันออกในแต่ละท้องที่ คือ ขอลอ
เกราะลอ สอดคล้องกับ Chonparot (1986: 37) ได้กล่าวไว้ว่า โปงลางมีชื่อเรียกหลายอย่าง เช่น 
หมากกลิ้งกล่อม ระนาดยักษ์ ระนาดอีสาน หมากขอลอ เป็นเครื่องดนตรีที่มีมาแต่โบราณ ที่ได้ชื่อว่า



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

10

ระนาดเพราะมีรูปร่างคล้ายระนาดที่ได้ชื่อว่า ขอลอ เพราะแต่ละลูกมีเสียงคล้ายขอลอ (เกราะ) ของ
ผู้ใหญ่บ้าน ที่ได้ชื่อว่าโปงลางเพราะมีเสียงดังเหมือนเสียงโปงลาง (กระดึงส าริด) ที่ผูกไว้หลังวัวต่าง 
(วัวที่บรรทุกเป้สินค้า) ในสมัยโบราณที่ดัง “โปงลาง-โปงลาง” ที่ได้ชื่อหมากกลิ้งกล่อม เพราะมันมี
เสียงไพเราะสามารถกล่อมให้ผู้ฟังเคลิบเคลิ้มหลับใหลได้นอกจากนี้สอดคล้อง Phewrat (2015) การ
สร้างและพัฒนามาตรฐานวงโปงลาง ศิลปะการแสดงพื้นบ้านอีสาน จึงเป็นเครื่องมือที่ส าคัญอย่างยิ่ง
ที่จะท าให้ นักแสดง และผู้ควบคุม ผู้ฝึกสอน ตลอดจนผู้สนใจ ได้ตระหนักถึงอัตลักษณ์ท่ีโดดเด่นของ
วงโปงลาง ศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านอีสาน เพ่ือให้เอกลักษณ์ของการแสดงพ้ืนบ้านอีส านซึ่ง
ประกอบด้วย มาตรฐานด้านเครื่องดนตรี คือ การรักษาคุณภาพของเสียง รูปร่าง รูปทรง ของเครื่อง
ดนตรีพ้ืนบ้านที่ชัดเจน มาตรฐานด้านการบรรเลงดนตรี คือ ยังคงรักษาเทคนิค วิธีการ รูปแบบการ
บรรเลงที่เป็นเอกลักษณ์ดั่งเดิม มาตรฐานด้านนักดนตรี คือ มีระเบียบวินัย อดทน สามัคคีในหมู่
คณะรักษาอัตลักษณ์ของนักดนตรีพ้ืนบ้าน มาตรฐานด้านชุดการแสดง คือ ชุดการแสดงมีความ
เป็นมาที่ถูกต้อง ตามขนบธรรมเนียมประเพณีของท้องถิ่น มาตรฐานด้านเครื่องแต่งกาย คือ มีกาย
แต่งกายที่เป็นเอกลักษณ์ ตามวิถีชีวิตของแต่ละท้องถิ่น มาตรฐานด้านภาษาและบทเพลงประกอบ
ในการแสดง คืออนุรักษ์ภาษาถิ่น บทเพลงมีความถูกต้องเหมาะสมกับชุดการแสดงมาตรฐานด้าน
เวที แสง สี เสียงให้มีความเหมาะสมเป็นธรรมชาติ มาตรฐานด้านระยะเวลาท่ีใช้ในการแสดง คือ 
เวลาที่เหมาะสมกับชุดการแสดง และการแสดงแต่ในครั้ง มาตรฐานด้านกรรมการตัดสิน คือ 
ก่อให้เกิดความถูกต้องยุติธรรมในการประกวดของวงโปงลาง ศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านอีสาน
มาตรฐานโปงลางเป็นเครื่องดนตรีที่มีความไพเราะ จากเสียงที่เกิดจากการตี ความกังวานที่เกิดจาก
เสียงไม้นั้นมีมนเสน่ห์ ที่ท าให้ผู้ได้ฟังเกิดความเพลิดเพลิน โปงลางนั้นมีพัฒนาการ มาเมื่อไม่นาน 
พอที่จะสามารถสืบค้นความเป็นมาเป็นไปได้มากพอสมควร ซึ่งอาจกล่าวโดยสังเขป จากเดิมที่มี
เพียงการบรรเลงเพลงพ้ืนบ้าน หมอล าและเพลงลูกทุ่งมาเล่นในวงโปงลาง ปัจจุบันมีการปรับปรุง
การแสดงหน้าเวทีมากขึ้น เช่น เพ่ิมตลกหน้าเวที นักเตน นักฟ้อนหมอล า หางเครื่อง และกลายเป็น
ดนตรีโปงลางประยุกต์ที่มีความทันสมัยตามสากลนิยมมากขึ้น เพลงที่บรรเลงเริ่มมี เพลงป อบ 
เพลงร็อค ลูกกรุง ตามสมัยนิยมในยุค หรือตามค าขอของคนฟัง เป็นกลไกของสังคมที่มีความ
ต้องการสนองตอบ ท าให้นักดนตรี และช่างผู้ผลิตต้องการให้โปงลางเกิดการยอมรับและสามารถ
น าไปรับใช้สังคมใช้ไดมากที่สุด โดยน าไปบรรเลงเพลงไดหลายแนว หลายกลุ่มเสียงจึงมีการเพ่ิมลูก 
เพ่ิมเสียงให้ทันสมัยสากล จนหาความแตกต่างของความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะดั้งเดิมของโปงลางใน
รูปปัจจุบันน้ีไดยาก ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่า การรับใช้สังคม และความทันสมัยของคนในสังคมเมือง และ
ความนิยมดนตรีตะวันตกของคนรุ่นใหม่ที่มีมากข้ึน ท าให้อิทธิพลของดนตรีตะวันตกส่งผลกระทบถึง
ดนตรีพ้ืนบ้าน วงโปงลางมีการปรับตัวตามความรสนิยมของผู้คนภายใต้การเปลี่ยนแปลงของกระ
วัฒนธรรม Kornkaew (2008) ผลการศึกษาพบว่า การปรับตัวทางวัฒนธรรมในกระแสโลกาภิวัฒน์ 
ของวงโปงลางสะออน แบ่งเป็น 2 ทาง คือ การผสมผสานทางวัฒนธรรม และการปรับเปลี่ยน
องค์ประกอบการแสดง ดังต่อไปนี้ วงโปงลางสะออนมีการปรับตัวทางวัฒนธรรมโดยการปรับเปลี่ยน
องค์ประกอบการแสดงและผสมผสานรูปแบบการแสดงระหว่างดนตรีพ้ืนบ้านอีสานแบบดั้งเดิมกับ



11วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

การแสดงสด ในรูปแบบของละครเวที เพ่ือดึงดูดความสนใจจากผู้ชม ผลจากการศึกษาได้ทราบถึง
ความเปลี่ยนแปลงในองค์ประกอบต่าง ๆ เช่น การน าเคร่ืองดนตรีสากลมาบรรเลงประกอบเพ่ือ
ความเร้าใจ คือ กลองชุด การน ารูปแบบการแสดงพ้ืนบ้านอีสานดั้งเดิมมาผสมผสานกับการแสดงมุข
ตลกทางภาษา การร้องเพลงลูกทุ่ง กิริยาท่าทาง เช่น นักแสดงพูดภาษาไทยไม่ชัดนักแสดงพูด
ภาษาไทยผสมกับภาษาอังกฤษ กิริยาอาการดีใจหรือตกใจ ส่วนเคร่ืองแต่งกายมีการประยุกต์จาก
การแต่งกายแบบพ้ืนบ้านอีสานดั้งเดิมเพ่ือต้องการเรียกความสนใจจากผู้ชม ซึ่งเป็นเอกลักษณ์ของวง
โปงลางสะออน เช่น การเกล้าผมด้วยการหวีผมปาดหน้าผากแล้วรวบตึงกลางศีรษะแล้วติดดอกไม้
ดอกใหญ่ทางซ้ายของมวยผม สวมเสื้อเกาะอกกับผ้าถุงสั้นเหนือหัวเข่าปักเลื่อมให้เกิดความน่าสนใจ
มากขึ้น 

 
ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 

1. ควรท าการศึกษาวิจัยประวัติพัฒนาความเป็นมาและการบรรเลงในเครื่องดนตรีพ้ืนบ้าน
อีสานประเภทอ่ืน ๆ  
 2. ควรศึกษาวิจัยเชิงเปรียบเทียบของการบรรเลงวงดนตรีพ้ืนบ้านโปงลางหรือวงดนตรี
พ้ืนบ้านประเภทอ่ืน ๆ ลักษณะเดียวกันได้เพ่ือจะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาในระดับต่าง ๆ พร้อม
ทั้งยังเป็นส่วนหนึ่งในการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมทางด้านดนตรีพื้นบ้านถิ่นให้คงอยู่สืบไป 
 

เอกสารอ้างอิง (References) 
คมกริช การินทร์. (2544). ดนตรีโปงลางในจังหวัดกาฬสินธุ์. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหา 
  บัณฑิต สาขาดนตรี บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหิดล. 
          . (2549). โปงลาง. พิษณุโลก: ภาควิชาศิลปกรรมศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัย 

นเรศวร. 
          . (2561, กรกฎาคม 14). คณบดีวิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.       
 สัมภาษณ์.    
เงิน ภารผุด. (2561, มีนาคม 15). ศิลปินพื้นบ้านโปงลางจังหวัดกาฬสินธุ์. สัมภาษณ์.    
เจริญชัย ชนไพโรจน์. (2526). ดนตรีและการละเล่นพื้นบ้าน. มหาสารคาม: ภาคดุริยางคศาสตร์  

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม. 
          . (2529). รายงานการวิจัยเรื่องดนตรีผู้ไทย. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัย 

ศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.  
          . (2536). ดนตรีพื้นบ้าน. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.  
          . (2561, สิงหาคม 22). ผู้เชี่ยวชาญวิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัย 
 มหาสารคาม. สัมภาษณ์.    
ฉวีวรรณ พันธุ. (2561, สิงหาคม 26). ศิลปินแห่งชาติ สาขาศิลปะการแสดง. สัมภาษณ์.    



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

12

ชิงชัย วิเชียรชัย. (2561, มีนาคม 15). ศิลปินดนตรีพื้นบ้านอาชีพ. สัมภาษณ์.    
ชุมเดช เดชภิมล. (2561, กรกฎาคม 14). ผู้ช่วยคณบดีวิทยาลัยดุริยางคศิลป์ มหาวิทยาลัย 
 มหาสารคาม. สัมภาษณ์.    
ดไนยา ก้อนแก้ว. (2551). วงโปงลาง: การปรับตัวทางวัฒนธรรมในกระแสโลกาภิวัฒน์. 

วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
ดไนยา สังเกตการณ์. (2558).วัฏจักรศิลปะการแสดงในธุรกิจบันเทิง : กรณีศึกษา วงโปงลาง 

สะออน. วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาการวิจัยศิลปกรรม มหาวิทยาลัย 
มหาสารคาม. 

ทินกร อัตไพบูลย์. (2561, สิงหาคม 22). ผู้เชี่ยวชาญดนตรี คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยนครพนม.  
 สัมภาษณ์.    
ทรงเดช แสงนิล. (2536). โปงลางจังหวัดกาฬสินธุ์. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา 

ดนตรี มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม. 
ทรงศักดิ์ ประทุมสินธุ์. (2561, สิงหาคม 18). ผู้เชี่ยวชาญด้านดนตรีพื้นบ้าน. สัมภาษณ์.    
ทองจันทร์ ค าพิพจน์. (2561, มีนาคม 15). ศิลปินพื้นบ้านโปงลางจังหวัดกาฬสินธุ์. สัมภาษณ์.    
นิยพรรณ วรรณศิริ. (2540). มานุษยวิทยาสังคมและวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ : 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พงศ์ธร พันธุ์ผาด. (2561, มีนาคม 15). ศิลปินพื้นบ้านอีสานอาชีพ. สัมภาษณ์.    
พรชัย ศรีสารคาม. (2561, สิงหาคม 24). อดีตข้าราชการครู สถาบันวิทยาลัยครูมหาสารคาม.  
 สัมภาษณ์.    
วิญญู ผิวรัตน์. (2558). วงโปงลาง : การสร้างและพัฒนามาตรฐานศิลปะการแสดง 

พื้นบ้านอีสาน. วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวัฒนธรรมศาสตร์  
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

วีณา วีสเพ็ญ. (2561, สิงหาคม 23). ผู้เชี่ยวชาญสถาบันวิจัยศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน  
 มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. สัมภาษณ์.    
สิทธิศักดิ์ จ าปาแดง. (2561, ตุลาคม 5). รองคณบดีฝ่ายวิชาการและวิจัย คณะวัฒนธรรมศาสตร์  
 มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. สัมภาษณ์.    
ส าเร็จ ค าโมง. (2522). ดนตรีอีสาน: แคนและดนตรีอ่ืนๆ ท่ีเกี่ยวข้อง. มหาสารคาม:  

ภาควิชาดนตรี คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ สถาบันราชภัฏมหาสารคาม. 
Jarernchai, Chonparot and Miller, Terry E. (1997). The Musical Traditions of  

Northeast Thailand. Journal of the Society. Bangkok: Sila Phakorn.  
          . (1979).“The Ranat and Ponn – Lang,” Journal of the Siam Society  

Bangkok: OdiumStore.  
McAllester P., David. (1971). Reading in Ethnomusicology. New York London:  

Johnson Reprint Corporation.  



13วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

Miller, Terry E. (1953). Kaen Playing and Mowlem Singing in Northeast  
Thailand, Dissertation Abstracts International.  

          . (1985). Traditional Music of the Lao. Greenwood, Press.  
 
Translated Thai References 
Kornkaew, D. (2008). Wongponglang: A Cultural Adaptation in Globalization. 

Master’s Thesis of Arts in Thai Studies, Mahasarakrm University. [In Thai] 
Sangketgarn, D. (2015). Performing Arts Cycle in Entertainment Business: Case 

Study of Pong Lang Sa On. Doctor of Philosophy Thesis in Fine Arts 
Research, Mahasarakrm university. [In Thai] 

Chonparot, J. (1983). Music and Folk Play. Mahasarakham: Department of Music, 
Srinakharinwirot University, Mahasarakham. [In Thai] 

Chonparot, J. (1986). Research Report on Phu Thi Musical. Mahasarakham: 
Srinakharinwirot University, Mahasarakham. [In Thai] 

Chonparot, J. (1993). Folk Music. Mahasarakham: Srinakharinwirot University, 
Mahasarakham. [In Thai] 

Karintr, K. (2001). A study of Ponglang's Melodic Line of Kalasin Province, 
Thailand. Master’s Thesis of Arts in Music, Graduate School, Mahidol 
University. [In Thai] 

Karintr, K. (2006). Ponglang. Phitsanulok: Department of Fine Arts, Faculty of 
Humanities, Naresuan University. [In Thai] 

Wannasiri, N. (1997). Social and Cultural Anthropology. Bangkok: Kasetsart 
University. [In Thai] 

Khammong, S. (1979). Isan Music: Kan and other Music Associated. 
Mahasarakham: Department of Music, Faculty of Humanities and Social 
Sciences, Rajabhat Maha Sarakham Institute. [In Thai] 

Saengnil, S. (1993). Ponglang in Kalasin Province. Master’s Thesis of Arts in Music, 
Srinakharinwirot University, Mahasarakham. [In Thai] 

Phewrat, W. (2015). Wongponglang: Construction and Development of Isan Folk 
Performing Arts Standards. Doctor of Philosophy Thesis in Cultural Science, 
Mahasarakrm university. [In Thai] 

Wichianchai, C. (2018, March 15). Professional Folk Music Artist. Interview. [In Thai] 
Pharnput, N. (2018, March 15). Folk Artist for Ponglang Karasin Province. Interview. 

[In Thai] 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 20 ฉบับที่ 2
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.20 No. 2

14

Phanpard, P. (2018, March 15). Professional Folk Music Artist. Interview. [In Thai] 
Kampipot, T. (2018, March 15). Kalasin Ponglang Folk Artist. Interview. [In Thai] 
Karintr, K. (2018, July 4). Dean, the Faculty of Fine and Applied Arts, Mahasarakham 

University. Interview. [In Thai] 
Dechapimol, C. (2018, July 14). Deputy Dean, the Faculty of Fine and Applied Arts, 

Mahasarakham University. Interview. [In Thai] 
Prathumsin, S. (2018, August 18). Folk Music Expert. Interview. [In Thai] 
Chonparot, J. (2018, August 22). Expert, the Faculty of Fine and Applied Arts, 

Mahasarakham University. Interview. [In Thai] 
Atphaiboon, T. (2018, August 22). Music expert, Faculty of Education, Nakhon 

Phanom University. Interview. [In Thai] 
Weesapen, W. (2018, August 23). Music expert, The Research Institute of 

Northeastern Art and Culture(RINAC), Mahasarakham University. Interview. [In 
Thai] 

Srisarakam, P. (2018, August 24). Former Teacher Mahasarakham Teacher College 
Institute. Interview. [In Thai] 

Phan, C. (2018, August 26). National Artist (Performing Art). Interview. [In Thai] 
Chapadang, S. (2018, October 5). Associate Dean for Academic and Research Affairs, 

Faculty of Cultural Sciences, Mahasarakham University. Interview. [In Thai] 
 
 
 
 
 


