
คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

125
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง : หลักการและวิธีการพัฒนาชุมชน

ตามหลักพุทธธรรมอย่างยั่งยืน

COMMUNIT : PRINCIPLES AND METHODS

FOR SUSTAINABLE COMMUNITY DEVELOPMENT

ACCORDING TO BUDDHADHAMMA

อนุวัต กระสังข์ 1

Anuwat Krasang

บทคัดย่อ
	 หลกัการและวธิกีารพฒันาชมุชนตามหลักพุทธธรรมอยา่งยัง่ยนืนัน้นบัเปน็ส่ิงท่ีใหมส่ำ�หรับ

ชาวบ้านทั่วไป แต่สำ�หรับพระสงฆ์นั้น ถือปฏิบัติกันมานาน เพียงแต่ไม่เป็นรูปธรรมเท่านั้น เป็นท่ี

ตระหนักกันว่าปัญหาเหล่านี้เป็นปัญหาระดับชาติที่ทุกคนในชาตินับตั้งแต่หน่วยเล็ก ๆ จนถึง 

หน่วยใหญ่ คือตั้งแต่ระดับบุคคล ครอบครัว สังคม ไปจนถึงระดับองค์กร และระดับชาติ ต้องเข้ามา

มีสว่นร่วม จดุน้ีเองทำ�ใหพ้ระสงฆค์อืผูท้ีม่บีทบาทโดยวธิผีสมผสานหรือทีเ่รยีกว่าบรูณาการหลกัพทุธธรรม

เข้าไปด้วยทำ�ให้เป็นแนวคิดใหม่ที่น่าสนใจ 
คำ�สำ�คัญ : ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง หลักการและวิธีการ หลักพุทธธรรม

ABSTRACT
	 The principles and methods of sustainable community development are 

new to ordinary people. But for the monks it has been practiced for a long time. 

But not only concrete, it is well known that these problems are a national problem. 

Everybody in the nation, from small units to large ones, is from individual, family, 

society to corporate and national level. to engage in this point of view, the monk 

is a person who plays a harmonious role, also known as integrating Buddhist principles, 

into a new interesting concept.
Keywords : Community, Principles and Methods, Buddhadhamma

1 คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

126
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

บทนำ�
	 เศรษฐกิจพอเพียง เป็นปรัชญาแห่งการกำ�หนดแนวทางของการดำ�รงชีวิต ซึ่งพระบาท

สมเดจ็พระเจา้อยูห่วั ไดท้รงใชเ้ป็นหลกัในการดำ�เนนิโครงการอนัเนือ่งมาจากพระราชดำ�ร ิเพือ่ชว่ย

เหลือเกษตรกรผู้ยากไร้ในแผ่นดินให้ พออยู่พอกิน ตลอดมานานนับหลายทศวรรษและในคราวที่

ประเทศไทยประสบกับปัญหา วิกฤติทางเศรษฐกิจเมื่อเกือบห้าปีที่ผ่านมา เนื่องจากตกอยู่ภายใต้

ระบบเศรษฐกิจทุนนิยม และลัทธิบริโภคนิยมท่ีเกินพอดี พระองค์ก็ได้ทรงชี้แนะปรัชญาเศรษฐกิจ

พอเพียงให้แก่พสกนิกร เพื่อเตือนสติให้มีความพอดี ในการดำ�รงอยู่ของชีวิต และสังคมที่ยั่งยืนของ

ประเทศไทย อีกทั้งยังเป็นการเตือนให้ตั้งสติโดยมีสัมมาทิฐิให้ประชาชนได้รู้เท่าทันความเป็นจริง

และสภาพลวงตาทางเศรษฐกิจที่เกิดขึ้นในประเทศชาติ ทรงชี้แนะแนวทาง ทางสายกลางในการ

ดำ�รงชีวิตโดยใช้หลักพุทธธรรมหลายประการรวมทั้ง ลดกิเลส คือ ความโลภทั้งปวงเพื่อให้ชีวิตสงบ

สุข ร่มเย็นและเกิดสันติสุขอย่างยั่งยืนและถาวรขึ้นในแผ่นดิน โดยเสนอให้เป็น ทางเลือก 

(Alternative) แก่การดำ�รงชีวิต ปรัชญา เศรษฐกิจพอเพียง นั้น แม้จะมีคำ�ว่า เศรษฐกิจ แต่ก็เป็น 

แนวทางการดำ�เนนิชวีติ ทีท่รงมีพระประสงคใ์หพ้สกนกิรชาวไทย ทัง้ปวง ยดึถอืเอาเปน็หลกัในการ

ดำ�รงชีพ ทั้งในภาวะวิกฤติและต่อไปในอนาคต 

	 ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง เศรษฐกิจพอเพียงที่ได้ประมวลและกลั่นกรองจากพระราช

ดำ�รัส ซึ่งได้ทรงมีพระราชวินิจฉัยตามที่ร้องขอและทรงพระกรุณาปรับปรุงแก้ไขพระราชทานลงมา

เมือ่วนัที ่29 พฤศจกิายน 2542 ซึง่เป็นชว่งท่ีประเทศไทยอยูใ่นภาวะวกิฤติทางเศรษฐกจิ (สำ�นักงาน

คณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2543 : 205) ปรัชญาดังกล่าวจะเห็นได้ชัด 

ถงึหลกัสำ�คญัของการดำ�รงชวีติและการตัง้ตนอยูบ่นพ้ืนฐานของทางสายกลาง และความไมป่ระมาท 

โดยที่จะต้องคำ�นึงถึงความพอเพียง ความพอประมาณ และความมีเหตุผล การมีภูมิคุ้มกันที่ดีและ

ยังต้องมีปัญญาความรอบรู้ รอบคอบ และความมีคุณธรรม ประกอบการตัดสินใจและการกระทำ�

ด้วย หลักสำ�คัญข้างต้นอาจจำ�แนกได้โดยสังเขป ดังนี้ 

	 1. ความพอประมาณ (ความพอเพียง) คือ ความสมดุลและความพอดี ไม่มากไม่น้อยเกิน

ไป ตามแต่อัตภาพของบุคคลเป็นไปตามหลักพุทธธรรม มัชฌิมาปฏิปทา 

	 2. ความมีเหตุผล เป็นเหตุผลที่สมควรในการกระทำ�และการตัดสินใจ โดยพิจารณาจาก

ปัจจัยที่เกี่ยวข้อง และคำ�นึงถึงผลที่คาดว่าจะเกิดขึ้นจากการกระทำ�นั้นอย่างรอบคอบ 

	 3. ภูมิคุ้มกันท่ีดี คือ มีความมั่นคงในการเตรียมตัวให้พร้อมรับผลกระทบจากการ

เปลี่ยนแปลงที่เกิดข้ึนเพื่อ เป็นการลดความเปราะบางต่อความเสี่ยงในการดำ�รงชีวิตและการ

ประกอบอาชีพหากมีสถานการณ์ที่ไม่พึงประสงค์เกิดขึ้น 

	 ส่วนเงื่อนไขคุณธรรม เป็นหลักสำ�คัญที่ต้องมีทั้งความซื่อสัตย์ สุจริต ไม่โลภ ไม่เบียดเบียน 



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

127
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

มีความอดทน ความเพียร และมีปัญญาในการดำ�รงชีวิตอย่างถูกต้องตามหลักพุทธธรรม

	 แนวความคดิหลกัของปรชัญานี ้คอื การชีแ้นะแนวทางการดำ�รงอยูแ่ละปฏบิตัตินเพือ่ความ

มั่นคงและยั่งยืนในมิติต่าง ๆ เป็นการดำ�เนินตามทางสายกลางก้าวทันต่อโลก โดยปรัชญาใช้ได้ทั้ง

ระดับบุคคล ครอบครัว ชุมชน ประเทศ เป็นการมองโลกในลักษณะที่เป็นพลวัต มีการเปลี่ยนแปลง 

มีความไม่แน่นอนและมีความเชื่อมโยงกับกระแสการเปลี่ยนแปลงของโลก เป็นการปฏิบัติที่มุ่งผล

ทั้งระยะสั้นและระยะยาว 

	 ผู้เขียนสรุปโครงสร้างของปรัชญาช้ีว่า ความพอเพียงเป็นทั้งผลและวิธีการ (End and 

mean) จากการกระทำ�โดยผลท่ีคาดวา่จะไดร้บัคือ การพัฒนาทีส่มดุล และพร้อมรบัการเปลีย่นแปลง 

โดยมีความสมดุลในทุกด้าน ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อมและวัฒนธรรม ในขณะเดียวกันวิธี

การตามความพอเพยีงเป็นความสมดลุของการกระทำ� ทัง้เหตแุละผลจะนำ�ไปสูค่วามยัง่ยนืของการ

พัฒนา ภายใต้พลวัตทั้งภายในและภายนอกประเทศ ซึ่งในด้านการปฏิบัต ิความพอเพียงตามหลัก

ปรชัญานี ้ประกอบดว้ยสามองค์ประกอบ (สามหว่ง) คอื ความพอประมาณ ความมเีหตุมผีล มรีะบบ

ภูมิคุ้มกันที่ดีต่อผลกระทบของการเปลี่ยนแปลง หากขาดองค์ประกอบใดก็ไม่เป็นความพอเพียงท่ี

สมบูรณ์ 

	 ความพอประมาณ คือ มีสองนัยยะ ในด้านหนึ่งคือ ความพอดีไม่สุดโต่ง โดยมีการกระทำ�

ไม่มากเกินไป ไม่น้อยเกินไปในมิติต่าง ๆ เช่น การบริโภค การผลิตอยู่ในระดับสมดุล การใช้จ่าย 

การออมอยูใ่นระดบัท่ีไมส่รา้งความเดอืดรอ้นใหต้นเอง อกีด้านหนึง่หมายถงึการทีส่ามารถพึง่ตัวเอง

ได้ยืนได้บนขาของตนเอง

	 ความมีเหตุมีผล หมายความว่า การตัดสินใจเกี่ยวกับระดับความพอประมาณในมิติต่างๆ 

นั้นจะต้องเป็นไปอย่างมีเหตุมีผล มีการพิจารณาจากเหตุ ปัจจัยและข้อมูลที่เกี่ยวข้อง ต้องเป็นการ

มองระยะยาว คำ�นึงถึงความเสี่ยง ตลอดจนคำ�นึงถึงผลกระทบที่คาดว่าจะเกิดจากการตัดสินใจนี ้

	 การมีภูมิคุ้มกันในตัวดีพอสมควร หมายความถึง การกระทำ�ที่ไม่คำ�นึงถึงเฉพาะเหตุการณ์

และผลในปจัจบุนั แตภ่ายใตข้อ้จำ�กดัของขอ้มลูทีม่อียู ่ต้องคำ�นงึถงึความเปน็ไปได้ของสถานการณ์

ตา่ง ๆ  ทีจ่ะเกดิขึน้ในอนาคตดว้ย และสามารถสร้างภมูคิุม้กนัพร้อมรับการเปล่ียนแปลง ท้ังนี ้เพราะ

พลวัตในมิติต่าง ๆ  ทำ�ให้มีการเปลี่ยนแปลงในสภาวะต่าง ๆ  อย่างรวดเร็วขึ้น จึงต้องมีการเตรียมตัว

พร้อมรับผลกระทบเหล่านี้ด้วย 

	 นอกจากนีก้ารจะกระทำ�ใหมี้ความพอเพยีงตามหลักปรัชญาได้นัน้ จะตอ้งมเีง่ือนไขพ้ืนฐาน 

คือ การมีความรอบรู้ และคุณธรรมความซื่อสัตย์สุจริต ในส่วนของคุณธรรม ความซื่อสัตย์สุจริต มี

สองดา้นคอื ด้านจติใจ ปัญญา และดา้นการกระทำ� ในด้านแรกเปน็การตระหนกัในคุณธรรม มคีวาม

ซื่อสัตย์สุจริต และมีความรอบรู้ ที่เหมาะสม ส่วนด้านการกระทำ�หรือแนวทางการดำ�เนินชีวิต เน้น



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

128
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ความอดทน ความเพียร สติ ปัญญา และความรอบคอบ เง่ือนไขท้ังสองนี้จะทำ�ให้การปฏิบัติตาม

เนื้อหาของความพอเพียงเป็นไปได้ 

หลักการพัฒนาตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 

	 ผูเ้ขยีนไดว้เิคราะหถ์งึหลกัการวา่ดว้ยความพอเพียง ความพอประมาณ และความมเีหตุผล 

การมีภูมิคุ้มกันที่ด ีซึ่งมีประเด็นรายละเอียดน่าสนใจดังนี้

	 1. ความพอประมาณ 

	 ปรชัญาเศรษฐกจิพอเพยีง รวมตลอดถึงการพฒันาในโครงการอนัเนือ่งมาจากพระราชดำ�ริ

เกือบทุกโครงการ ล้วนมุ่งเน้นในเรื่องของการสร้างความ พออยู่พอกิน ความเหมาะสม ความพอ

เพียง และความพอดี ทั้งสิ้นและในความเป็นจริงแล้วได้ทรงดำ�เนินการเร่ืองเศรษฐกิจพอเพียง ซ่ึง

สะท้อนออกมาในเรื่องการสร้าง ความพอเพียงให้กับเกษตรกรซึ่งเป็นคนส่วนใหญ่ของประเทศ มา

ตั้งแต่เร่ิมทรงงานช่วยเหลือพสกนิกรผู้ยากไร้ มานานนับหลายทศวรรษก่อนหน้าที่จะเกิดปัญหา

วกิฤตทิางเศรษฐกจิของประเทศ และก่อนทีค่ำ�วา่ เศรษฐกจิพอเพยีงจะเปน็คำ�ทีพ่ดูอา้งองิกนัหนาหู

ในบรรดานักคิด นักวิชาการ และนักเศรษฐศาสตร์ทั้งหลายเสียอีก เกือบทุกครั้งและทุกแห่งหน ที่

ได้เสดจ็พระราชดำ�เนินไปทรงงานเพือ่ช่วยเหลอื สงเคราะหแ์ละยกระดบัคณุภาพชวีติของประชาชน 

ผู้อยู่ห่างไกลและทุรกันดารในภูมิภาคและในชนบท พระองค์ทรงสั่งสอนและแนะนำ�ให้ประชาชน 

รู้จักเพียงพอในการบริโภค การดำ�รงชีวิตและการใช้ชีวิต โดยทรงแนะนำ�ให้สันโดษ ลด ละเลิก

อบายมขุและความโลภอยา่งไรเ้หตผุล ทรงแนะใหล้ะเว้นวฒันธรรมการบริโภคตามกระแสเศรษฐกจิ

ทุนนิยมที่ไร้สาระ ฟุ่มเฟือย มอมเมา และไม่รู้จักพอ ทรงเน้นเรื่องการสันโดษ ให้พึงพอใจในชีวิตที่

เพียงพอกับอัตภาพและสภาพแวดล้อม ควบคู่ไปกับการสร้างความมั่นคงและเกื้อกูลกันในชุมชน

พร้อมๆ กัน (อภิชัย พันธุเสน, 2539 : 207-208) กับการสร้างความเข้มแข็งและการมีธรรมะและ

คุณธรรมในจิตใจ ไม่คดโกง เอารัดเอาเปรียบ รู้จักเสียสละและการให ้การแบ่งปันและให้ประสาน

ประโยชน์ระหว่างตนกับผู้อื่น (คูณ โทขันธ์, 2525 : 109) ตลอดจนสังคมและสภาพแวดล้อมทั้งทาง

ธรรมชาติและทางวัฒนธรรม

	 อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนมองว่าขณะนี้ก็มีผู้ที่มีความเข้าใจ และเห็นความสำ�คัญของปรัชญา

เศรษฐกิจพอเพยีง ของพระบาทสมเดจ็พระเจา้อยูห่วักนัมากยิง่ขึน้ โดยมีทัง้นกัวจิารณแ์ละนกัพัฒนา

หลายสาขาไดท้ำ�ความเขา้ใจ และแลกเปลีย่นความเหน็และทศันะกนัดงัปรากฏในการสมัมนาตา่งๆ 

และแมก้ระทัง่ไดข้อพระราชทานความหมายลงมาจากพระบาทสมเดจ็พระเจา้อยูห่วัเพือ่นอ้มเกลา้ฯ 

รับไปปฏิบัติดังกล่าวมาแล้ว 

	 จากแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงอันเนื่องมาจากพระราชดำ�ริ ดังกล่าวมาแล้วข้างต้นก็พอจะ

เห็นนัยสำ�คัญที่ว่า ทรงให้นำ�หลักของการพออยู่ – พอกิน กับความพอเพียงและพอดีเป็นฐานเบื้อง



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

129
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ตน้กอ่นทีจ่ะขยายไปสูก่ารพัฒนาท่ีเป็นสมัมาพฒันาทีย่ัง่ยนืสบืไป ความพออยู-่พอกินของประชากร

ผูย้ากไรส้ว่นใหญข่องประเทศ จะเปน็จดุเริม่ตน้ของการพัฒนาทีย่ัง่ยนืตามลำ�ดับข้ันตอนโดยไมเ่ร่งรัด

สรา้งความเจรญิทางเศรษฐกจิ โดยปราศจากรากฐานทีม่ัน่คงชดัเจน ผลจากเศรษฐกจิฟองสบูท่ำ�ให้

หลายฝา่ยเริม่ตระหนกัวา่ ความจำ�เรญิ รุง่เรอืงจากภาพลวงตา โดยคำ�นงึถงึตัวเลขแสดงความเจริญ

เตบิโตทีมิ่ใช่ความจรงิแท ้และมไิดก้อ่ใหเ้กดิประโยชนแ์กค่นสว่นรวมเนือ่งจากมคีวามโลภและกิเลส

เป็นตัวชี้นำ�นั้นได้สร้างความหายนะแก่ประเทศชาติมาแล้วเพียงใด (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2537 : 118-

119)

	 ดังนั้นจึงอาจสรุปความหมายและบริบทของแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง อันเนื่องมาจาก 

พระราชดำ�ริได้ว่า ความพออยู่ – พอกิน และความ พอเพียง ในแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงที่พระองค์

ได้พระราชทานไว้นั้น มีความหมายและมีบริบทกว้างขวางกินความมากกว่าเพียงแค่มีข้าวอยู่ในยุ้ง

ฉาง ผักและปลาอยู่ในไรเ่พยีงพอสำ�หรบัการบรโิภคในครัวเรือนไปได้ตลอดปเีทา่นัน้ หากแต่เศรษฐกจิ

พอเพียงนียั้งกินความหมายกวา้งขวางลุม่ลกึและผกูพนัสอดประสานกับหลกัธรรมในพระพทุธศาสนา 

ในเรื่องการเดินทางสายกลางและข้อธรรมอื่น ๆ ท่ีเกี่ยวกับ ปรัชญา และแนวคิด ในการดำ�รงชีวิต

ของผู้คน ชุมชน และสังคมไทยในอุดมการณ์ คือ พุทธวิถีแห่งความมีชีวิตอันประเสริฐอีกด้วย 

	 ดว้ยเหตนุีค้วามหมายและบรบิทของแนวคดิเศรษฐกิจพอเพียงอนัเนือ่งมาจากพระราชดำ�ริ 

จึงเป็นที่เข้าใจกันมากยิ่งขึ้น และเป็นที่ยอมรับกันด้วยว่า เศรษฐกิจพอเพียงนั้นคือหลักในการดำ�รง

ชีวิต ที่พึงปรารถนาของคนไทย ซึ่งสัมพันธ์อย่างยิ่งยวดกับเรื่องของจิตใจ จริยธรรมและหลักธรรม

ในพระพุทธศาสนา

	 นอกเหนือไปจากการทำ�ทุกอย่าง ให้ง่ายและไม่สลับซับซ้อนจนชาวบ้านทำ�ตามไม่ได้อัน

เป็นหลักและหัวใจสำ�คัญของการดำ�เนินงานแล้ว การนำ�ความรู้จริงในความเป็นไปแห่งธรรมชาติ

และกฏเกณฑ์ของธรรมชาติมาใช้ในการแก้ไขปัญหา และปรับปรุงเปลี่ยนแปลงสภาวะที่ไม่ปกติให้

เขา้สูร่ะบบท่ีปกตนิัน้ กน็บัวา่เป็นหลกัการและแนวปฏิบติัทีส่ำ�คญัยิง่อกีสว่นหนึง่ในการทรงงานของ

พระองค์ เช่น แนวความคิด ใช้อธรรมปราบอธรรม และ ธรรมปราบอธรรม หรือ นํ้าดีไล่นํ้าเสีย ใน

งานการอนุรักษ์และพัฒนาสิ่งแวดล้อม เป็นต้น แนวคิดและปรัชญาการทำ�งานในลักษณะนี้จะเห็น

ได้ว่าเป็นการใช้ สติ และ ปัญญา ผสมผสานกับความรู้เข้าดำ�เนินการกับเหตุและปัจจัยไม่ว่าจะเป็น 

บวก หรือ ลบ ที่อยู่แวดล้อมมนุษย์ตามธรรมชาติให้ก่อประโยชน์สูงสุดนั้นเป็นการใช้ ปัญญา แก้

ปัญหาตามหลักพระพุทธธรรมนั้นเอง (สมศักดิ์ ศรีสันติสุข, 2529 : 240)

	 ในพระพุทธศาสนานั้น สรรเสริญ ยกย่อง คนที่พัฒนาตนแล้วว่าควรแก่การยกย่อง ดังพระ

บาลทีีว่า่ ทนฺโต เสฏโฺฐมนสุ.เสส ุแปลความไดว้า่ ในหมูม่นษุยผ์ูท้ีฝ่กึตนแล้วประเสริฐทีส่ดุ ผูท้ีพ่ฒันา

ตนแล้วคือ ผู้ที่ได้รับการสรรเสริญในพระพุทธศาสนา (พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต), 2547 



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

130
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

: 18) ดงันัน้จงึอาจกลา่วไดว้า่ การพฒันาตน คอื ธรรมอนัประเสริฐและมคีวามสำ�คญัยิง่ ส่วนปรัชญา 

แนวคิดและทฤษฎีของเศรษฐกิจพอเพียงอันเนื่องมาจากพระราชดำ�ริ ซ่ึงมีความมุ่งหมายหลัก

ประการสำ�คัญที่สุด คือ การให้โอกาสแก่เกษตรกรผู้ยากไร้ได้มีโอกาสฝึกตนทั้งทางด้านจิตและทาง

กายควบคู่กันไป โดยผสมผสาน อยู่ในเรื่องการทำ�มาหากิน คือ การมีสัมมาอาชีวะที่ไม่เพียงแต่จะ

เน้นเรือ่งความพออยู ่พอกนิ และความพอเพยีงแกช่วีติ เทา่นัน้ แตห่ากวเิคราะหล์กึลงไปแลว้ยงัเหน็

ลักษณะของการทำ�ให้เจริญ คือ ภาวนา ในทุกด้านของชีวิตของตนและชุมชนที่ตนเอง ซึ่งถือว่าเป็น

สถาบันหลักของท้ังทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมของประเทศไทย (วิชิตวงศ์ ณ ป้อมเพชร, 

2546 : 7)

	 2. ความมีเหตุผล 

	 ตามทีผู่เ้ขยีนได้กลา่วเปน็การปรบัพืน้ฐานมาในสว่นกอ่นหนา้นีแ้ลว้วา่ ปรัชญาของเศรษฐกจิ

พอเพียงอันเนื่องมาจากพระราชดำ�ริซึ่งสะท้อนออกมาให้เห็นชัดแจ้งในโครงการพัฒนาอันเนื่องมา

จากพระราชดำ�ริ ต่าง ๆ  หลากหลาย ที่มีขึ้นเพื่อสงเคราะห์ช่วยเหลือและยกระดับคุณภาพชีวิตของ

ประชาชนให้ดีขึ้นนั้น ประการแรก คือ ความพออยู่ – พอกิน และพอเพียงในการดำ�รงชีวิต ซึ่งเป็น

พื้นฐานหลักของชีวิตตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง และสอดคล้องสัมพันธ์กับหลักพุทธธรรมในข้อต่าง ๆ  

อันมีหลักแห่งการเดินทางสายกลาง คือ มัชฌิมาปฏิปทา เป็นปฐม (สนธยา พลศรี, 2545 : 9)  

นอกไปจากนั้นก็ยังมีเรื่องของการพอเพียงเป็นการประมาณในการบริโภคซึ่งอยู่ในหลักธรรมเรื่อง 

มัตตัญญุตายัง เรื่องการสันโดษ ประมาณตน มีวิริยะอุตสาหะในการประกอบอาชีพและการไม่โลภ 

ไม่ฟุ้งเฟ้อ ไม่เบียดเบียน ฯลฯ อันเป็นหลักธรรมในพระพุทธศาสนา มาเป็นลำ�ดับอย่างต่อเนื่อง 

	 เศรษฐกิจพอเพียงเป็นหลักการ พออยู่ พอกิน พอดีและพอเพียงตลอดจนไม่โลภไม่

เบียดเบียนทั้งผู้อื่น (ประสาท หลักศิลา, 2545 : 2) และทรัพยากร ธรรมชาตินั้น คือ แนวความคิด

หลัก และเปน็พืน้ฐานหลกั ท่ีทรงมพีระราชประสงคใ์ห ้ประชากรสว่นใหญข่องประเทศวางแนวชวีติ

ตามหลกัแหง่พระพุทธศาสนาไวใ้หม้ัน่ เพือ่เป็นภมูคุิม้กัน มใิหเ้กิดความทุกข ์และสามารถดำ�รงชวีติ 

อยู่อย่างเป็นสุขตามอัตภาพ มีความงดงาม และมีสันติสุข ไปพร้อม ๆ กันด้วย

	 รากฐานสำ�คญัของเศรษฐกจิพอเพยีงอนัเนือ่งมาจากพระราชดำ�ริ โดยแท ้ไมว่า่จะพิจารณา

ในแง่ใด ความพออยู่ – พอกิน พอเพียงและพอดี นั้นเป็นปรัชญาการดำ�เนินชีวิตที่มีความหมายลึกซึ้ง 

เป็นพระ ปัญญา อันเฉียบคมที่ได้พระราชทานไว้เพ่ือเป็นแนวทางแก้ไข และบรรเทา ปัญหา อัน

เนื่องมาจากวิกฤติการณ์ทางเศรษฐกิจของประเทศ โดย มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งโดยความเป็นจริงแล้ว 

ก็คอืหลกัธรรมสำ�คญัแหง่พระพทุธศาสนาและเป็นหลักแหง่การดำ�รงอยูข่องชวีติทัง้ของฆราวาสและ

คฤหสัถใ์น พรหมจรรย์ แห่งพระพทุธศาสนาท่ีพุทธศาสนกิชนชาวไทยทัง้ประเทศถกูบม่เพาะมานาน

พร้อมกับการเป็นชาติไทยนั่นเอง



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

131
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

	 3. การมีภูมิคุ้มกันที่ดีในตัว 

	 การมีภูมิคุ้มกันในการดำ�เนินชีวิตโดยที่ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงนั้นเกี่ยวข้องอย่างสำ�คัญ

กับหลักธรรม มัชฌิมาปฏิปทาเป็นลำ�ดับแรกและเป็นรากฐานของเศรษฐกิจพอเพียง ในบทย่อยนี้

จึงเห็นควรพูดถึงในรายละเอียดเป็นการเฉพาะก่อนดังต่อไปนี้ 

	 พระพุทธศาสนา (พุทธธรรม) คือ ศาสนาแห่งปัญญาและการปฏิบัติอีกทั้งพุทธธรรมนั้นก็

มใิชเ่ปน็เพยีงปรชัญาของนกัปรชัญาหรอืเร่ืองของนกัคิดทีก่ำ�ลังคดิคน้หาความจริง โดยใชเ้หตุผลเชงิ

ตรรกวิทยาหักล้างพิสูจน์ความจริงกันอยู่ หากแต่พุทธธรรมเป็นเรื่องของ การปฏิบัติ หรือเป็นการ

ปฏิบัติของผู้ทรงปัญญา ซึ่งเข้าไปเกี่ยวข้องกับการแก้ไขปัญหาให้กับชีวิตและความเป็นอยู่จริงของ

มนุษย์ พระพุทธศาสนามุ่งเน้นการสอนความจริงท่ีเป็นประโยชน์ และสั่งสอนเฉพาะส่ิงท่ีจะนำ�มา

ปฏิบัติให้เป็นประโยชน์ในชีวิตจริงได้ด้วยเหตุนี้ พระพุทธองค์ จึงไม่ทรงสนับสนุน การพยามเข้าถึง 

สัจจธรรม ด้วยวิธีครุ่นคิด และถกเถียงหาเหตุผลเกี่ยวกับปัญหาทางอภิปรัชญา ซ่ึงไม่เป็นไปเพื่อ

ประโยชน์ และด้วยเหตุที่พระพุทธศาสนา เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับชีวิตจริงของมนุษย์นี้เอง ความเป็น

พุทธธรรมจึงต้องอาศัยการพิจารณาคุณค่าทางจริยธรรมประกอบด้วย

	 พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวไว้ว่า มัชฌิมาปฏิปทา เป็นประมวลคำ�สอนภาคปฏิบัติ 

คือ ระบบ จริยธรรม ทั้งหมดของพระพุทธศาสนา มีรายละเอียด ขอบเขต กว้างขวาง มากเกินกว่า

ที่จะพูดถึงให้ครบถ้วนกระบวนความได้ แต่สามารถที่จะอธิบาย ทางสายเดียวแต่มีองค์ประกอบ  

8 อยา่ง อนัเปน็หวัขอ้สำ�คญัของ อรยิอฏัฐงัคกิมคัค ์หรือ อารยอษัฎางคกิมรรค (มรรคาอนัประเสริฐ 

มีองค์ประกอบ 8 อย่าง) ดังนี้ คือ 

	 1. สัมมาทิฏฐ ิความเห็นชอบ (Right View) 

	 2. สัมมาสังกัปปะ ความดำ�ริชอบ (Right Thought) 

	 3. สัมมาวาจา วาจาชอบ (Right Speceh) 

	 4. สัมมากัมมันตะ การกระทำ�ชอบ (Right Action) 

	 5. สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพชอบ (Right Livelihood) 

	 6. สัมมาวายามะ ความพยายามชอบ (Right Efford) 

	 7. สัมมาสติ ระลึกชอบ (Right Mindfulness) 

	 8. สัมมาสมาธิ จิตมั่นชอบ(Right Concentration)

	 องค์ประกอบท้ัง 8 นี้ มิใช่ทางแปดทาง หรือต้องกระทำ�ให้สำ�เร็จเสร็จสิ้นไปทีละข้อ หาก

แตเ่ปน็ส่วนประกอบของทางสายเดยีวกนั ท่ีตอ้งอาศยัพ่ึงพงิกนั เหมอืนเกลยีวเชือก 8 เกลียว ทีร่วม

กันเข้าเป็นเส้นเชือกเดียว ที่ต้องปฏิบัติร่วมกันไปโดยตลอด

	 พระธรรมปฎิก (ปัจจบุนั พระพรหมคุณาภรณ)์ ใหอ้รรถาธบิายในเร่ืองนีว้า่การศกึษาพัฒนา



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

132
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

องค์ธรรมภายใน มัชฌิมาปฏิปทานี ้ก็คือ การพัฒนาของชีวิต หรือพัฒนาการของชีวิตภายใต้กรอบ

กระบวนการของธรรมชาติ ที่ดำ�เนินไปตามวิถีแห่งมรรค และเมื่อพูดโดยผลรวมแล้ว สามารถแบ่ง

แยกออกเป็นหลักสามส่วน คือ

	 1. อธิศีลสิกขา คือ การฝึกศึกษาอบรมในด้านความประพฤติ ทางกาย วาจา และอาชีพ ให้

มีชีวิตสุจริตและเกื้อกูล (Training in Higher Morality) 

	 2. อธิจิตตสิกขา การฝึกศึกษาอบรม ด้านสมาธิ คือการพัฒนาจิตใจให้เข้มแข็งไม่หวั่นไหว

ง่าย (Training in Higher Mentality หรือ Concentration) 

	 3. อธิปญัญาสกิขา การฝกึฝนศกึษาพัฒนาในด้านปญัญาใหสู้งขึน้ไปและใหรู้้คิด เขา้ใจมอง

เห็นสรรพสิ่งตามความเป็นจริง (Training in Higher Wisdom)

วิธีการพัฒนา
	 สำ�หรบัขัน้ตอนและวธิกีารตามหลกัเศรษฐกจิพอเพียงนี ้มดัีงนี ้คอื 1) การพ่ึงตนเอง 2) พอ

อยู่พอกิน 3) พอเพียง 4) การไม่เบียดเบียน

	 1. การพึ่งตนเอง

	 การพึง่ตนเอง ดงักลา่วแลว้วา่พระพทุธศาสนาคอื ศาสนาแหง่ปญัญาและการปฏบิตั ิดังนัน้

จึงให้ความสำ�คญัและเพง่เลง็การปฏบิตัทิัง้ทางกาย และใจเพือ่การพึง่ตนเองทกุระดบัเปน็อยา่งมาก 

(พระอาจารย ์ชา สภุทฺโท, 2541 : 29) เชน่เดยีวกบัปรชัญาของเศรษฐกจิพอเพยีงทีเ่นน้การสงเคราะห์

ชว่ยเหลอื เพือ่ให้เกษตรกรสามารถพึง่ตนเองไดแ้ละยนือยูบ่นขาของตนเองได ้เพือ่ใหม้คีวามแขง็แรง

มั่นคงเพียงพอที่จะ พัฒนาตน ไปสู่ระดับที่สูงขึ้นต่อไป การพัฒนาตนนี้ย่อมหมายถึงการพัฒนาตน

ทัง้ภายนอกและภายใน คอื พึง่พาตนเองได้ทางเศรษฐกิจและมภีมูคิุม้กนัทางด้านจติใจ ท่ีจะสามารถ

ฝกึตนใหพ้น้จากห่วงโซข่องกระแสบรโิภคนยิมโดยยดึถือและปฏบิติัตามหลกัศีลธรรมและจรยิธรรม

ตามพืน้ฐานของหลกัธรรมในพระพทุธศาสนา ซ่ึงเปน็ส่วนหนึง่ของวฒันธรรมประจำ�ชาติไทยอยูแ่ล้ว 

(ยุวัฒน์ วุฒิเมธี, 2525 : 8)

	 หลักธรรมว่าด้วยการพึ่งพาตนเอง หรือ พึ่งตนเองในพระพุทธศาสนานั้น มีอยู่หลายประการ 

เป็นการเฉพาะเช่น นาถกรณธรรม ซึ่งประกอบด้วยองค์ธรรมสำ�คัญ 10 ข้อ ว่าด้วยธรรมอันเป็นการสร้าง

ทีพ่ึง่คณุธรรมอนัทำ�ให้ตนเปน็ทีพ่ึง่ของตนเองไดป้ระกอบด้วย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545 : 324)

	 1. ศีล (ความประพฤติดีงาม, ระเบียบวินัย, อาชีวบริสุทธิ) 

	 2. พาหุสัจจะ (การศึกษา – การใฝ่หาความรู้) 

	 3. กัลยาณมิตตตา (คบคนดี มีกัลยาณมิตร, ปรึกษา) 

	 4. โสวจัสตา (เป็นคนง่าย รับฟังเหตุผล) 



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

133
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

	 5. กิงกรณีเยสุ ทุกขตา (ขวนขวายกิจการ, ทำ�ได้สำ�เร็จ ฯลฯ) 

	 6. ธัมมกามตา (รู้รัก, ใคร่ธรรม, รับรู้ – รับฟัง) 

	 7. วิริยารัมภะ (ขยันหมั่นเพียร, ละชั่ว ทำ�ดี, เข้มแข็ง) 

	 8. สันตุฏฐิ (สันโดษ, พอใจกับสิ่งที่หามาได้โดยชอบ) 

	 9. สติ (ความมีสติ, ไม่ประมาท) 

	 10. ปัญญา (รู้คิด, พิจารณา, เข้าใจสรรพสิ่งตามความเป็นจริง)

	 องค์ธรรมอันเป็นการ สร้างที่พึ่ง นี้ เป็นธรรมมีอุปการะมาก เป็นคุณธรรมอันทำ�ให้ตนเป็น

ที่พึ่งแห่งตนยังประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อื่นให้สำ�เร็จและเป็นกำ�ลังหนุนในการบำ�เพ็ญคุณงาม

ความดีทั้งหลายด้วย (อรสา เตติวัฒน์ และคณะ, 2552 : 1-3)

	 ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง เมื่อวิเคราะห์เทียบเคียงกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 

ขอ้นีแ้ลว้ จะเหน็ความประสานสอดคล้องเป็นไปในแนวทางเดยีวกัน โดยทีเ่ศรษฐกจิพอเพยีงไมเ่พยีง

แต่มุ่งประสงค์ให้เกษตรกรและในวงที่กว้างขวางออกไป คือ ประชาชนทั้งชาติได้พึ่งพาตนเองได้ใน

ทางเศรษฐกิจเท่านั้น แต่ยังหมายความคลุมถึงการมีความมั่นคงในการท่ีจะเป็น อิสรภาพจากการ

ครอบงำ�ของกระแสโลกในเชงิวตัถนุยิมและบรโิภคนยิมต่าง ๆ  ทัง้ประชาชนยงัสามารถกำ�หนดความ

เปน็อยูข่องตนเองดว้ย สตปิญัญา ความพากเพยีร ความสันโดษ โดยมอีงคธ์รรมทางพระพุทธศาสนา

เกื้อหนุนอยู่ด้วย (สัญญา สัญญาวิวัฒน์, 2541 : 21-22) ดังจะเห็นได้จากความในพระราชดำ�รัส 

ตอนหน่ึงที่เก่ียวข้องกับเรื่องนี้ว่า...คนเราถ้าพอในความต้องการมันก็มีความโลภน้อยก็เบียดเบียน

คนอ่ืนน้อยถ้าประเทศใดมีความคิดอันนี้มีความคิดว่า ถ้าทำ�อะไรต้อง พอเพียง หมายความว่าพอ

ประมาณ ซื่อตรง ไม่โลภมากเราก็อยู่เป็นสุข

	 การพึ่งตนเองได้ในกระบวนทัศน์ของเศรษฐกิจพอเพียงนั้นกินความหมาย ถึงการพัฒนา

ทางด้านคุณธรรมและจริยธรรมเข้าไว้ด้วย (อภิชัย สมบูรณ์ปกรณ์ และคณะ, 2552 : 18) การพึ่ง

ตนเองไดจ้งึไมไ่ดม้คีวามหมายเฉพาะ การพึง่ตนเองได้ทางด้านวตัถุเท่านัน้ แต่หมายความกวา้งขวาง

ถงึการควบคุมตนเองใหเ้ป็นอิสระปลอดโปร่งจากอำ�นาจของกเิลส และสามารถขม่ตน ข่มใจ ใหเ้กดิ

ปัญญาในการมีชีวิตอยู่อย่างมีคุณค่ารู้จักทุกข์ รู้เท่าทันทุกข์และมีความสุขตามอัตภาพได้ด้วย  

(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539 : 78)

	 ปรัชญาของเศรษฐกจิพอเพยีงอันมเีรือ่งการพ่ึงตนเองเป็นหลกั ท่ีพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยูหั่วได้

พระราชทานไวน้ัน้ คอื หลักของการกระทำ�หรอืปฏิบตั ิเพ่ือสรา้งเหตแุละผล ตามหลกัของพทุธธรรมนัน่เอง

	 ในหลักการพึ่งตนเองและการทำ�ความดี เพื่อให้ตนเป็นที่พึ่งของตนได้น้ัน พระไพศาล  

วิสาโล ได้อรรถาธิบายไว้ในพุทธธรรมกับการพัฒนาสังคมว่า การพ่ึงตนเองในระดับของบุคคลนั้น

มิใช่เป็นสภาวะที่ต่างคนต่างอยู่หรือตัวใครตัวมันแบบที่เรียกว่าปัจเจกนิยม (Individualism) โดย



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

134
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

สร้างความแปลกแยกจากสังคมแม้จะอยู่ในสังคม ซ่ึงในทางพระพุทธศาสนามองว่า (พระไพศาล  

วิสาโล พุทธธรรมกับการพัฒนาสังคม, 2533 : 23)

	 ปัจจุบันเป็นท่ีตระหนักและทราบกันอยู่ดีแล้วว่า แนวทางและทฤษฎีการพัฒนาเศรษฐกิจ

ของประเทศไทย นับแต่ได้เริ่มพัฒนาประเทศอย่างเป็นระบบเป็นต้นมา เกือบ 5 ทศวรรษแล้วนั้น 

ใช้ทฤษฎีเศรษฐศาสตร์ในระบบทุนนิยมสมัยใหม่ซึ่งมุ่งเน้นการผลิต การบริโภค การลงทุน และการ

ใชท้รพัยากรขนาดใหญ ่เพือ่เพิม่ผลผลติและกระตุ้นการบริโภคอยา่งไมม่ขีอบเขตจำ�กดั ผลจากการ

พัฒนาตามแนวคิดตะวันตกที่ผ่านมานั้น ก่อให้เกิดความเสียหายในหลายด้านโดยเฉพาะอย่างยิ่ง 

ทางด้านสังคม วัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อมในแง่ของผลดีจากการพัฒนาตามแนวความคิดนี ้ปรากฏ

ว่า คนจำ�นวนน้อย (มาก) คือ กลุ่มทุนผูกขาด ซึ่งมีอำ�นาจและอิทธิพลทั้งทางเศรษฐกิจ การพาณิชย์ 

และการเมอืง ได้รบัสว่นแบ่งจากผลประโยชนม์ากกวา่ครึง่หนึง่ ซ่ึงเปน็จำ�นวนมหาศาล คนส่วนใหญ่

ของประเทศโดยเฉพาะเกษตรทีย่ากจนทีส่ดุของประเทศ 20 % ไดร้บัผลจากการพฒันาไปไมถ่งึ 10 % 

ดังนั้นปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวซ่ึงได้พระราชทานให้ไว้เป็น

แนวทางเลือกจึงให้ความสำ�คัญแก่การพึ่งตนเองและพอเพียงเป็นอย่างมาก

	 เก่ียวกับแนวความคิด เรื่องที่เห็นควรมีการปรับเปลี่ยนแนวคิด และปรัชญาการพัฒนา

เศรษฐกิจของโลกตะวันตก ที่ถือว่าเป็นแนวคิดสมัยใหม่นับแต่ศตวรรษท่ีแล้วมาว่าแท้จริงมิใช่ส่ิงท่ี

ทันสมัยและก่อประโยชน์ อันแท้จริงให้กับโลกมนุษย์เลย หากแต่เป็นการทำ�ลายทั้งมนุษย์และ

ทรพัยากรธรรมชาติและสิง่แวดลอ้มเสยีมากกวา่ต่างหาก (เฉลียว บรีุภกัดี และคณะ, 2545 : 44-45) 

ส่วนแนวคิดและปรัชญาตะวันออกที่วางไว้สำ�หรับชีวิตและโลกนั้น กลับเป็นปรัชญาท่ีทันสมัยและ

ทรงคุณค่ามากกว่า เช่น ความคิดในเรื่อง พุทธเศรษฐศาสตร ์(Small is beautiful) ของ อี.เอฟ.ชู

มารคเกอร ์ซึง่มนียัทีส่มัพนัธอ์ยา่งยิง่กบัปรชัญาและแนวคดิเศรษฐกจิพอเพียง ของพระบาทสมเด็จ

พระเจ้าอยู่หัวเป็นอย่างยิ่ง (ประเวศ วะสี, 2541 : 35-36)

	 2. พออยู่พอกิน 

	 คำ�วา่ พออยูพ่อกนิ จะตรงกับคำ�วา่สนัโดษ ตามหลกัพุทธธรมในเรือ่งสนัโดษ ดูจะเปน็หัวขอ้

ธรรมทีถ่กูนำ�ไปตีความและอธบิายความหมายใหผ้ดิพลาดคลาดเคลือ่นไปจากความหมายทีถ่กูตอ้ง

สมบูรณ์ ส่วนใหญ่แล้วมักจะนำ�ไปเทียบกับความหมายของการเฉื่อยชา มักน้อย ขาดความกระตือ

รือล้นและขาดวิริยะในการประกอบการท้ังปวง ประเทศไทยเราเองแม้ว่ารากฐานสำ�คัญทาง

วัฒนธรรมและวิถีชีวิต คือ พระพุทธศาสนา แต่มีบางครั้งที่รัฐบาลและผู้นำ�ประเทศซึ่งศรัทธาเชื่อ

ม่ันในแนวคิดและปรัชญาตามแนวตะวันตก จะตามกระแสไปโดยมองข้ามสิ่งดีมีคุณค่าของพุทธ

ศาสนาและวัฒนธรรม ตลอดจนวิถีชีวิตของคนไทยไป และเข้าใจความหมายของคำ�ว่าสันโดษ 

คลาดเคลือ่นจนถงึกับมมีจิฉาทิฐ ิว่าสนัโดษเป็นการทำ�ลายความเจริญกา้วหนา้ของประเทศไปเสยีอกี 



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

135
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ตามที่ครั้งหนึ่งเคยมีสาส์นเป็นทางการ จากหัวหน้ารัฐบาล ขอให้ที่ประชุมสงฆ์(ที่ประชุมสัมมันตนา 

(สัมมนา) พระคณาธิการท่ัวราชอาณาจักร เม่ือวันที่ 18 เมษายน 2503) เลิกสอนหลักธรรมเรื่อง 

สันโดษ เนื่องจากคำ�สอนเรื่อง สันโดษ ทำ�ใหค้นมักน้อย ไม่อยากทำ�อะไร ไม่อยากได้อะไร ไม่จำ�เป็น

ต้องขวนขวาย เนื่องจากตายแล้วก็เอาไปไม่ได้ คำ�สอนเหล่านี้ ไม่เหมาะสมกับกาลของสมัยปฏิวัติ 

ซึ่งต้องการการพัฒนาและความขวนขวายหาทางก้าวหน้า (ดังคำ�มุ่งหมายท่ีสะท้อนให้เห็นความ

สำ�คัญของการพัฒนาว่า การปฏิวัติคร้ังนี้จะได้ผลสำ�เร็จหรือล้มเหลวก็อยู่ที่การพัฒนาเศรษฐกิจนี้

เอง) ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า หลักธรรมเรื่องสันโดษจึงไม่เกื้อหนุนต่อการพัฒนาประเทศ ซ่ึงก็น่าเห็นใจ

และต้องยอมรับกันว่า ปัญหาอยู่ที่ฐานความคิด ความรู้ ความเข้าใจ โดยเฉพาะ ทิฏฐิ ท่ีเป็นฐาน

ความคิดทั้งปวงแนวคิดนี้ไม่น่าจะเกิดข้ึนได้กับพุทธศาสนิกชนไทยได้มากกว่าผลดีอยู่ตลอดมาโดย

ผู้คนส่วนใหญ่ของประเทศที่ยังยากจน และทรัพยากรธรรมชาติอันอุดมสมบูรณ์ต้องถูกผลกระทบ

และต้องตกเป็นทุนทางสังคมท่ีสูญเปล่ามาโดยตลอด (อุทัย ดุลยเกษม และอรศรี งามวิทยาพงศ์, 

2540 : 11)

	 เรื่องความสันโดษหรือความพอเพียง ในปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงอันเนื่องมาจาก 

พระราชดำ�ริ ก็เป็นเช่นเดียวกับหลักพระพุทธธรรมนั่นเอง ความพอเพียง เป็นเรื่องสำ�คัญของทั้งตัว

บุคคลและของประเทศ ได้ทรงย้ําไว้ตามท่ียกมากล่าวอยู่เนือง ๆ ว่า คนเราต้องพอเพียงนั้นย่อม

หมายความถึงคนเราต้องมีความสันโดษ ความพอเพียงเช่นใด ขนาดไหน จึงจะเป็นความเหมาะสม

และสมควรแก่แต่ละบุคคลนั้นขึ้นอยู่กับอัตภาพ และฐานานุรูปของแต่ละบุคคลเป็นสำ�คัญ

	 สำ�หรบัองคธ์รรมท่ีเกีย่วเนือ่งกบัความสนัโดษ และการดำ�รงชวีติทีง่ดงามอกีขอ้หนึง่นัน้ คอื 

ธรรมอันอำ�นวยประโยชน์สุขขั้นต้น หรือธรรมเพื่อเป็นไปในประโยชน์ปัจจุบันคือ ทิฏฐธัมมิกัตถสัง

วัตตนิกธรรม หรือ ที่รู้จักกันดีว่า ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ ซึ่งมีหัวข้อสำ�คัญดังนี้ 

	 1. อุฏฐานสัมปทา การถึงพร้อมด้วยความขยันหมั่นเพียรในการงาน 

	 2. อารักขสัมปทา การถึงพร้อมด้วยการเก็บรักษาโภคทรัพย์ อันตน ขวนขวายหามาได้ 

	     ด้วยความชอบธรรม 

	 3. กัลยาณมิตตตา คบคนดีเป็นมิตรและรู้จักกำ�หนดบุคคลในถิ่นที่อาศัย 

	 4. สมชีวิตา ประมาณความเป็นอยู่ รู้จักกำ�หนดรายได ้รายจ่าย เลี้ยงชีวิตแต่พอดีมิให้

	     ฝืดเคืองหรือฟุ่มเฟือย 

	 ซึง่หลกัธรรมในหวัขอ้ ทิฎฐธมัมิกตัถสงัวตัตนกิธรรมนี ้กไ็ดม้อียูใ่นหลกัปรชัญาของเศรษฐกจิ

พอเพียงในพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเกือบทั้งหมด และถือได้ว่า เป็นพื้นฐานของการดำ�รงชีวิต

ของบุคคล ในระบบเศรษฐกิจพอเพียงโดยแท้ (ที.ปา. (ไทย) 11/197/202) อย่างไรก็ดีสำ�หรับความ

เข้าใจเรื่อง สันโดษ และความหมายที่แท้จริงในทางพุทธธรรมและในทางโลกนั้น ยังมีความเข้าใจ



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

136
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ไขว้เขวอยู่มากดังกล่าวไว้บ้างแล้วในเบื้องต้น และแม้กระท่ังในกระบวนวิธีการพัฒนาสมัยใหม่ ซ่ึง

ยงัเช่ือกันอยูถ่งึ ณ บัดนีว้า่ การเร่งเรา้ใหค้นบรโิภคมากเพือ่ใหเ้กดิการผลติมากจะชว่ยใหก้ารพฒันา

ได้

	 สำ�หรับองค์ธรรมที่เรียกว่าสันโดษ ตามศัพท์ในพระบาลีซึ่งขอยกมากล่าวไว้ในที่นี้ มีดังนี ้

สันโดษ 3 และ 12

	 สนัโดษคอืความยนิด ีความพอใจ ความยนิดดีว้ยของของตนซึง่ไดม้าดว้ยเรีย่วแรงและความ

เพียรโดยชอบธรรม ความยินดีด้วยปัจจัย 4 ตามมีตามได้ความรู้จักอิ่ม รู้จักพอ 1) ยถาลาภสันโดษ 

(ยินดีตามที่ได้, ตามที่พึงได้ ตามที่ตนเองเพียรหามาได้ ไม่กระวนกระวายเพราะสิ่งที่ตนไม่ได้ฯลฯ) 

2) ยถาพลสันโดษ (ยินดีตามกำ�ลัง, เพียงพอแก่ร่างกาย สุขภาพ และวิสัยแห่งการใช้สอยของตน ไม่

ยินดีอยากได้เกินกำ�ลัง ฯลฯ) 3) ยถาสารุปปสันโดษ (ยินดีตามสมควรแก่ภาวะ ฐานะ แนวทางชีวิต 

และจุดหมายแห่งตน ฯลฯ) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545 : 106) สันโดษ 3 นี้ เป็นไปใน

ปัจจัย 4 แต่ละอย่างจึงรวมเรียกว่า สันโดษ 12 ซึ่งแม้จะมุ่งเน้นเฉพาะบรรพชิตแต่คฤหัสถ์ก็พึง

พิจารณาได้ตามสมควร (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2537 : 77)

	 อย่างไรก็ตาม แม้จะพยามวิเคราะห์ว่า สันโดษ อาจมีความหมายถึง ความเป็นปัจเจกนิยม 

(Individualism) ซึ่งความสันโดษในความหมายหนึ่งอาจหมายถึงการแยกตัวโดดเดี่ยว เห็นแต่

ประโยชนส์ว่นตน และไมน่ำ�พาตอ่ประโยชนส์ว่นรวมชมุชนและสังคมแต่ในความหมายท่ีแท้จริงทาง

พุทธธรรมแล้ว สันโดษ ห่างไกลจากความเป็น ปัจเจกนิยม ในระบบทุนนิยมโดยส้ินเชิง เนื่องด้วย

โดยทีลั่ทธปิจัเจกนยิมในระบบทนุนยิมเสรนีัน้ ความสำ�เรจ็ในการผลติและการบรโิภคทีไ่ดม้าเฉพาะ

ตน อาจเสริมให้เกิด อหังการ และ มมังการ ซึ่งจะต่อยอดเช้ือแห่งความโลภ และการเบียดเบียน

ไมม่ทีีส่ิน้สดุ และจะเกดิการแขง่ขนัเพือ่เอาชนะ คูแ่ขง่และจะเร่งเร้าเบยีดเบยีนทรัพยากรธรรมชาติ

ให้หมดสิ้นเปลืองไปอย่างไม่มีท่ีสิ้นสุด ตามทฤษฎีการแข่งขัน (Competitiveness) ซ่ึงกำ�ลังเป็นท่ี

นิยมกันในสังคมผู้บริหารประเทศ และปัญญาชนบางส่วนอยู่ในขณะนี้ (ลีลาภรณ์ นาครทรรพ และ

คณะ, 2548 : 16)

	 3. ความพอเพียง 

	 คำ�วา่ พอเพยีง หมายถึงคำ�วา่ มตัตญัญตุาเป็นอกีองคธ์รรมหนึง่ทีส่ำ�คญัยิง่ต่อการดำ�รงชีวติ 

ของมนุษยอ์ยา่งมศีานตสิขุและยัง่ยนื มตัตญัญตุา โดยสรปุมคีวามหมายถงึความเปน็ผูรู้จ้กัประมาณ 

คือ ความพอเหมาะพอดี เช่น รู้จักประมาณในการแสวงหา รู้จักประมาณในการใช้จ่ายให้พอเหมาะ

พอควรเป็นต้น(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 193)

	 นอกจากนัน้ หลกัแหง่พระพทุธธรรม ยงัสอนใหบ้คุคลจดัแบง่ทรพัยท์ีห่ามาไดไ้วเ้ปน็สดัสว่น 

เพือ่ความเหมาะสมในการจับจา่ยและดำ�รงชีวติโดยหลกัในการรูจ้กัการใช้จา่ยและการบรโิภคทรัพย์



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

137
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ที่หามาได้นั้น (กาญจนา แก้วเทพ, 2543 : 53-59) เป็นหลักการที่สำ�คัญ เช่นกันในปรัชญาของ

เศรษฐกิจพอเพียงอันเนื่องมาจากพระราชดำ�ริ ด้วยว่าทรงแนะนำ�และสั่งสอนเกษตรกรให้รู้จัก

ประมาณในการจบัจา่ยและการบรโิภค ดว้ยการทีท่รงหว่งใยในเรือ่งการใชจ่้ายเกนิตวัของเกษตรกร 

จึงได้แนะให้เกษตรกรทำ�บัญชีรับ – จ่าย ส่วนครัวเรือนไว้อย่างง่าย ๆ ทำ�เพียงเพื่อให้ทราบว่า หา

มาได้เท่าใดและจ่ายเกินไปเท่าใด มีเหลือเท่าใด เพื่อจะได้มีแผนการใช้จ่ายเงินล่วงหน้า บัญชีนี้ใช้

ขีดเอาข้างฝาก็ได้ หากเขียนหนังสือไม่ได้

	 ในเรื่องพฤติกรรมทางเศรษฐกิจนี้เมื่อวิเคราะห์เข้ากับหลักธรรมในพระพุทธศาสนาแล้ว จะ

เห็นได้ว่าทุกเรื่องมีจุดอยู่ที่ตัวของมนุษย์เองก่อน ไม่ว่าจะเป็นการผลิต การบริโภคหรือการวิภาคแบ่ง

ปนักระจายรายไดก็้ตาม จะเร่ิมทีต่วับคุคลว่าจะตอ้งรูจ้กัประมาณตนกอ่น การรู้จกัประมาณ หรอืการ

รู้จักพอดี (หรือในเศรษฐกิจพอเพียง เรียกว่า ความพอเพียง ความพอประมาณ) นั้น ทางพุทธศาสนา

เรียกว่า มัตตัญญุตา หรือ หากเป็นการพอเพียงในการบริโภคอาหาร ก็เป็นโภชเนมัตตัญญุตา เป็นต้น

	 ในองคธ์รรมทีก่ลา่วถงึธรรมอนัทำ�ใหเ้ปน็สตับรุษุ หรือคณุสมบตัขิองคนดี คอื สปัปรุสิธรรม 

7 ได้กล่าวไว้มีดังนี้ 

	 1. ธัมมัญญุตา ความรู้หลัก รู้จักเหตุ รู้กฎเกณฑ์เหตุผล 

	 2. อตัถญัญตุา ความรู้จกัอรรถ,รูค้วามหมาย, รู้จกัผลรูป้ระโยชนอ์นัพงึประสงค,์ รู้เหตรุูผ้ลฯลฯ 

	 3. อัตตัญญุตา รู้จักตน, รู้จักฐานะ, ความรู้ – ความสามารถความถนัด เป็นต้น ฯลฯ 

	 4. มัตตัญญุตา ความรู้จักประมาณ, ความพอดี, รู้จักบริโภคปัจจัย4, รู้จักเหตุผลการ

	     บริโภคทรัพย์ฯลฯ 

	 5. กาลัญญุตา การรู้จักกาล รู้จักเวลา อันเหมาะสม,รู้จักเวลาที่จะ ต้องใช้ในกาล 

	     ทำ�งานตรงเวลา,เป็นเวลา ฯลฯ 

	 6. ปรสิญัญตุา รูจ้กับรษิทั, รูจ้กัชมุชน, รู้กริิยาทีจ่ะประพฤติ รู้จักทีป่ระชมุทีต่นร่วมอยูฯ่ลฯ 

	 7. บุคคลัญญุตา ความรู้จักบุคคล, ความแตกต่างระหว่างบุคคล อัธยาศัย, ความสามารถ

	     ของบุคคล ฯลฯ (ที.ม. (บาลี) 10/165/96)

	 สปัปรุสิธรรม ท้ัง 7 ดงักลา่วข้างตน้นีถื้อเปน็องคธ์รรมสำ�คญั สำ�หรบัทัง้บรรพชติและฆราวาส 

ในการดำ�รงชีวติอยูใ่นความด ีหรอืเป็นคุณเครือ่งเก้ือหนนุความดีทีเ่ดียว กลา่วเฉพาะในขอ้ มตัตญัญุ

ตา ความพอดแีละความพอประมาณในการบริโภคนัน้ มไิด้หมายความถงึแตเ่ฉพาะในเรือ่งของวตัถุ

หรือปริมาณเท่านั้น หากยังจะต้องมองลึกลงไปให้ถึงคุณค่าของสิ่งบริโภคนั้นด้วยว่าเป็น คุณค่าแท้ 

หรอื คุณคา่เทยีม วา่บรโิภคไปเพือ่อะไร เพือ่ความอยูร่อดของชวีติ หรอืเพราะเหตแุหง่ ความฟุ่มเฟอืย 

หรือแม้แต่กับของใช้สอยก็ดีจะต้องคำ�นึงถึงว่า ใช้เพ่ือความจำ�เป็นอะไร ตามที่พระภิกษุสงฆ์จะได้

รับการสอนในเบื้องแรกให้ปฏิสังขา-โยนิโส ฯเปฯ (ข้าพเจ้าพิจารณาแล้วจึงเสพปัจจัย) โดยพิจารณา



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

138
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ใหเ้หน็คณุคา่แท้ในการบรโิภค เชน่ เสพอาหารเพือ่หล่อเล้ียงชีวิต เพือ่สุขภาพ ดงันีเ้ปน็ต้นการพิจารณา

อย่างนี้จะเป็นเหตุให้เบียดเบียนสิ่งมีชีวิต และทรัพยากรธรรมชาติต่าง ๆ น้อยลง เป็นการมองเห็น

ความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างชีวิตกับธรรมชาต ิซึ่งจะก่อให้เกิดความรักและไม่ทำ�ลายธรรมชาติอีกด้วย

	 มัตตัญญุตา ความรู้จักพอดีและพอประมาณในการบริโภคปัญหามีว่า ความพอดี จะมีอยู่

แค่ไหนก็ขึ้นอยู่กับความเป็นเหตุเป็นผลของแต่ละคน แต่ในกรณีของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) 

ได้กล่าวว่า ความพอดี หมายถึงความพอดีที่ให้คุณภาพของชีวิตมาบรรจบกับความพึงพอใจ ดังข้อ

ปฏิบัติของพุทธศาสนิกชนโดยเฉพาะพระสงฆ์จะมีสูตรที่ว่า ปฏิสง.ขา โยนิโส ปิณ.ฑปาตํเนว ทวาย 

น มทาย น มณฺฑนาย (มิใช่เพื่อสนุกสนาน ลุ่มหลง ฟุ่มเฟือย) ยาเทวอิมสฺสกายสฺส แต่บริโภคเพื่อ

ความสถิตย์ดำ�รงอยู่ ความพอดีที่หมายถึง คุณภาพของชีวิตมาบรรจบกับความพึงพอใจนั้นเป็น

สัมพันธภาพของบุคคลต่อสถานภาพที่ตนเป็นอยู่ เป็นการใช้ปัญญาให้ทราบถึงจุดดุลยภาพว่าอยู่

ตรงไหน มีปัญญาทราบว่าการบริโภคปัจจัย 4 นั้น เป็นไปเพื่อดำ�รงชีวิตและดำ�รงธรรมชาติโดย 

ไม่เบียดเบยีนกันหรอืเพราะคณุคา่เทยีม คอื ความฟุง้เฟอ้เหอ่เหมิ เปน็ตน้ (ข.ุธ. (บาลี) 25/270/63) 

อันได้แก่การไม่เบียดเบียนชีวิตทั้งปวง ซึ่งรวมอยู่ในระบบนิเวศด้วย

	 4. ความไม่เบียดเบียน 

	 อหิงสาการไม่ทำ�ลายและไม่เบียดเบียน บางแห่งใช้คำ�ว่า อพฺยาปชฺฌา การพัฒนาคุณภาพ

ชีวิตของบุคคลให้มุ่งสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม ทั้งทางกายและทางจิต มีความพอดี – พอเพียง ตลอดจนการ

ใหค้วามสำ�คญัและเคารพตอ่คณุภาพของระบบนเิวศ ซ่ึงเอือ้ประโยชนแ์กช่วีติมนษุยอ์นัเปน็หลักใน

พระพทุธธรรมนัน้สอดคลอ้งกบัแนวทางของปรัชญาเศรษฐกจิพอเพียงอนัเนือ่งมาจากพระราชดำ�ริ

อย่างเห็นได้ชัด คุณค่าทางจริยธรรมและคุณค่าทางนามธรรมนี้ จะไม่เคยเห็นปรากฏในหลักทฤษฎี

ทางเศรษฐศาสตรก์ระแสหลกั นบัแต ่Adam Smith เป็นตน้มา สิง่ทีน่า่จะเปน็ขอ้พจิารณาวเิคราะห ์

สำ�หรับหลักพระพุทธธรรมกับปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงที่อยู่ในแนวเดียวกันก็คือ การมุ่งเน้นท่ี

คุณภาพชีวิตและคุณค่าของมนุษย์เป็นเบื้องต้น และการนั้นต้องเป็นไปเพื่อการท้ังตนเองและผู้อื่น 

เพื่อปูทางไปสู่เป้าหมายระดับสูงขึ้นไป คือ สัมปรายิกัตถะ อันเป็นประโยชน์และคุณค่าทางจิตใจ 

จนถึงปรมัตถ์ คือ จุดหมายสูงสุด แต่การไม่เบียดเบียนเป็นสิ่งที่สำ�คัญทุกวงโคจรของชีวิต (อง. ปญฺ

จก. (ไทย), 225/43/68–69)

	 นอกไปจากนี้ การเร่งรัดพัฒนาเศรษฐกิจตามแนวทุนนิยมเสรีด้วยการเร่งรัดการผลิตและ

การส่งออกนั้น มีผลกระทบต่อการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ แรงงานและสภาพแวดล้อมดังได้กล่าว

แลว้เปน็จำ�นวนมาก ในชนบท ซึง่เสีย่งตอ่การเบยีดเบยีน การปลูกพืชเชงิเด่ียวทำ�ใหม้กีารเร่งผลผลิต



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

139
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ด้วยการใช้ปุ๋ยและสารเคมีอย่างต่อเนื่อง ทำ�ให้โครงสร้างของทรัพยากรดินและน้ําเสื่อมโทรม และ

เมื่อดินเสื่อมคุณภาพใช้ทำ�การเพาะปลูกไม่ได้อีกต่อไป ก็ถูกทิ้งร้างและมีการเปิดพื้นที่ใหม่ด้วยการ

บุกรุกป่าที่อุดมสมบูรณ์เพื่อทำ�กินต่อไป อันเป็นการเบียดเบียน และทำ�ลายสภาพแวดล้อมและ

ระบบนิเวศของธรรมชาติอย่างรุนแรง ซึ่งตรงกันข้ามกับเกษตรกรรมในระบบเศรษฐกิจพอเพียง ที่

เกษตรกรทำ�กนิเพือ่ตนเองและเพือ่ขายในชมุชนนัน้ กลบัมกีารอนรัุกษม์ากและเบยีดเบยีนธรรมชาติ

น้อย เพราะผลิต พอเพียง ไม่โลภมาก ไม่ทำ�ลายมากและกิจกรรมที่ทำ�ในระดับที่ไม่กว้างขวางใหญ่

โตมากนัก กลับเป็นการหมุนเวียนให้คุณภาพส่ิงแวดล้อมดีขึ้นโดยธรรมชาติ และมีการปรับฟ้ืนฟู

ปรับตวัเองไดโ้ดยธรรมชาตอิกีดว้ย การผลติดว้ยวธีิธรรมชาติ และไมใ่ชเ้ทคโนโลยสูีงมากนกัในระบบ

เศรษฐกิจพอเพียง จะช่วยให้เกษตรกรสามารถพึ่งตนเองได้ โดยไม่ต้องกู้หนี้ยืมสิน เพื่อลงทุนมาก

ทางด้านกิจกรรมการเกษตร การผลิตและการบริโภคก็จะมีแนวทางที่ไม่เป็นการทำ�ลายทรัพยากร 

และก่อให้เกิดของเสียมากเกินไป เป็นการสร้างดุลยภาพระหว่างชีวิตกับธรรมชาติ ที่จะเกื้อกูลต่อ

กันและอยู่ร่วมกันด้วยความศานติ

	 ตามท่ีได้วิเคราะห์ เทียบเคียงปรัชญาและแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง อันเนื่องมาจากพระ

ราชดำ�ริกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาโดยลำ�ดับโดยได้กล่าวถึงทั้งองค์รวม ในหลักพุทธธรรม 

และแยกอธิบายในแต่ละส่วนของข้อธรรมหลักในแต่ละหัวข้อสำ�คัญตลอดจนหลักธรรมโดยทั่วไป

ว่า มีความสัมพันธ์และสอดคล้องต้องกันอย่างไร โดยผู้วิเคราะห์ได้พยามชี้ให้เห็นว่า ปรัชญา

เศรษฐกิจพอเพยีงนัน้ได ้นอ้มนำ�เอาหลกัพทุธธรรมในเร่ือง มชัฌมิาปฎปิทา หรอื การเดนิสายกลาง 

มาเป็นหลกัพืน้ฐานโดยมุง่เนน้ให้ประชาชนในชาติ (ศนูยฝึ์กอบรมวนศาสตร์ชมุชนแห่งภมูภิาคเอเชยี

แปซิฟิก มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2545 : 36) ดำ�รงอยู่ในความพอเพียงทั้งในการบริโภค และ

การดำ�เนนิชวีติ อกีท้ังยงัมคีวามซือ่สตัยม์คีวามอดทน ขยนัหมัน่เพยีร มีความเปน็อสิระ และมคีวาม

มั่นคงในจิตใจ ไม่ตกไปสู่กระแสวัตถุนิยม และบริโภคนิยมได้โดยง่าย ให้ลด ละ เลิก ความโลภและ

การเบียดเบียน ให้รู้จักมัธยัสถ์ อดออม ไม่เอารัด เอาเปรียบรู้จักเมตตาและการให้ ตลอดจนให้

ประสานประโยชน์ระหว่างตนกับผู้อื่นและสังคม ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม โดยไม่เป็นการทำ�ลายอีก

ด้วย หลักการเหล่านี้ มีปรากฏอยู่ในพุทธธรรมในพระพุทธศาสนาอันเป็นรากฐานของวัฒนธรรม

และสังคมไทยมานานนับเป็นพันปีทั้งสิ้น 

เป้าหมายการพัฒนา
	 สำ�หรับเป้าหมายของการพัฒนาตามหลักเศรษฐกิจพอเพียง สรุปได้ดังนี้ 1) มีการพัฒนา

ทีส่มดลุและยัง่ยนื 2) มคีวามพรอ้มรบัตอ่การเปลีย่นแปลงในทุกดา้น 3) ระดบัตน ครอบครวั ชมุชน 



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

140
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

รัฐ ดำ�รงอยู ่อย่างผาสุก และปฏิบัติตนเหมาะสม 4) สำ�นึกในคุณธรรม มีความซื่อสัตย์สุจริต อดทน 

มีความเพียร มีสติปัญญาและความรอบคอบ

	 การช่วยตนเองและการร่วมมือช่วยเหลือกันเป็นการทำ�ให้บรรลุประโยชน์ทางเศรษฐกิจ

และสงัคม มีการขยายความการชว่ยตนเองวา่หมายถงึการเปน็คนขยนั ประหยดั พฒันาตน หลกีพน้ 

อบายมุข การช่วยเหลือกันคือการร่วมแรงกาย แรงใจ กําลังความคิด กําลังทรัพย์การช่วยเหลือกัน

นี้ต้องมีคุณธรรม 4 ประการ เป็นที่ตั้งคือ ความซื่อสัตย์ ความเสียสละ ความสามัคคี การมีระเบียบ

วินัยการบรรลุเป้าหมายปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ศูนย์เรียนรู้ปรัชญาตามแนวพระราชดําริระบุ

เงื่อนไขการปฏิบัติคือ การมีความรอบรู้ ความรอบคอบระมัดระวัง มีคุณธรรมความซ่ือสัตย์สุจริต 

(พิสิฎฐ์ บุญไชย และทรงคุณ จันทจร, 2540 : 139-140) ทั้งนี้ ตามพระบรมราโชวาทเมื่อวันที่  

4 ธันวาคม 2541 ความตอนหนึ่งว่า …เศรษฐกิจพอเพียงนี้ท่ีจะมาบอกให้พอเพียงเฉพาะตัวเอง  

100 เปอร์เซ็นต์ เป็นสิ่งที่ทำ�ไม่ได้ จะต้องมีการแลกเปลี่ยน ต้องมีการช่วยกัน ถ้ามีการช่วยกัน 

แลกเปล่ียนไม่ใชเ่ศรษฐกจิพอเพยีงแลว้ แตว่า่พอเพยีงในทฤษฎหีลวงนีค้อืสามารถทีจ่ะดำ�เนนิงานได.้.. 

ดังนั้น วิธีการบรรลุเป้าหมายของปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง มีแนวคิดที่สอดคล้องกัน โดยมองที่คน

และสิ่งแวดล้อม และกำ�หนดบุคลิกภาพของคนที่เหมาะสม มองการพัฒนาที่มั่นคง ยั่งยืน

	 คนแต่ละคนมีชีวิตแตกต่างกันไปตามแบบแผนของสังคมที่สลับซับซ้อน เปลี่ยนแปลงและ

พฒันาตลอดเวลา แตท่กุคนกย็งัมคีวามตอ้งการทีป่ระสบความสำ�เร็จในชวีติโดยเฉพาะคนไทยทีอ่ยู่

ในประเทศไทยน้ัน ยังมีพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวฯ ที่ทรงชี้แนะและมอบแนวทางในการดำ�รง

ชวีติในทางสายกลางท่ีสมดลุ คอื มคีวามพอประมาณ มเีหตมุผีล มภีมูคุ้ิมกนัภายใตเ้งือ่นไขของความ

รู้และคุณธรรม ที่เรียกว่า เศรษฐกิจพอเพียงชีวิตความเป็นอยู่ของคนเก่ียวข้องทั้งเศรษฐกิจ สังคม 

การเมืองการปกครอง และอื่น ๆ โดยเฉพาะด้านเศรษฐกิจ ซึ่งเป็นความจำ�เป็นพื้นฐานที่แต่ละคน

มีระดับความต้องการไม่เท่ากัน เพราะแต่ละคนย่อมมีโอกาสของการพัฒนาการที่แตกต่างออกไป 

เช่น ความรู้ ความสามารถ ประสบการณ์ การสร้างรายได ้การใช้ประโยชน์จากทรัพยากร เป็นต้น 

ในขณะเดียวกันด้านสังคมเริ่มต้นจากการดำ�รงชีวิตจะมองถึงความสามารถในการพ่ึงตนเอง ความ

ร่วมมือของคนในครอบครัวและคนรอบข้าง สมาชิกในสังคมยอมรับ มีความมั่นคงในการดำ�รงชีวิต 

เป็นต้น ดังนั้น การพัฒนาชีวิตควรดำ�เนินการ ดังนี้

	 1. ค้นหาความต้องการของตนเองให้พบว่า มีความต้องการอะไร มีเป้าหมายในการดำ�เนิน

ชีวิตอย่างไร เช่น ต้องการมีชีวิตท่ีมีอนาคตก้าวหน้า มีความเป็นอิสระ มีเวลาเพื่อครอบครัวและ

สังคม มีทรัพย์สินเพียงพอ มีความสุข หลุดพ้นจากความยากลาบาก 

	 2. วิเคราะห์ข้อมูลของตนเองและครอบครัว ซึ่งจะทําให้รู้สถานภาพ รู้สาเหตุของปัญหา 

รู้ปัจจัยต่าง ๆ  ที่เกี่ยวข้อง รู้ผลกระทบต่าง ๆ  ที่เกิดขึ้น ทั้งทางด้านเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยี และ



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

141
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

ทรัพยากรธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม 

	    2.1 ศักยภาพของตนเอง เช่น ความรู้ ความสามารถ ความชํานาญ (ทักษะ) ชื่อเสียง 

ประสบการณ์ ความมั่นคง ความก้าวหน้า สภาพทางการเงิน การสร้างรายได้การใช้จ่าย การออม 

คุณธรรมและศีลธรรม 

	       2.2 ศกัยภาพของครอบครวั เชน่ วถิกีารดํารงชวีติ ภาวะเศรษฐกิจของครอบครัว ความ

เชื่อ ทัศนคติ ค่านิยม วัฒนธรรม ประเพณ ีคุณภาพชีวิตของคนในครอบครัว ฐานะทางสังคม ฐานะ

ทางการเงิน ที่เป็นทรัพย์สินและหนี้สินของครัวเรือน รายได ้รายจ่าย ของครัวเรือน 

	 3. วางแผนการดำ�เนินชีวิต 

	    3.1 พัฒนาตนเอง ให้มีการเรียนรู้ต่อเนื่อง (ใฝ่เรียนรู้) สร้างวินัยกับตนเอง โดยเฉพาะ

วินัยทางการเงิน 

	     3.2 สร้างนิสัยที่มีความคิดก้าวหน้ามุ่งมั่นในเป้าหมายชีวิต หมั่นพิจารณาความคิด ตัดสินใจ 

แกป้ญัหา เปน็ระบบโดยใชค้วามรู ้(ทีร่อบรู ้รอบคอบ ระมดัระวงั) มคีวามรับผดิชอบต่อตนเอง สงัคม 

และครอบครัว 

	     3.3 หมั่นบริหารจิตใจให้มีความซื่อสัตย ์สุจริต รักชาติ เสียสละ สามัคค ีเที่ยงธรรม ศีลธรรม 

	    3.4 ควบคุมจิตใจให้ตนเอง ประพฤติในสิ่งที่ดีงาม สร้างสรรค ์ความเจริญรุ่งเรือง 

	    3.5 พัฒนาจิตใจ ให้ลด ละ เลิก อบายมุข กิเลส ตัณหา ความโกรธ ความหลง 

	    3.6 เสริมสร้างและฟื้นฟูความรู้และคุณธรรมของตนเองและครอบครัว เช่น เข้ารับการ

ฝึกอบรม ฝึกทักษะ ในวิชาการต่าง ๆ หรือวิชาชีพ หมั่นตรวจสอบและแก้ไขข้อบกพร่องอย่าง 

สมํ่าเสมอ 

	    3.7 ปรับทัศนคติในเชิงบวก และมีความเป็นไปได้ 

	 4. จดบันทึกและทำ�บัญชีรับ – จ่าย 

	 5. สรุปผลการพัฒนาตนเองและครอบครัว โดยพิจารณาจาก

	     5.1 ร่างกายมีสุขภาพ สมบูรณ์ แข็งแรง

	    5.2 อารมณ์ต้องไม่เครียด มีเหตุมีผล มีความเช่ือมั่น มีระบบคิดเป็นระบบเป็นข้ันเป็น

ตอน มีแรงจูงใจ กล้าคิดกล้าทำ� ไม่ท้อถอย หรือหมดกำ�ลังใจ เมื่อประสบปัญหาในชีวิต 

	     5.3 สิ่งเหล่านี้ได้ลด ละ เลิก ได้แก ่รถป้ายแดง เงินพลาสติก โทรศัพท์มือถือ สถานเริงรมย์ 

เหล้า บุหรี่ การพนัน (คณะอนุกรรมการขับเคลื่อนเศรษฐกิจพอเพียง, 2549 : 32-33)

	 เปา้หมายหรอืผลลัพธข์องเศรษฐกจิพอเพียงนีเ้ป็นส่ิงทีสั่งคมไทยยงัต้องการใหเ้กดิขึน้หรือ

สามารถนำ�ไปปรบัใชใ้นประเทศกำ�ลงัพฒันาทัง้หลายอืน่ ๆ  ไดอ้ยา่งกวา้งขวางโดยเฉพาะในอาเซยีน

ทีป่น้ีี 2559 เปน็ปทีีม่กีารเปดิประชาคมเศรษฐกจิอาเซยีน (AEC) และไทยกเ็ปน็หนึง่ในกลุม่ประเทศ



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

142
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

เหลา่นีด้ว้ย จงึเป็นการดีท่ีจะไดน้ำ�ตน้แบบของการพฒันาเหลา่นีข้ยายสือ่และสบืทอดไปสูป่ระชาคม

ได้อย่างภาคภูมิใจต่อไป

บทสรุป
	 ปรัชญาและหลักการของเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำ�ริของพระบาทสมเด็จ

พระเจ้าอยู่หัวมุ่งเน้นไปท่ี พออยู่พอกิน พอเพียงและพอประมาณ ทั้งร่างกายและจิตใจ อันเป็น

ดุลยภาพและคุณภาพชีวิตที่เหมาะสม สำ�หรับวิถีชีวิตคนไทย พร้อมกับการสร้างสรรค์คุณธรรมที่ดี

ของชีวิตและสิ่งอันเกี่ยวเนื่องแก่ชีวิตรอบตัวคือการให้และการไม่เบียดเบียนผู้อื่น ชุมชน สังคม 

ประเทศชาติสิ่งแวดล้อมและต่อโลกนี้โดยรวม ซ่ึงเป็นสิ่งที่มีอยู่ประจำ�ของชาวพุทธไทยมาช้านาน

นั่นเอง

	 หลกัการและวธิกีารพฒันาชมุชนตามหลักพุทธธรรมอยา่งยัง่ยนืนัน้นบัเปน็ส่ิงท่ีใหมส่ำ�หรับ

ชาวบ้านทั่วไป แต่สำ�หรับพระสงฆ์นั้น ถือปฏิบัติกันมานาน เพียงแต่ไม่เป็นรูปธรรมเท่านั้น เป็นท่ี

ตระหนกักนัวา่ปญัหาเหลา่นีเ้ปน็ปญัหาระดบัชาตทิีท่กุคนในชาตนิบัตัง้แตห่นว่ยเลก็ ๆ  จนถึงหนว่ยใหญ ่

คือตั้งแต่ระดับบุคคล ครอบครัว สังคม ไปจนถึงระดับองค์กร และระดับชาต ิต้องเข้ามามีส่วนร่วม 

จดุนีเ้องทำ�ใหพ้ระสงฆค์อืผู้ทีม่บีทบาทโดยวธิผีสมผสานหรือทีเ่รียกวา่บรูณาการหลกัพุทธธรรมเขา้ไป

ด้วยทำ�ให้เป็นแนวคิดใหม่ที่น่าสนใจ 

เอกสารอ้างอิง
กาญจนา แก้วเทพ. (2543). เครื่องมือการทำ�งานแนววัฒนธรรมชุมชน. กรุงเทพฯ : 

	 สภาคาทอลิกแห่งประเทศไทยเพื่อการพัฒนา.

คณะอนกุรรมการขบัเคลือ่นเศรษฐกจิพอเพยีง. (2549). เศรษฐกิจพอเพยีงคอือะไร. พิมพ์คร้ังที ่3. 

	 กรุงเทพฯ : สำ�นักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ.

คูณ โทขันธ์. (2525). บทบาทของพระสงฆ์ต่อการพัฒนา. ขอนแก่น, 

	 คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น.

เฉลียว บุรีภักดีและคณะ. (2545).  ชุดวิชาวิจัยชุมชน. กรุงเทพฯ : เอส.อาร์.พริ้นติ้งแมสโปรดักส์.

นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2537). มองอนาคต. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ : มูลนิธิภูมิปัญญา.

ประเวศ วะสี. (2541). ยุทธศาสตร์ชาติเพื่อความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจสังคมและศีลธรรม. 

	 กรุงเทพฯ : หมอชาวบ้าน.

ประสาท หลักศิลา.(2545). ชุมชนชนบท. กรุงเทพฯ : แพร่วิทยาการพิมพ์.

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2537). คนไทยกับป่า. กรุงเทพฯ : บริษัทสหธรรมิก.

______. (2539). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม.



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

143
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1

JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ : 

	 บ.สื่อตะวัน.

______. (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ : 

	 บ.เอสอาร์พรินติ้งแมสโปรดักจำ�กัด.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2547). หลักแม่บทของการพัฒนาตน. 

	 กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระไพศาล วิสาโล. (2533). พุทธธรรมกับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพฯ :มูลนิธิโกมล คีมทอง.

พระอาจารย์ ชา สุภทฺโท. (2541). นอกเหตุเหนือผล. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภา ลาดพร้าว.

พสิฎิฐ ์บุญไชยและทรงคณุ จนัทจร. (2540). ศาสนาพุทธ : สถานภาพบทบาทตอ่การเปล่ียนแปลง

	 ในสังคมอีสาน. มหาสารคาม : สถาบันวิจัยศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน 

	 มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.

ยุวัฒน์ วุฒิเมธี. (2525). เอกสารประกอบการบรรยายวิชาการพัฒนาชุมชน. กรุงเทพฯ : 

	 ห.ส.น. ไทยอนุเคราะห์ไทย.

ลีลาภรณ ์นาครทรรพ และคณะ. (2548). ตัวชี้วัดสำ�หรับงานพัฒนาชนบทประสบการณ์จาก

	 นักพัฒนา. กรุงเทพฯ : สถาบันชุมชนท้องถิ่นพัฒนา.

วิชิตวงศ์ ณ ป้อมเพชร. (2546). “เศรษฐกิจชุมชนกับวิถีชุมชน” (เอกสารประกอบการบรรยาย 

	 เนือ่งในการเทดิพระเกยีรต ิ48 พรรษา สมเดจ็พระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกมุารี 

	 ณ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, วันที่ 22 กรกฏาคม 2546. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัย

	 ศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร.

ศูนย์ฝึกอบรมวนศาสตร์ชุมชนแห่งภูมิภาคเอเชียแปซิฟิกมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. (2545). 

	 พระกบัปา่ : บทบาทของพระสงฆใ์นการมสีว่นรว่มของชุมชนเพือ่การอนรุกัษท์รพัยากร

	 ป่าไม้. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

สนธยา พลศรี.(2545). ทฤษฎีและหลักการพัฒนาชุมชน. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์.

สมศักดิ์ ศรีสันติสุข. (2529). สังคมวิทยา : วีธีวิจัย ทฤษฎี และการเปลี่ยนแปลงในสังคม

	 ชนบทไทย. ขอนแก่น : ม.ป.พ.

สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2541). การพัฒนาชุมชนแบบจัดการ. กรุงเทพฯ : 

	 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

สำ�นักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ.(2543). 5 ทศวรรษสภาพัฒน์. 

	 กรุงเทพฯ : เพชรรุ่ง การพิมพ์.



คณ
ะม
นุษ
ยศ
าส
ตร
แ์ล
ะสั
งค
มศ
าส
ตร

 ์มห
าวทิ

ยาล
ยัร
าช
ภัฏ
สุร
นิท
ร์

144
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1
JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES SURIN RAJABHAT UNIVERSITY Vol.19 No. 1

อนุวัต กระสังข์. “การจัดการสิ่งแวดล้อมของวัดตามหลักนิเวศวิทยาเชิงพุทธบูรณาการของ

	 คณะสงฆ์จังหวัดสระบุรี.” วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์. ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 

	 พฤษภาคม-สิงหาคม 2558) : 241-259

อภิชัย พันธุเสน. (2539).  พัฒนาชนบทไทย : สมุทัยและมรรคตอนที่ 3 ความหวังทางออกและ

	 ทางเลือกใหม่. กรุงเทพฯ : มูลนิธิภูมิปัญญา.

อรสา เตติวัฒน์, และคณะ.(2552). “การพัฒนาระบบสารสนเทศชุมชนทางภูมิศาสตร์เพื่อ

	 สนับสนุนการพัฒนาชุมชนในเขตพื้นที่ภาคเหนือตอนล่าง”. รายงานการวิจัย. 

	 สำ�นักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.).

อุทัย ดุลยเกษมและอรศรี งามวิทยาพงศ์. (2540). ภาพการศึกษากับชุมชน : กรอบแนวคิดและ

	 ข้อเสนอในการศึกษาวิจัย. กรุงเทพฯ : สำ�นักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.




