
วิถแีห่งการบรรลธุรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 

The Theravada Route to Reach Enlightenment 

 

นวรัตน์ อังศุพานิช1, ปัทมาวดี แสนเขื่อนแก้ว2 และ พระเจริญพงษ์ วิชัย3 

Navarat Angsupanit1, Patamavadee Saenkhuenkaew2 and Phra Jaroenphong Wichai3 

วทิยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

Buddhapanya Sri Thawaravadi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: 1Put.navarat@gmail.com 

 

Received October 31, 2024; Revised August 3, 2025; Accepted August 26, 2025 

 

บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาความหมายของหลักธรรมสำหรับวิถีแห่งการบรรลุธรรม

ตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อศึกษากระบวนการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อวิเคราะห์

ลำดับขั้นตอนในกระบวนการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท รูปแบบการวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ

โดยใช้เอกสาร (Documentary Research) ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลจากข้อมูลปฐมภูมิและทุติยภูมิแล้วใช้การ

ตีความสร้างข้อสรุปแบบวิธีอุปนัย (Induction) สรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่าความหมาย

ของการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการบรรลุธรรมโดยเกิดจากการหลุดพ้น โดยการ

บรรลุธรรมนั้นนำไปสู่การบรรลุเป็นอริยบุคคลขั้นใดขั้นหนึ่งในพระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ พระโสดาบัน 

พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ ซึงสอดคล้องกับ “นิพพานกถา” ว่า นิพพาน หมายถึง 

สภาพที่ดับทุกข์ ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่าวถิีแห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถร

วาทเป็นไปตามระบบ ตามธรรมชาติ และตามหลักธรรม ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า

หลักธรรมที่สนับสนุนเกื้อกูลต่อการบรรลุธรรม คือ โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ได้แก่สติปัฏฐาน 4 

สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และ อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นหลักธรรมที่ช่วย

อุดหนุนกัน เป็นกระบวนการให้เกิดความรู้แจ้งเห็นจริง โดยหลักธรรมทั้งหมดนั้นมีความสำคัญต่อการ

เกื้อหนุนให้เกิดความก้าวหน้า และสนับสนุนกันทุกหลักธรรม เพื่อการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนา        

เถรวาท 

 

คำสำคัญ: พุทธศาสนาเถรวาท; การบรรลุธรรม; วิถีการบรรลุธรรม 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1803 
 

Abstract  

This research article has three objectives 1.) to study the meaning of Buddhadhamma for the 

path to enlightenment of Theravada Buddhism. 2.) to study the process of the path to enlightenment of 

Theravada Buddhism. 3.) to analyze the steps of process of the path of enlightenment of Theravada 

Buddhism. This is qualitative research which using of document. The researcher analyzed data from 

primary and secondary sources then employed interpretive reasoning to draw conclusions through 

induction. The findings related to the first objective reveal that the meaning of enlightenment in 

Theravada Buddhism is achieved through liberation, leading to the attainment of one of the noble 

persons namely the Sotapanna, Sakadagami, Anagami, and Arahant. Enlightenment is described in the 

"Nibbana Sutta" as a state of the cessation of suffering. The results concerning the second objective 

indicate that the path to enlightenment in Theravada Buddhism follows a systematic, natural, and 

doctrinal approach. As for the third objective, the research found that the principles supporting the 

attainment of enlightenment are the 37 factors of enlightenment, which include the Four Foundations of 

Mindfulness, the Four Right Efforts, the Four Bases of Spiritual Power, the Five Spiritual Faculties, the 

Five Strengths, the Seven Factors of Enlightenment, and the Noble Eightfold Path. These principles 

mutually support each other, facilitating the process of gaining true insight. All these teachings are 

significant in promoting progress and supporting one another in the pursuit of enlightenment according 

to Theravada Buddhism. 

 

Keywords: Theravada Buddhism; Attaining Enlightenment; The Path to Enlightenment 

 

บทนำ  

พระพุทธเจ้าทรงอุบัติมาในโลกนี ้ เพื ่อนำเวไนยสัตว์ออกพ้นทุกข์ ซึ ่งเห็นได้จากพุทธจริยา

ตลอดเวลา 45 พรรษา หลังการตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระพุทธองค์ทรงมุ่งมั่นแสดงธรรมเพื่อชี้

ทางให้มนุษย์ทั้งหลายเข้าถึงความเป็นจริงของชีวิตและเพื่อความไม่ยึดมั่นถือมั่นในกองสังขารร่างกายอัน

ยาววา หนาคืบนี ้โดยทรงใหรู้้จักนำหลักธรรมไปประพฤติปฏิบัติให้เหมาะสมกับตัวเอง เพราะธรรมของพระ

พุทธองค์นั้นไม่สามารถปฏิบัติเพื่อความหมดจดบริสุทธิ์หมดจากกิเลสแทนกันได้ แม้ว่าพระพุทธองค์เองก็

เพียงผู้ชี้บอกทางให้ดำเนินไปเพื่อความพันจากความทุกข์ได้เท่านั้น พระองค์ทรงส่งให้พระสาวกจาริกไป

ประกาศพระศาสนาแห่งพุทธกิจ เพื่อมุ่งประโยชน์สุขแก่พหุชนและอนุเคราะห์ชาวโลพระผู้มีพระภาคเจ้า



1804 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2568 

 

ทรงแสดงไว้ในวาระต่าง ๆ กันเพื่อให้เหมาะกับจริตแต่ละบุคคล ที่ผู้ปฏิบัติจะถือหลักธรรมหมวดไหน ใน

การปฏิบัติธรรมก็สามารถบรรลุธรรมได้เช่นเดียวกัน เปรียบเหมือนแม่น้ำทุกสายย่อมไหลลงสู่มหาสมุทร

ฉันใด การปฏิบัติธรรมตามหมวดธรรมใดย่อมนำไปสู่การบรรลุธรรมได้ฉันนั้น โดยการพัฒนาจิตวิญญาณ

ของตนใหห้ลุดพ้นจากความทุกข์ ที่จะต้องได้รับเรื่อยไปตราบใดที่ยังเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสาร มนุษย์ที่

สามารถพัฒนาจิตให้หมดกิเลสนั้นจึงเป็นผู้ประเสริฐที่สุด (Mahachulalongkorn rajavidyalaya University, 

2539) ตามหลักแล้วพระพุทธศาสนาถือว่าสรรพสัตว์ทั้งปวงมีความเกิด แก่ เจ็บ ตายเหมือนกันหมด เป็น

สามัญลักษณะที่ทุกสิ่งจะต้องได้รับเสมอเหมือนกัน แต่ว่ามนุษย์ได้รับการยอมรับว่าเป็นสัตว์ประเสริฐ

เพราะสามารถพัฒนาศักยภาพของตนเองให้อยู่เหนือธรรมชาติได้ สามารถฝึกฝนได้ และต้องฝึก แม้แต่จะ

เป็นพระพุทธเจ้าได้ก็เพราะการฝึก จึงมีหลักการสำคัญที่ว่า มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐด้วยการฝึก  (Phra 

Dhammapitaka (P.A. Payutto), 1997) ดังนั้นการบรรลุธรรม เป็นสภาวะที่รู้แจ้งแทงตลอดในอริยสัจ 4 ทำ

ให้เข้าใจเรื่องของชีวิตอันตกอยู่ในกฎแห่งไตรลักษณ์ ซึ่งได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เป็นกระบวนการ

เกิดขึ้นของสันติภาพภายในของมนุษย์ (Phra Jaroenphong, Sainamphueng, Wanchai, 2023) ผู้ที่ได้บรรลุ

ธรรม ท่านเรียกว่า พระอริยบุคคล ได้แก่พระโสดาบัน พระสกทาคาม ีพระอนาคาม ีพระอรหันต์ ดังนั้นการ

บรรลุธรรม คือ วิธีการขจัดทุกข์ตามหลักพระพุทธศาสนาเป็นเรื่องที่ต้องใช้ความศรัทธา และปัญญาในการ

พิจารณา โดยใช้วธิีการเจรญิภาวนาที่เรียกว่าการเจรญิสมถภาวนา และวิปัสสนาภาวนาทั้งสองอย่างควบคู่

กันไป การเจริญภาวนา หรือการปฏิบัติกรรมฐานนี้เป็นวิธีการที่จะขจัดอาสวะกิเลส เครื่องเศร้าหมอง  

ต่าง ๆ ที่มีอยู่ในจิตใจออกไป จนนำไปสู่ความพ้นทุกข์ที่เรียกว่านิพพาน การปฏิบัติกรรมฐานนี้เป็นการใช้

ปัญญาเข้าไปพิจารณา ใส่ใจต่อสภาวะลักษณะที่ปรากฏในขณะนั้น ๆ ต่อความแปรปรวน เปลี่ยนแปลงและ

ความเป็นไปต่าง ๆ ทั้งการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ เสื่อมและดับไปของร่างกายและของจิตใจ หรือของรูป เวทนา 

สัญญา สังขาร และวิญญาณ หรือเรียกว่าของรูปนาม เมื่อวิเคราะห์พิจารณาโดยแยบคาย จนเห็นว่า  

รูป-นามนั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่อยู่ในอำนาจ เป็นไปตามกฎธรรมชาติ ที่เรียกว่ากฎไตรลักษณ์ จึงเกิดการ

บรรลุธรรมขึ้น การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่พบในคัมภีร์พุทธศาสนา กล่าวสรุปไว้ 2 อย่าง คือ สมถยานิก  

และ วิปัสสนายานิก (Phra Phavanapisalmethee, 2015) ผู้วิจัยจึงมีความสนใจในการศึกษาวิถีแห่งการ

บรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท โดยผู้วิจัยต้องการศึกษาเกี่ยวกับ 1) แนวคิดเกี่ยวกับวิถีแห่งการ

บรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 2) หลักการในการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท  

และ 3) องค์ประกอบของการบรรลุธรรมตามหลักธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท  การสร้างกรอบ

แนวคิดทฤษฎี การวางแผนลงพื้นที่สัมภาษณ์ และการจัดการสนทนากลุ่ม เพื่อหาข้อมูลเกี่ยวกับงานวิจัย 

และเอกสารที่เกี่ยวข้อง โดยเชื่อมโยงกับหลักธรรมเพื่อการบรรลุธรรม ประกอบด้วย หลักไตรสิกขา หลัก

อินทรีย์ 5 หลักโพชฌงค์ 7 และ หลักสติปัฎฐาน 4 เพื่อนำมาเป็นการศึกษาแนวทางแห่งวิถีแห่งการบรรลุ



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1805 
 

ธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาทในเชิงการศึกษาและนำมาเป็นองค์ความรู้เพื่อเสริมสร้างความเข้าใจ

เกี่ยวกับการบรรลุธรรมสำหรับปุถุชนทั่วไปต่อไป  

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศกึษาความหมายของหลักธรรมสำหรับวิถีแห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 

2. เพื่อศกึษากระบวนการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 

3. เพื่อวิเคราะห์ลำดับขั้นตอนกระบวนการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

โพธิปักขิยธรรม 37 ธรรมอันเป็นฝักฝ่ายแห่งความตรัสรู้ ประกอบด้วย สัมมัปปธาน 4 สติปัฏฐาน 

4 อิทธิบาท 4 พละ 5 อินทรีย ์ 5 โพชฌงค์ 7 และมรรคมีองค์ 8 (Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University, 2539) 

สัมมัปปธาน 4 คือ ความเพียรระวังไม่ให้อกุศลธรรมเกิดขึ้นในจิต ซึ่งประกอบด้วย 1)  สังวรปธาน

คืนเพียรระวังไม่ให้อกุศลธรรมเกิดขึ้นในจิต 2) ปหานปธานคือเพียรละอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว 3) ภาวนา

ปธานคือเจริญสติสัมโพชฌงค์ อันอาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในความสละและ  

4) อนุรักขนาปธานคือเพียรรักษากุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วไม่ใหเ้สื่อมไป 

สติปัฏฐาน 4 คือ ที่ตัง้ของสติ การตัง้สตกิำหนดพิจารณาสิ่งทั้งหลายใหรู้้เห็นตามความเป็นจริง คือ 

ตามที่สิ่งนั ้นๆ มันเป็นของมันเอง อันประกอบด้วย 1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐานคือการตั้งสติกำหนด

พิจารณากายใหรู้้เห็นตามเป็นจรงิ ว่า เป็นเพียงกาย ไม่ใช่สัตว์บุคคลตัวตนเราเขา 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏ

ฐาน คือการตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนา ให้รูเ้ห็นตามเป็นจรงิว่า เป็นแต่เพียงเวทนา 3) จติตานุปัสสนาสติ

ปัฏฐานคือการตั้งสติกำหนดพิจารณาจิต ให้รู้เห็นตามเป็นจริงว่า เป็นแต่เพียงจิต  และ 4) ธัมมานุปัสสนา

สติปัฏฐานคอืการตัง้สตกิำหนดพิจารณาธรรม ให้รูเ้ห็นตามเป็นจรงิว่า เป็นแต่เพียงธรรม  

อิทธิบาท 4 คือ คุณเครื่องให้ถึงความสำเร็จ, คุณธรรมที่นำไปสู่ความสำเร็จแห่งผลที่มุ่งหมาย  

ประกอบด้วย 1) ฉันทะ คือ ความพอใจ คือ ความต้องการที ่จะทำ ใฝ่ใจรักจะทำสิ ่งนั ้นอยู ่เสมอ  

และปรารถนาจะทำให้ได้ผลดียิ่ง ๆ ขึ้นไป 2) วิริยะ คือ ความเพียร คือ ขยันหมั่นประกอบสิ่งนั้นด้วยความ

พยายาม เข้มแข็ง อดทน เอาธุระไม่ท้อถอย 3) จติตะ คือ ความคิด คือ ตั้งจติรับรู้ในสิ่งที่ทำและสิ่งนั้นด้วย

ความคิด เอาจิตฝักใฝ่ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อนลอยไป และ 4) วิมังสา คือความไตร่ตรอง หรือ ทดลอง 

คือ หมั่นใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจตราหาเหตุผลและตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนในสิ่งที่ทำนั้น มีการ

วางแผน วัดผล คิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง เป็นต้น 



1806 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2568 

 

พละ 5 คือธรรมอันเป็นกำลัง ประกอบด้วย 1) สัทธา คือ ความเช่ือ 2) วริิยะ คือความเพียร 3) สติ 

คือความระลึกได้ 4) สมาธิ คือความตั้งจิตมั่น และ 5) ปัญญา คือความรู้ทั่วชัด ธรรม 5 อย่างนี้ เรียกอีก

อย่างหนึ่งว่า อินทรีย์ 5 คือธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน 

อินทรีย์ 5 คือ ธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน ได้แก่ 1) สัทธา คือความเชื่อ 2) วิริยะ คือความเพียร 

3) สติ คือ ความระลึกได้ 4) สมาธิ คือความตั้งจิตมั่น และ 5) ปัญญา คือความรู้ทั่วชัด หมวดธรรมนี้เรียก

อย่างหนึ่งว่า พละ 5 ที่เรียกวว่า พละ เพราะความหมายว่าเป็นพลัง ทำให้เกิดความมั่นคง 

โพชฌงค์ 7 คือธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ ประกอบด้วย 1) สติสัมโพชฌงค์ คือความระลึกได้ 

สำนึกพร้อมอยู่ ใจอยู่กับกิจ จิตอยู่กับเรื่อง 2) ธัมมวิจยะสัมโพชฌงค์ คือความเฟ้นธรรม ความสอดส่อง

สืบค้นธรรม 3) วิรยิะสัมโพชฌงค์ คือความเพียร 4) ปีตสิัมโพชฌงค์ คือความอิ่มใจ 5) ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ 

คือความสงบกายสงบใจ 6) สมาธิสัมโพชฌงค์ คือความมีใจตั้งมั่น จิตแน่วในอารมณ์  และ 7) อุเบกขา 

สัมโพชฌงค์ คือความมใีจเป็นกลางเพราะเห็นตามเป็นจรงิ 

มรรคมีองค์ 8 หรือ อัฏฐังคิกมรรค หรือเรียกเต็มว่า อริยอัฏฐังคิกมรรค แปลว่า “ทางมีองค์ 8 

ประการ อันประเสริฐ” องค์ 8 ของมรรค ประกอบด้วย สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) และสัมมาสังกัปปะ 

(ความตัง้ใจชอบ) สัมมาวาจา (วาจาชอบ) สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) และสัมมาอาชีวะ (การเลีย้งชีพ

ชอบ) สัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ) สัมมาสติ (ความระลึกชอบ) และสัมมาสมาธิ (ความตัง้ใจชอบ) 

 

กรอบแนวคดิการวจิัย  

 งานวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยใช้เอกสาร ผู้วิจัยกำหนดกรอบแนวคิดการวิจัย โดยมี

รายละเอียดดังนี ้

 

ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1807 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่องวิถีแห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 

(Documentary Research) โดยศึกษาจากข้อมูลเอกสารข้อมูลชั้นปฐมภูมิ และข้อมูลชั้นทุติยภูมิเกี่ยวกับวิถี

แห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท วิเคราะห์ตีความเนื ้อหาและบรรยายเชิงพรรณนา

วิเคราะห์ โดยมีรายละเอียดดำเนินการวิจัย ดังต่อไปนี้  

ตรวจสอบความตรงของงานวิจัยเอกสาร  

ผู้วิจัยได้ทำการคัดเลือกเอกสารเพื่อนำมาวิจัยเอกสาร ซึ่งเป็นขั้นตอนที่มีความสำคัญมาก เพราะ

เอกสารที่เกี่ยวข้องกับประเด็นในการวิจัยมีค่อนข้างมาก อีกทั้งเอกสารบางชนิดยังมีความซับซ้อนของ

ข้อมูล ผู้วิจัยจึงมีความจำเป็นที่จะต้องมีเกณฑ์สำหรับการคัดเลือกเอกสารมาใช้ในการวิจัย (Scott, 1990/ 

2006)  เกณฑ์การคัดเลือกเอกสารมาใช้ในการวิจัยประกอบด้วย  

1) ความจริง (Authenticity) คือเอกสารที่เป็นเอกสารที่แท้จริง 

2) ความถูกต้องน่าเชื่อถือ (Credibility) คือเอกสารด้วยการพิจารณาว่า เอกสารนั้นจะต้องไม่มี

ข้อมูลที่ผิดพลาด บิดเบือนหรอืคลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจรงิ 

3) การเป็นตัวแทน (Representativeness) คือเอกสารดังกล่าวมีความเป็นตัวแทนหรือไม่ ในที่นี้ 

การเป็นตัวแทนมีหลายระดับ ระดับแรก หมายถึง การที่เอกสารนั้นสามารถใช้แทนหรือเป็นแบบฉบับที่แทน

เอกสารประเภทเดียวกันได้หรือไม่ และระดับที่สอง คือ ข้อมูลในเอกสารที่จะนำมาวิเคราะห์นั้นจะต้องเป็น

ข้อมูลที่เป็นตัวแทนของประชากรได้ และใช้สถิตวิิเคราะห์ที่ถูกต้อง 

4)  ความหมาย (Meaning) คือเอกสารที่มีความชัดเจนและสามารถที่จะเข้าใจได้ง่าย   

ขอบเขตด้านเน้ือหา  

ขอบเขตด้านเนื้อหาเป็นการการศึกษาตามวัตถุประสงค์โดยศึกษาความหมายของหลักธรรม

สำหรับวิถีแห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท  ศกึษากระบวนการของวิถีแห่งการบรรลุธรรม

ตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท  และวิเคราะห์กระบวนการวิถีแห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถร

วาท  โดยศึกษาจากแหล่งปฐมภูมิ เช่นพระไตรปิฎกฉบับหลวง, ฉบับมหาจุฬาฯ ฉบับพระสุตตันตปิฎก ฯลฯ 

และจากแหล่งทุติยภูมิ เช่นหนังสือ ตำราเรียน เอกสาร เอกสารอีเล็กโทรนิค และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  

โดยหลักคุณธรรมจริยธรรม  หลักความโปร่งใสตรวจสอบได้  หลักความรับผิดชอบ หลักความคุ้มค่า  

และในการวิเคราะห์ข้อมูลนั้น ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลจากข้อมูลปฐมภูมิ และข้อมูลทุติยภูมิแล้วโดยใช้การ

ตีความสร้างขอ้สรุปแบบวิธีอุปนัย (Induction) 

 

  



1808 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2568 

 

ข้อจำกัดของการวิจัยเอกสาร  

ข้อจำกัดของการวิจัยเชิงเอกสารคือต้องอาศัยการตีความในกระบวนการวิเคราะห์ข้อมูล เพราะ

การตีความเป็นพฤติกรรมทางสติปัญญาที่ค่อนข้างเป็นอัตวิสัย (Subjective) กล่าวคือ ผู้วิจัยจะพิจารณา

ข้อมูลต่าง ๆ ที่ได้มาภายใต้กรอบความรู้ ทัศนคตแิละประสบการณ์ของผูว้ิจัยเอง ซึ่งผลของการตีความนั้น

อาจจะไม่ตรงกับการตคีวามที่แท้จริงก็เป็นได้ อีกทั้งความน่าเชื่อถือและความถูกต้องของขอ้มูลในเอกสารที่

นำมาวิเคราะห์ก็เป็นตัวแปรสำคัญ  ที่ทำให้การวจิัยเชงิเอกสารมแีนวโน้มที่จะทำให้ผู้วจิัยไม่ได้คำตอบขอ 

การรวบรวมเอกสารประกอบด้วย 1) เอกสารปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณ์

พิเศษ และ 2) เอกสารชั ้นทุติยภูมิ ได้แก่ หนังสือ บทความ วิทยานิพนธ์ งานวิจัย ตำราวิชาการ 

วารสารวิชาการ และเอกสารทางวิชาการอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง  

การสรุปผล และการนำเสนอรายงานผลการศึกษาวิจัย  

ผู้วิจัยจะสรุปผลการศึกษาวิจัย ดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูล ตามลำดับขั้นตอน ดังนี้ ขั้นที่ 1 กำหนด

มโนทัศน์ (Concept) ขั้นที่ 2 รวบรวมสาระเนื้อหา (Content) ชั้นที่ 3 วิเคราะห์/สังเคราะห์จำแนกกลุ่มขอ้มูล 

(Classification) ตีความและประมวลผลข้อมูลที่เก็บรวบรวมจากแบบบันทึกประเด็นการประชุมกลุ่ม (Phra 

Jaroenphong and Phra Maha Prakasit, 2025) นำเสนอรายงานผลการศึกษาวิจัยในรูปแบบพรรณนาโดย

การนำข้อมูลที่ศกึษาวิจัยทั้งหมดมาอภปิราย และสรุปผลการศกึษาเพื่อตอบวัตถุประสงค์การวิจัยที่ได้ตั้งไว้ 

และนำเสนอแนะแนวทางในการศึกษาต่อไป 

 

ผลการวจิัย  

วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า ความหมายของการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 

เป็นการบรรลุธรรมโดยเกิดจากการหลุดพ้น โดยการบรรลุธรรมนั้นนำไปสู่การบรรลุเป็นอริยบุคคล

พระพุทธศาสนาเถรวาท ขั้นใดขั้นหนึ่ง ได้แก่ พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ 

ซึ่งสอดคล้องกับการการบรรลุธรรมใน “นิพพานกถา” ที่กล่าวไว้ว่า นิพพาน หมายถึง สภาพที่ดับทุกข์ คือ 

วนเวียนของกิเลส กรรม และวิบากเมื่อวนเวียนของกิเลสถูกตัดให้ขาดลงด้วยอรหันตมรรคแล้ว ทำให้ถึง

ความดับทุกข์ของมนุษย์และเทวดาทั้งหลายและเป็นแม่บทแห่งการปฏิบัติอันสำคัญยิ่งของชาวพุทธทกุเพศ 

ทุกวัย ทุกระดับ เพื่อบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชวีิต   

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่าการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท มี 4 อริยมรรค

ได้แก่โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค อรหัตตมรรค ดังนี ้ พระโสดาบันมรรค คือ 

อริยบุคคล ที่ต้องปฏิบัติโสดาปัตติมรรค คือต้องละสังโยชน์ได้ 3 เมื่อบรรลุเป็นพระโสดาบัน ยังต้องเวียน

ว่ายตายเกิดอีกไม่เกิน 7 ชาติ แล้วจะบรรลุนิพพาน คือพระอรหันต์  อริยบุคคลระดับโสดาบันมี 3 จำพวก



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1809 
 

คือ  เอกพีชี  โกลังโกละ และสัตตักขัตตุงปรมะ องค์แห่งพระโสดาบัน มี 2 แบบ ได้แก่ แบบ ก. โสตาปัตติ

ยังคะ 4 และแบบ ข.โสตาปัตติยังคะ 4  องค์ธรรมเครื่องบรรลุโสดา หรือ โสตาปัตติยังคะ อานิสงส์ในการ

กระทำให้แจ้งซึ่งโสดาปัตติผล 6  ปัจจัยที่จะทำให้บรรลุธรรมได้ พระโสดาบันเมือ่สิ้นอายุขัยจะไปเสวยสุข

อยู่ในสุคติโลกสวรรค์ชั้นดุสิต เขตที่ 1. เป็นที่อยู่ของพระอริยเจ้า คือ พระโสดาบัน พระสกทาคามี ซึ่งอยู่

ช้ันในสุด  สกทาคามมิรรค คือบุคคลผู้ปฏิบัติเพื่อทำกามราคะและพยาบาทให้เบาบางลง ผูบ้รรลุสกทาคามี

ในมนุษยโลกแล้วไปเกิดในเทวโลก สามารถบรรลุเป็นพระอรหันต์ในเทวโลกนั้นได้ แต่ต้องละละสังโยชน์ทั้ง 

3 ได้แก่ สักกายทิฏฐิ (ความเห็นว่าร่างกายเป็นของตน) วิจิกิจฉา(ความสงสัยว่าพระรัตนตรัยดีจริงหรือ) 

และ ศลีพตปรามาส (การเชื่อพิธีกรรมทางไสยศาสตร์)  ประเภทของสกทาคาม ีแยกไว้เป็น 3 ประเภท คือ 

ผูไ้ด้บรรลุผลที่ 1: สกทาคามใีนกามภพ  ผู้ได้บรรลุผลที่ 2 สกทาคามใีนรูปภพ ผูไ้ด้บรรลุผลที่ 3 สกทาคามี

ในอรูปภพ 4 ที่ประทับของพระอริยเจ้าคือสวรรค์ชั้นดุสิต อนาคามีมรรค คือ อริยบุคคล ผู้ปฏิบัติเพื่อละ

กามราคะและพยาบาทโดยไม่เหลือชื่อว่าผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้แจ้งอนาคามิผล โดยละสังโยชน์เบื้องต่ำทั ้ง  

5 ประการให้สิ้นไป จะเลิกครองเรือน ประพฤติพรหมจรรย์  ในคัมภีร์ ปรมัตถมัญชุสา จําแนกอนาคามีไว้  

5 ประเภท ได้แก่อันตราปรินิพพายี , อุปหัจจปรินิพพายี, อสังขารปรินิพพายี, สสังขารปรินิพพายี  

และอุทธังโสโตอกนิฏฐคามี ตายแล้วจะไปเกิดในพรหมโลก 5 เรียกว่า ปัญจสุทธาวาส ได้แก่ชั ้นอวิหา  

ชั้นอตัปปา ชั้นสุทัสสา ชั้นสุทัสสี และชั้นอกนิฏฐา และพระอรหัตตมรรค คือผู้คลายตัณหาไม่ติดอยู่กับ

ความเพลิดเพลินที่มีอยู่ในส่วนเบื้องต้น กําหนดไม่ได้ในส่วนท่ามกลางพระอรหันต์นั้นมิไม่ได้มุ่งหวังถึง

ตัณหาและทิฎฐิ ในส่วนเบื้องปลาย จากการละ ละสังโยชน์ได้ 10  พระอรหันต์ มี5 ระดับได้แก่ 1) ปัญญา

วิมุต;  2) อุภโตภาควิมุต; 3) เตวิชชะ 3; 4) ฉฬภิญญะ 6; และ 5) ปฏิสัมภิทัปปัตตะ 4 และกระจายเป็น 

พระอรหันต์ 60 ระดับประกอบด้วย พระอรหันต์ทั้ง 5 นั้น แต่ละประเภท จำแนกโดยวิโมกข์3 รวมเป็น  

15 จำแนกออกไปอีกโดยปฏิปทา 4 จึงรวมเป็น 60  ดังนั้นอาจเชื่อได้ว่าที่ประทับผู้บรรลุอรหันต์ ไม่น่าจะมี

ในโลก หรอืในบาดาล หรอืในจักรวาล หรอืในเทวโลก หรอืในอเทวโลก 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า พระอริยะบุคคลระดับโลดาบันต้องบำเพ็ญสิกขาอันได้แก่ศีล

บริบูรณ์ (สมาธิและปัญญาพอประมาณ) และและต้องละสังโยชน์อันได้แก่ 1)  สักกายทิฎฐิ 2) วิจิกิจฉา  

และ 3) สีลัพพัตปรามาส ระดับพระสกาทามีต้องบำเพ็ญสิกขาอันได้แก่กุศลมูล 3 และและต้องละสังโยชน์

อันได้แก่ ราคะ โทสะ โมหะ ให้เหลอืบางเบา ระดับอนาคามตี้องบำเพ็ญสิกขาอันได้แก่ศลีและสมาธิบริบูรณ์ 

(ปัญญาพอประมาณ)  และต้องละสังโยชน์อันได้แก่ 4)  กามราคะ และ 5) ปฎิฆะ และระดับอรหหันต์  

ต้องบำเพ็ญสิกขาอันได้แก่ศีล สมาธิ ปัญญาบริบูรณ์  และต้องละสังโยชน์ อันได้แก่ 6) รูปราคะ 7) อรูป

ราคะ 8) มานะ 9) อุทธัจจะ และ 10) อวิชชา  

 

 



1810 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2568 

 

อภิปรายผลการวจิัย  

 ผู้บรรลุธรรมตามคำสอนพุทธศาสนาเถรวาท แสดงทัศนะเรื่องทักขิไณยบุคคล สิกขาที่บำเพ็ญ  

และสังโยชน์ที่ละได้ เพื่อบรรลุความเป็นอริยบุคคล หรือ ทักขิไณยบุคคลนั้น ระดับโสดาบันต้องบำเพ็ญ

สิกขา อันได ้แก่  ศีลบร ิบ ูรณ์ สมาธ ิและป ัญญาพอประมาณ  และและต้องละส ังโยชน์  อันได้แก่ 

1) สักกายทิฎฐิ 2) วจิกิิจฉา และ 3) สลีัพพัตปรามาส ระดับพระสกาทามีตอ้งบำเพ็ญสิกขาอันได้แก่กุศลมูล 

3 และและตอ้งละสังโยชน ์อันได้แก่ ราคะ โทสะ โมหะ ใหเ้หลือบางเบา ระดับอนาคามตี้องบำเพ็ญสิกขาอัน

ได้แก่ศีลและสมาธิบริบูรณ์ ปัญญาพอประมาณ และต้องละสังโยชน์ อันได้แก่ 4) กามราคะ และ 5) ปฎิฆะ 

และระดับอรหันต์ ต้องบำเพ็ญสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญาบริบูรณ์และต้องละสังโยชน์ อันได้แก่ 6) รูป

ราคะ 7) อรูปราคะ 8) มานะ 9) อุทธัจจะ และ 10) อวิชชา ในการศกึษาเรื่อง “การบรรลุธรรมของฆราวาส

ในพระพุทธศาสนา” (Sutath, 2024) พบว่า การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเป็นการเข้าถึงสภาวธรรมอัน

ประเสริฐ โดยไม่จำแนกเพศ อายุ ความเป็นนักบวชหรือฆราวาส ทำให้พบว่า มีฆราวาสที่บรรลุธรรมเป็น

จำนวนมาก สถานะหลังจากการบรรลุธรรมของฆราวาสจะมีความแตกต่างกันไปตามระดับชั้นของการ

บรรลุธรรม ระดับโสดาบัน สกทาคาม ีอนาคามี และ อรหันต์ แต่ตอ้งมชุีดเจริญธรรม 5 (กัลยาณมติร พระ

ปาติโมกข์ วาจาเป็นสุภาษิต ความเพียร มีปัญญา) และชุดบำเพ็ญ 4 (ละราคะ บำเพ็ญเมตตา บำเพ็ญอา

นาปานสติ 4 บำเพ็ญอนิจจสัญญา) (Phra Boonsiri & Viroj, 2022) แต่ทางเซน (Zen) ต้องเจริญรัตนะตรัย 3 

ประการ ได้แก่ สัมยัคทรรศนะ คือความเห็นชอบด้วยธรรม สัมยัคชญาณะ คือความรู้ชอบด้วยธรรม 

และสัมยัคจริตะ คือความประพฤติชอบด้วยธรรม แต่ทางมหายาน ต้องบำเพ็ญ บารมี มี 10 ประการ คือ 

ทานบารมี ศีลบารมี เนกขัมมบารมี ปัญญาบารมี วิริยบารมี ขันติบารมี สัจจบารมี อธิษฐานบารมี เมตตา

บารม ีและอุเบกขาบารมี (Mahamakutrajavidyalaya University, 2001)  

ในผลการทำวิจัย พบว่า วิถีการบรรลุธรรมตามทัศนะคำสอนของพระพุทธศาสนาเถรวาท ต้องใช้

ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) กับการส่งเสริมการศึกษาตามแนวทางพุทธปรัชญาเถรวาท  ในการศึกษา

วิจัยเกี ่ยวกับ “วิถีการบรรลุธรรม” ไตรสิกขามรรค และ อริยมรรค พบว่า  ต้องใช้ไตรสิกขามรรค  

(ศลี, สมาธิ, ปัญญา) และอริยสัจ4 (ทุกข์, สมุหทัย, นิโรธ, มรรค) เป็นอริยมรรค 10 แบ่งเป็น (ก) กายกรรม 

3 (ละการฆ่าการเบียดเบียน,ละอทินนาทาน (ขโมย) และละการประพฤติผิดในกาม) (ข) วจีกรรม 4 (ละการ

พูดเท็จ, ละการพูดคําส่อเสียด, ละคําหยาบ, ละการพูดเพ้อเจ้อ ) (ค) มโนกรรม 3 (ไม่เพ่งเล็งอยากได้ของ

ผูอ้ื่น, ไม่มีจติคิดรา้ย, มีความเห็นชอบ) สอดคล้องกับผลการวิจัยเรื่อง “ศึกษาการบรรลุธรรม แบบปัญญา

วิมุตติในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า การบรรลุธรรมแบบปัญญาวิมุตติในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 

เป็นการบรรลุธรรมแบบที่มีปัญญาเป็นประธาน ปัญญาวิมุตติ ความหลุดพ้นด้วยปัญญาด้วยการกำจัด

อวิชชาจนสำเร็จอรหัตตผล  และทำให้เจโตวิมุตติไม่กำเริบอีกต่อไป  (Phrapipat Sophonjitto, 2015)  



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1811 
 

การบรรลุธรรมในพุทธศาสนาเถรวาท” ต้องใช้การพัฒนาปัญญาเพื่อการ รู้แจ้งอริยสัจ 4 (ทุกข์, สมุทัย, 

นิโรธ, มรรค) มัชฌิมาปฏิปทาหรอือริยมรรค สอดคล้องกับผลการวิจัยเรื่อง “ศกึษาการพัฒนาปัญญาเพื่อ

การบรรลุธรรมในพุทธศาสนาเถรวาท” (Phra Kanin, 2014) ผลการวิจัย พบว่า การบรรลุธรรม จำเป็นต้อง

รู้แจง้อรยิสัจ 4 เข้าถึงกระแสธรรมตามลำดับ โลกุตตรธรรม 9 (มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 และในการศึกษา

วิจัยเรื่อง “ศึกษาการบรรลุธรรม ของพระจูฬบันถกเถระ” พบว่า ต้องใช้ การเข้าถึงโลกุตตรธรรม 9  

มีนิพพาน 1, มรรค 4, ผล 4 นิพพาน สอุปาทิเสสนิพพาน นิพพานยังมีอุปาทิเหลือ และอนุปาทิเสสนิพพาน 

นิพพานไม่มีอุปาทิเหลือ มรรค 4 โสดาปัตติมรรค, สกทาคามิมรรค, อนาคามิมรรค, และอรหัตตมรรค,  

ผล 4 โสดาปัตติผล, สกทาคามผิล, อนาคามผิล และ อรหัตตผล (Phra Maha Somchai, 2013)  

ผู้วิจัยเชื่อว่ามีการพิจารณาแนวคิดหลังยุคหลังสมัยใหม่ของพุทธทาสภิกขุผ่านกระบวนการปฏิรูป

พระพุทธศาสนาโดยมุ้งเน้นสร้างความเป็นเอกภาพในความแตกต่าง โดยพุทธทาสภกิขุเสนอแนวทางในการ

ปฏิบัติเชิงโครงสร้างที่มีเป้าหมายเดียวกันและแนวทางปฏิบัติที่อาจแตกต่างหลากหลายกันได้  ท่านเห็น

ปัญหาว่าการนำเสนอพระพุทธศาสนานั้นเน้นพิธีกรรมมากกว่าปฏิบัติได้จริง ท่านมองว่า สังคมควรให้

ความสำคัญกับการนำพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตจริง ส่วนทัศนะมุมมองต่อแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่

ในพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุได้เสนอว่ามนุษย์ทุกคนนั้นต่างมีความตั้งใจ ในจุดเริ่มต้นและความ

ต้องการในท้ายสุดเหมือนกัน แต่มีวิธีแสดงออกในรูปแบบที่แตกต่างกันไปเพราะสภาวะทางสติปัญญาของ

ปัจเจกบุคคลแต่ละคนไม่เท่ากัน อีกทั้งการตรวจสอบพระพุทธศาสนาแบบคติชนวิทยาของพุทธทาสภิกขุได้

ชี้ให้เห็นถึงกระบวนความเข้าใจ และการมองที่แตกต่างกันต่อบริบทของโลกสมมติและปรมัตถะ จึงนำไปสู่

การปรับเปลี่ยนรูปแบบเรื่องเล่าขนาดใหญ่ทางสังคมศาสนา แต่มกีารลดทอนให้กลายเป็นแค่เรื่องเล่าขนาด

เล็กผ่านวัฒนธรรมชุมชน โดยเสนอให้เห็นผ่านวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคลที่เป็นปุถุชนและอริยบุคคลที่ร่วม

สร้างและดำรงอยู่ในวัฒนธรรมและขนบประเพณีเดียวกัน อีกทั ้งท่านพุทธทาสยังพยายามเปิดพื้นที่

สาธารณะในการที่สังคมโลกและสังคมพระสงฆ์ที่จะเชื่อมโยงเข้าหากันในแง่ของการปฏิบัติตนให้เอื ้อ

ประโยชน์สุขซึ่งกันและกันในการดำรงอยู่ร่วมกัน การเผยแพร่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์มีผลต่อการ

พัฒนาชุมชนด้านการเผยแผ่ศีลธรรมจริยธรรมเชิงพุทธอื่น ๆ ทั้งด้านกาย จิตใจ สติปัญญา สังคม เพื่อ

นําไปสู่ความเข้มแข็งของชุมชน 

 

องค์ความรู้ท่ีได้รับจากการวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่องวิถีแห่งการบรรลุธรรมตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 

ศึกษาจากพระไตรปิฎก อรรถกถา งานวรรณกรรมที่สำคัญทางพระพุทธศาสนา รวมทั้งหนังสือ ตำรา 



1812 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2568 

 

บทความทางวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง จากการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเอกสาร ผู้วิจัยได้ค้นพบองค์

ความรูจ้ากการวิจัย สามารถสรุปนำเสนอเป็นแผนภาพได้ดังนี้ 

 
ภาพท่ี 2 องค์ความรูท้ี่ได้รับจากการวิจัย 

 

จากแผนภาพสรุปองค์ความรู้จากการวิจัย สามารถอธิบายได้ดังนี้ หลักธรรมสำหรับการบรรลุ

ธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการวิจัยพบว่า โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ เป็นหลักธรรมสำคัญใน

การนำไปสู่การบรรลุธรรม โดยเน้นการปฏิบัติภายใต้หลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งช่วย

พัฒนาและกลั่นจิตให้บริสุทธิ์จนสามารถรู้แจ้งในอริยสัจ 4 และเข้าถึงพระนิพพาน ทั้งนี้ แนวทางดังกล่าว

ครอบคลุมการปฏิบัติทั้งในรูปแบบสมถะและวิปัสสนา เป็นระบบการฝึกจิตที่มคีวามชัดเจนและเป็นสากลใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท ลำดับขั้นตอนการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการศึกษาชี้ให้เหน็ว่า 

การบรรลุธรรมเป็นกระบวนการที่ดำเนินไปเป็นลำดับขั้น ตั้งแต่พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี 

จนถึงพระอรหันต์ ซึ่งแต่ละระดับสามารถวัดได้จากการละสังโยชน์ตามลำดับ และมีการเจริญสมถะและ

วิปัสสนาอย่างเหมาะสมกับจริตของแต่ละบุคคล ทั้งนี้ การเข้าถึงโลกุตตรธรรม 9 อาศัยความเพียรในการ

ฝึกจิตตามแนวทางไตรสิกขา ซึ่งจำเป็นต้องได้รับการสั่งสมและพัฒนาอย่างต่อเนื่อง วิถีการบรรลุธรรมใน

พระพุทธศาสนาเถรวาทการบรรลุธรรมสามารถเกิดได้กับทั้งบรรพชิตและฆราวาส โดยมีการฝึกปฏิบัติ

ศีล : การรักษากาย วาจา  
ให้เรียบร้อยเพ่ือความสงบภายใน 

สมาธิ :  
การฝึกจิตให้ตั้งมั่นและจดจ่อ 

 

ปัญญา : ความรู้ความเข้าใจใน
สภาวะธรรมตามความเป็นจริง  

บำเพ็ญบารมี : การสร้างบุญ
กุศลเพื่อการตรัสรู้ในอนาคต 

ปัญญาวิมุตติ : การตรัส
รู้ผ่านปัญญาเป็นหลัก 

อุภโตภาควิมุตติ : การตรัสรู้
ผ่านทั้งสมถะและวิปัสสนา 

พระ
อรหันต์ 

พระ
อนาคามี 

พระ
สกทาคามี 

พระ
อรหันต์ 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1813 
 

อย่างจริงจังผ่านสมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน วิถีการปฏิบัติอาจแตกต่างกันไปตามลักษณะจริต

ของผู้ปฏิบัติ เช่น ปัญญาวิมุตต ิและอุภโตภาควิมุตติ อีกทั้งยังพบว่า การบำเพ็ญบารมี เช่น ทาน ศีล วิริยะ 

ปัญญา ฯลฯ เป็นพื ้นฐานสำคัญที ่เกื ้อหนุนต่อการบรรลุธรรม โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการเข้าถึง 

พระนพิพาน อันเป็นความหลุดพ้นจากกิเลสโดยสิน้เชงิในแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

 สรุป 

การบรรล ุธรรมตามแนวพ ุทธศาสนาเถรวาท ม ี  4 อร ิยมรรค  ได ้แก ่  โสดาป ัตต ิมรรค  

สกทาคามิมรรค  อนาคามิมรรค อรหัตตมรรค ที่ต้องปฎิบัติโสดาปัตติมรรค คือต้องละสังโยชน์ได้ 3  

เมื่อบรรลุเป็นพระโสดาบัน ยังต้องเวียนว่ายตายเกิดอีกไม่เกิน 7 ชาติ แล้วจะบรรลุนิพพาน คือพระอรหันต์  

อริยบุคคลระดับโสดาบันมี 3 จำพวกคือ (1) เอกพีชี (2) โกลังโกละ และ (3) สัตตักขัตตุงปรมะ องค์แห่ง

พระโสดาบัน มี 2 แบบ ได้แก่ แบบ ก. โสตาปัตติยังคะ 4 และแบบ ข. โสตาปัตติยังคะ 4 องค์ธรรมเครื่อง

บรรลุโสดา หรอื โสตาปัตติยังคะ อานิสงส์ในการกระทำให้แจ้งซึ่งโสดาปัตติผล 6 ปัจจัย 5 ที่จะทำให้บรรลุ

ธรรมได้ พระโสดาบันเมือ่สิ้นอายุขัยจะไปเสวยสุขอยู่ในสุคติโลกสวรรค์ชั้นดุสิต เขตที่ 1. เป็นที่อยู่ของพระ

อริยเจ้า คือ พระโสดาบัน พระสกทาคาม ีซึ่งอยู่ชั้นในสุด การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานคือ การปฏิบัติอย่าง

ต่อเนื่องในการฝึกอบรมเจริญปัญญา อันเป็นเครื่องทำลายกิเลส ให้เกิดความรู้แจ้งเห็นจริง มีอารมณ์ของ

วิปัสสนาที่เรียกว่า วิปัสสนาภูมิ 6 ประการ คือ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 อริยสั จ 4 

และปฏิจจสมุปบาท ส่วนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ได้แก่ 1) กายานุปัสนาสตปิัฏ

ฐาน คือ กำหนดรู้กาย 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฎฐาน คือ การกำหนดรู้เวทนา 3 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฎ

ฐาน คือ การกำหนดรู้อาการของจติที่มีธรรมชาติรับรู้อารมณ์ 4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฎฐาน คือ มีสติเข้าไป

กำหนดรู้สภาวธรรมเนือง ๆ มีจุดมุ่งหมายเพื่อความหลุดพ้นจากกิเลส เป็นการฝึกอบรมปัญญาให้เกิด

ความรู้เท่าทันสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เป็นอิสระ ไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลส มีเป้าหมายสูงสุด คือ  

การบรรลุพระนิพพาน และเมื ่อดับขันธ์แล้วไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอีกต่อไป

สกทาคามิมรรค คือบุคคลผู้ปฏิบัติเพื ่อทำกามราคะและพยาบาทให้เบาบางลง ผู้บรรลุสกทาคามีใน

มนุษยโลกแล้วไปเกิดในเทวโลก สามารถบรรลุเป็นพระอรหันต์ในเทวโลกนั้นได้ แต่ต้องละละสังโยชน์ทั้ง 3 

ได้แก่ สักกายทิฏฐิ (ความเห็นว่าร่างกายเป็นของตน) วิจิกิจฉา(ความสงสัยว่าพระรัตนตรัยดีจริงหรือ)  

และ ศีลพตปรามาส (การเชื่อพิธีกรรมทางไสยศาสตร์) ประเภทของสกทาคามีแยกไว้เป็น 3 ประเภท คือ  

ผู้ได้บรรลุผลที่ 1: สกทาคามีในกามภพ  ผู ้ได้บรรลุผลที่ 2: สกทาคามีในรูปภพ ผู ้ได้บรรลุผลที ่ 3: 

สกทาคามใีนอรูปภพ 4 ที่ประทับของพระอริยเจ้าคือสวรรค์ช้ันดุสิต อนาคามมีรรค คือ อริยบุคคล ผู้ปฏิบัติ

เพื่อละกามราคะและพยาบาทโดยไม่เหลือชื่อว่าผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้แจ้งอนาคามิผล โดยละสังโยชน์เบื้องต่ำ



1814 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2568 

 

ทั้ง 5 ประการให้สิ้นไป จะเลิกครองเรอืน ประพฤติพรหมจรรย์  ในคัมภรี์ ปรมัตถมัญชุสา จําแนกอนาคามี

ไว้ 5 ประเภท ได้แก่อันตราปรินิพพายี, อุปหัจจปรินิพพายี, อสังขารปรินิพพายี, สสังขารปรินิพพายี  

และอุทธังโสโตอกนิฏฐคามี ตายแล้วจะไปเกิดในพรหมโลก 5 เรียกว่า ปัญจสุทธาวาส ได้แก่ช้ันอวิหา ช้ันอ

ตัปปา ชั้นสุทัสสา ชั้นสุทัสสี และชั้นอกนิฏฐา พระอรหัตตมรรค คือผู้คลายตัณหาไม่ติดอยู่กับความ

เพลิดเพลินที่มีอยู่ในส่วนเบื้องต้น กําหนดไม่ได้ในส่วนท่ามกลางพระอรหันต์นั้นมิไม่ได้มุ่งหวังถึงตัณหาและ

ทิฎฐิ ในส่วนเบื้องปลาย จากการละ ละสังโยชน์ได้ 10  พระอรหันต์ มี5 ระดับได้แก่ 1) ปัญญาวิมุต ;  

2) อุภโตภาควิมุต; 3) เตวิชชะ 3 4) ฉฬภญิญะ 6; และ 5) ปฏิสัมภิทัปปัตตะ 4 และกระจายเป็นพระอรหันต์ 

60 ระดับประกอบด้วย  พระอรหันต์ทั้ง 5 นั้น แต่ละประเภท จำแนกโดยวิโมกข์  3 รวมเป็น 15 จำแนก

ออกไปอีกโดยปฏิปทา 4 จงึรวมเป็น 60  ดังนั้นอาจเชื่อได้ว่าที่ประทับผูบ้รรลุอรหันต์ ไม่น่าจะมีในโลก หรือ

ในบาดาล หรือในจักรวาล หรือในเทวโลก หรือ ในอเทว โลก พระอรหันต์  คือผู้คลายตัณหาไม่ติดอยู่กับ

ความเพลิดเพลินที่มีอยู่ในส่วนเบื้องต้น กำหนดไม่ได้ในส่วนท่ามกลางพระอรหันต์นั้นมิไม่ได้มุ่งหวังถึง

ตัณหาและทิฎฐิ ในส่วนเบื้องปลาย จากการละ ละสังโยชน์ได้ 10  พระอรหันต์ มี 5 ระดับได้แก่ 1) ปัญญา

วิมุต;  2) อุภโตภาควิมุต; 3) เตวิชชะ 3;  4) ฉฬภญิญะ 6; และ 5) ปฏิสัมภิทัปปัตตะ 4    

 

ข้อเสนอแนะ  

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

สำนักพระพุทธศาสนา วัดต่าง ๆ สำนักธรรมต่าง ๆ สถาบันต่าง ๆ และองค์กรต่างๆควรเสนอนยาย

ให้พนักงานทุกรายตั้งใจมั่นที่จะส่งเสริมให้เกิดพนักงานที่เป็นอริยบุคคลแบบธรรมชาติและแบบธรรมดา  

หากองค์กรมีแต่อริยบุคคล หรือ คนดี คนที่มีธรรม และคนที่มีจริยธรรม องค์กรดังกล่าวจะไม่ล้มละลาย 

หรอืล้มหายตายจากไปจากวงจรที่ตนกำลังดำเนินกิจการอย่างแน่นอน  

ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 

1) ควรมีการศึกษาการละ การละสักกายทิฎฐิ, วิจิกิจฉา และ สีลัพพัตปรามาส อันจะนำไปสู่การ

เป็นอริยะบุคคลระดับโสดาบัน และจะสร้างคุณประโยชน์ไห้องค์กรได้อย่างไร และในระดับใด 

2) ควรมกีารศกึษาการละ ราคะ โทสะ โมหะ เหลือบางเบา อันจะนำไปสู่การเป็นอริยะบุคคลระดับ

สกทาคาม ีและจะสร้างคุณประโยชน์ไห้องค์กรได้อย่างไร และในระดับใด 

3) การบำเพ็ญศีลและสมาธิบริบูรณ์จะช่วยให้มนุษย์เราใจสงบดังอนาคามีได้จริงหรือในขณะที่ยัง

ต้องเผชิญกับสถานการณ์ที ่บีบบังคับจากการเมืองที่มีนักการเมืองส่วนใหญ่ ไม่ต้องมีจริยธรรม นัก

เศรษฐกิจที่กอบโกง (minimize cost; maximize gains) สังคมที่หันเหจากกศิลธรรมและจริยธรรม (moral 

and ethical diverters and traitors) 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 9 No. 3 July – September 2025| 1815 
 

References 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). The Thai Tipitaka, Mahachulalongkornrajavidyalaya 

Edition. Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 

Mahamakutrajavidyalaya University. (2001). The Tipitaka and Translated Commentaries, 

Mahamakutrajavidyalaya Edition. Mahamakutrajavidyalaya University Press. 

Phra Boonsiri, M. & Viroj, K. (2022). The Practice of Perfections and the Attainment of Dhamma of Phra 

Mekhiya Thera. MCU Journal of Interdisciplinary Studies in Humanities and Social Sciences, 5(1), 

309-317. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1997). Cultivating Wisdom for the Future of Humanity. 7th Edition. 

Sahathammika Co., Ltd. 

Phra Jaroenphong, W., Sainamphueng, R., Wanchai, K. (2 02 3 ) .  Yoniso Manasikara as a Tool for 

Managing Internal Human Conflict. Sangkhomkham Graduate Journal, 8(2), 423-441. 

Phra Kanin Sodaro (Mueangkoet). (2014). A Study of the Development of Wisdom for the Attainment of 

Enlightenment in Theravada Buddhism [Master's Thesis, Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University]. 

Phra Maha Somchai, S. (2013). A Study of the Attainment of Enlightenment of Phra Culapanthaka Thera 

[Master's Thesis, Mahachulalongkornrajavidyalaya University]. 

Phra Phavanapisalmethee, W. (2015). Vipassana Meditation. Prayoon Sarn Thai Printing Ltd. Partnership. 

Phrapipat, S. (2015). A Study of the Attainment of Enlightenment through Wisdom Liberation in 

Theravada Buddhist Scriptures [Master's Thesis, Mahachulalongkornrajavidyalaya University]. 

Sutath, P. (2 02 4 ) .  The Attainment of Dhamma by Laypeople in Buddhism: The Vipassana Center at 

Wat Phra That Sri Mongkhon, Mae Tha District, Lampang. Therasrimongkhon Journal of Buddhist 

Studies, 3(1), 60-73. 

 

 


