
สันติภาพกับการด าเนินชีวิตในสังคมไทย: มุมมองพระพุทธศาสนา 

Peace and Living in Thai Society: A Buddhist Perspective 
 

พระครูจริยธรรมานุรักษ์ (วัลลภ จริยธมฺโม) 

Phrakhru Jariyathammanurak (Wanlop Cariyadhammo) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

Email: jariyatam58@hotmail.com 

Received December 20, 2019; Revised February 26, 2019; Accepted March 30, 2020 

 

บทคัดย่อ 

พระพุทธศาสนาได้สอนถึงแนวทางในการประกอบอาชีพการงานอันเป็นประโยชน์แก่ม วล

มนุษยชาต ิล าพังแตเ่พียงศลีอย่างเดียวประกันสันติภาพตลอดไปไม่ได้  ท้ังนี้เพราะศีลนั้นเป็นการท าตาม

ความสมัครใจของปัจเจกบุคคลแตล่ะคน  ไม่ได้ระบุการลงโทษไว้ดังเช่นกฎหมาย  จึงขึ้นอยู่กับอัธยาศัยของ

ปัจเจกบุคคลแตล่ะคนเป็นส าคัญ  ปัจเจกบุคคลต้องรู้จักประยุกต์หรือน าศีลเข้ามาใช้ในชีวิตประจ าวันให้

มากท่ีสุดแล้วสังคมมนุษย์ก็จะก้าวเข้าไปใกล้สันติภาพท่ีม่ันคงถาวรย่ิงขึน้ได้  

การน าสันตภิาพมาสู่สังคมโลก  ตอ้งได้มาจากจิตท่ีบริสุทธ์ิเป็นจิตท่ีไม่เห็นแก่ตัว  จิตท่ีไ ม่หวัง

ผลตอบแทนเป็นวัตถุสิ่งของ คนท่ีมีจิตบริสุทธ์ิจะมองโลกด้วยความเมตตากรุณา  และจะเอื้ออาทรต่อคนท่ี

ประสบกับความเดอืดร้อนเช่นท่ีพระพุทธเจ้าได้ทรงท ามาแล้ว  ความเป็นจริงแล้วการกระท าอะไรก็ตามจะ

เร่ิมตน้มาจากจุดเล็กๆ  ท้ังนัน้ การพัฒนาสังคมให้มีสันติภาพก็เช่นเดียวกัน ต้องเร่ิมท่ีปัจเจกบุคคลก่อน

แล้วจึงน าไปสู่ครอบครัวและจะขยายไปถึงสังคมชุมชนท่ีหลายๆ  ครอบครัวมาอยู่รวมกันจึงเป็นสังคมของ

คนดมีีความสงบเรียบร้อยอยู่ร่วมกันโดยปรกติสุข พระพุทธศาสนาสอนให้ปัจเจกบุคคลดับเหตุแห่งทุกข์  

และความสุขก็เกิดจากการประพฤติดีของปัจเจกบุคคลนัน้เอง ฉะนัน้เม่ือปฏิบัตถิูกต้องตามท่ีทรงแสดงไว้ได้

ก็จะช่วยให้ผู้ประพฤติปฏิบัตติามได้รับความสงบสุขจริงๆ 

 

ค าส าคัญ: สันตภิาพ; การด าเนนิชีวิตในสังคมไทย; มุมมองพระพุทธศาสนา 

 

 

 



44 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2563 

Abstract 

Buddhism teaches you a way of occupation that benefits all mankind. The precepts alone 

cannot guarantee peace forever. This is because the precepts are voluntary acts of each individual. 

The punishment was not specified as the law. It depends on the dignity of each individual. Individuals 

have to know as much as possible to apply or apply precepts in their daily life, and human society 

can move closer to stable peace. 

Bringing Peace to the World Society It must be obtained from a pure, unselfish mind. The 

non-profit mind is material. People of pure mind see the world with compassion. And will be generous 

to those who are suffering as the Lord Buddha has already done In fact, any action starts at a very 

small point, so does the development of a peace society. It must first start with the individual, then 

lead to the family and will expand to the community society where many families come together, so it 

is a society of good people with peace and order together normally. Buddhism teaches the individual 

to curb the causes of suffering. And happiness comes from the good behavior of that individual. 

Therefore, when he is able to do what he has shown, it will really help those who do it for peace. 

Keywords: Peace, Living in Thai Society, A Buddhist Perspective 

 

บทน า 

ศลีเป็นปัจจัยส าคัญแห่งการด าเนนิชีวิตให้สงบสุข อีกท้ังยังเป็นเคร่ืองมือสร้างความเจริญท้ัง

ในสว่นของปัจเจกบุคคลตลอดถึงครอบครัว  สังคม  และประเทศชาติเป็นล าดับ  แต่ในปัจจุบันนี้สังคม

มนุษย์ออกจะห่างเหินศีลธรรม  โดยลืมนึกถึ งการพัฒนาจิต ใจ  จึงท าให้มอง ไม่เ ห็นหรือมองข้าม

ความส าคัญของศลีซึ่งเป็นสิ่งส าคัญตอ่ทุกชีวิตไป ปัญหาตา่ง ๆ ท่ีเกี่ยวกับชีวิตร่างกาย เกี่ยวกับทรัพย์สิน 

อาชญากรรมทางเพศ  การหลอกลวงตม้ตุน๋ และสิ่งเสพติดให้โทษนั้นได้เร่ิมต้นมาจากปัจเจกบุคคลก่อน

แล้วขยายเป็นชุมชนและสังคม พระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายท่ีจะให้สังคมท่ีตนอาศัยอยู่นั้นมีความสงบ  ไม่

มีปัญหาหรือมีปัญหานอ้ย เพ่ือให้ได้ความสงบสุขท่ีม่ันคงถาวร  โดยไม่ไปเบียดเบียนผู้อื่น  เพราะความสงบ

สุขท่ีได้มาโดยการเบียดเบียนผู้อื่นนั้น จะน าความทุกข์มาให้ในภายหลัง การท่ีเราจะได้ความสงบสุขท่ี

แท้จริงได้น้ันต้องมีปัจจัยทางศีลธรรม เป็นพ้ืนฐานเพ่ือเป็นการควบคุมความประพฤติ ให้มีกายสุจริต  

วจีสุจริต และมีสัมมาชีพอันจะเกิดขึน้ในการด าเนนิชีวิต  (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555)  

บุคคลผู้ถอืก าเนดิมาเป็นมนุษย์ได้ในพระพุทธศาสนาถือว่า  เป็นสิ่ง ท่ีประเสริฐท่ีสุด  เพราะคติ

หรือท่ีไปนัน้มีมากมายซึ่งล้วนแล้วแก่กรรมจะพาไป  เพราะบุคคลเหล่านี้ประกอบด้วยกายทุจริต วจีทุจริต 

มโนทุจริต การกระท าท่ีประกอบด้วยเจตนาคือ  ความตัง้ใจหรือความจงใจให้กรรมเป็นไปตามอ านาจแห่ง

ตนท้ังท่ีเป็นกรรมดีท่ีเรียกว่า “กุศลกรรม”  และท่ีเป็นกรรมชั่วท่ีเรียกว่า “อกุศลกรรม”  บุคคลบางคนเกิด



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 4 No.1 January – April 2020 | 45 

มาในโลกนี้  มีคติสมบัติ  รูปสมบัติท่ีสมบูรณ์เพียบพร้อม  หากแต่เกิดขึ้นเพราะกรรมเป็นตัวจ าแนก  

แบ่งแยกให้คนเลวและประณีตแตกต่างกัน  เพราะฉะนั้นคนเราจึงแตกต่างกันมาตั้งแต่ต้น  ท้ังในด้าน

สถานท่ีเกิด  ครอบครัวตลอดจนถึงจิตใจ ซึ่งก็มีความแตกต่างกัน  ถือว่าเป็นการสร้างของกรรม  คติ

สมบัติ  หมายเอาภพ  สถานท่ี  ตระกูลครอบครัว  คนเหล่านั้นเกิดมา  จะสามารถเกื้อกูลให้เกิดความ

เจริญในด้านใดด้านหนึ่งหรือไม่  ถ้าไม่อาจเกือ้กูลได้แสดงว่า  ภพ  สถานท่ี  ตระกูล  ครอบครัวของเขา

วิบัต ิ ถ้าตรงกันข้ามก็จัดว่าเป็นสมบัต ิ ข้อนี้ในกระบวนการตามกฎแห่งกรรมแล้วถือว่า  เป็นผลของชนก

กรรม  ตรงตามหลักพุทธภาษิตว่า  “กรรมเป็นผู้จ าแนก  แบ่งแยกให้คนเลว  และประณีตแตกต่างกันไป” 

(ม.อุป. 14/581/376) อุปธิสมบัติ   หมายเอารูปร่างหน้าตา  สุขภาพพลานามัย  ถ้าสุขภาพพลานามัย  

จนถึงคนท่ีมีลักษณะนสิัยไม่ด ี อุปธิของเขาก็วิบัติ  หากตรงกันข้ามก็เป็นสมบัติ  กาลสมบัติ  หมายถึง

กาลเวลาท่ีคนเหล่านัน้เกิดมา  ความรู้  ความสามารถ  คุณสมบัติของเขา  เป็นท่ีต้องการของคนในสมัย

นัน้ๆ  หรือไม่  หากไม่ต้องการ  กาลของเขาก็วิบัติ  หากตรงกันข้ามก็จัดว่าเป็นสมบัติ  ปโยคสมบัติ  

หมายถึง  การประพฤติปฏิบัตขิองคนเหล่านัน้สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามโครงสร้างของคน  4  ประเภท  

ดังท่ีกล่าวไว้ในคัมภีร์พระอภิธรรม  ธาตุกถาปุคคลบัญญัตปิกรณ์  (อภิ.ธาตุ.  36/525/105) มืดมามืดไป   

หมายความว่า  คนบางคนเกิดมาในครอบครัวท่ีไม่ดีหรือในสถาน ท่ีไม่ดีอย่าง ไร  ก็คงเ ป็นอย่างนั้ น   

มืดมาแล้วสว่างไป  คนบางคนเกิดมาในครอบครัวท่ีไม่ดหีรือในสถานท่ีไม่ดี  แต่ได้ใช้ความเพียรพยายาม

ของตัวเอง  งดเว้นทางเสื่อมท้ังปวงเสียได้  มากระท าสิ่ง ท่ีดีงาม  พัฒนาตนเองให้มีฐานะท่ีม่ังค่ัง  ม่ันคง

ขึน้มาได้ สว่างมามืดไป  หมายถึงคนท่ีเกิดมาแล้วด้วยกุศลกรรมท่ีท าไว้ในอดีต  ท าให้ได้ฐานะทาง

เศรษฐกิจ  ฐานะทางครอบครัว  แตไ่ม่สามารถท่ีจะรักษาฐานะเหล่านัน้ไว้ได้  เพราะความประพฤติชั่ว   เช่น

ตกเป็นทาสของอบายมุขตา่งเป็นตน้ สว่างมาแล้วสว่างไป คือเกิดมาด้วยกุศลท่ีดีงาม  ครอบครัวมีฐานะ

ทางเศรษฐกิจท่ีด ี และสามารถรักษาสถานะเหล่านัน้ไว้ได้ ตลอดจนถึงได้พัฒนาให้สูงขึ้นไปด้วย ทุกอย่าง

ล้วนแล้วแตเ่กิดขึน้จากกรรมดี  คือการกระท าของบุคคลนัน้ ในการได้ลาภ  หรือการเสื่อมลาภ การได้ยศ

เสื่อมยศ  การถูกนนิทา  หรือการได้รับการยกย่องสรรเสริญ การประสบความสุขและการประสบความ

ทุกข์  ก็ล้วนแล้วแตเ่กิดขึน้มาจากการกระท าของเขา  ไม่มีใครท่ีจะท าให้บุคคลผู้ไม่มีเหตุแห่งความทุกข์  

ประสบความทุกข์ได้  ไม่มีใครท่ีมีเหตุแห่งความสุข ไม่ให้ประสบความสุขได้ ความสุขหรือความทุกข์จึง

เกิดขึน้จากการกระท าของตนเองเป็นส าคัญ (พระราชวิสุทธิกวี พิจิตร  ฐติวณฺโณ, 2536) 

สรุปได้ว่า การท่ีจะท าให้ทุกคนมีศีลธรรมกันเป็นจุดมุ่งหมายในท่ีนี้  เนื่องจากมีคนเป็นจ านวน

ไม่น้อยท่ีไม่ยอมรับว่าศลีธรรมช่วยแก้ไขปัญหาตา่ง ๆ  ของสังคมได้  โดยแย้งว่าปัญหาทางสังคมเป็นเร่ือง

ของเศรษฐกิจ  ไม่เกี่ยวกับด้านศาสนาเลย  และมีคนอีกเป็นจ านวนไม่น้อยเช่นกันท่ีพากันคิดว่าศีลนั้นเป็น

ของศาสนา  โดยลมืนกึไปว่าศลีธรรมนัน้ได้เกี่ยวพันกับชีวิตประจ าวันตั้งแต่ตื่นนอนจนถึงเข้านอน  คือเป็น

เร่ืองท่ีแยกกันไม่ออก  แล้วไม่ยอมรับหลักการท่ีว่าศีลนั้นเป็นความหวังสุดท้ายท่ีจะพาให้มนุษย์เราเข้าไป

ใกล้สันตภิาพหรือมีสันตภิาพท่ีม่ันคงถาวร      

 



46 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2563 

ความส าคัญของการมีศีล  5 

ศลี 5 นัน้ เม่ือมนุษย์เราประพฤติปฏิบัตกิันอย่างแพร่หลายแล้ว  ก็จะก่อให้เกิดการอยู่ร่วมกัน

โดยปรกติสุข  ปัญหาท่ีเกิดขึน้ในโลกปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็นปัญหาเกี่ยวกับชีวิตทรัพย์สิน  อาชญากรรมทาง

เพศ  ตลอดจนการหลอกลวงใส่ร้ายกัน  ปัญหาเกี่ยวกับสิ่งเสพตดิให้โทษ เป็นต้น ศีลเป็นคุณธรรมพ้ืนฐาน 

(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) เป็นเคร่ืองช่วยควบคุมกายวาจาของมนุษย์ให้เรียบร้อย เพ่ือให้

มนุษย์อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุขพวง (เพชร ทองหม่ืนไวย, 2559) 

พระพุทธเจ้าทรงพิจารณาเห็นว่า  โลกนีจ้ะสงบร่มเย็นได้ก็ต่อเม่ือมนุษย์เคารพในสิทธิเสรีภาพ

ของผู้อื่น  ไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน ท้ังทางกาย วาจา และใจ  ทรงชี้ให้เห็นว่า  สัตว์ทุกจ าพวกรักสุข  

เกลียดความทุกข์ ตอ้งการได้ยินแตค่ าพูดท่ีไพเราะอ่อนหวานกันท้ังนั้น เม่ือมนุษย์ต้องการให้ผู้อื่นประพฤติ

ปฏิบัตท่ีิอ่อนนอ้มแก่เรา เราก็ควรประพฤติปฏิบัตเิช่นนัน้แก่เขาก่อน การประพฤติปฏิบัติเพ่ือมิให้ผิดศีลหรือ

ท าให้ศีลขาด ต้องมีการส ารวมกาย วาจา โดยมีสติรู้ตัวอยู่ตลอดเวลา สิ่งท่ีนับว่าเป็นตัวท าลายสติตัวฉกาจ

ก็คือสิ่งเสพตดิและของมึนเมาทุกชนดิ  นอกจากจะไม่มีประโยชน์แล้ว  ยังน าไปสู่ความประมาทอันเป็นเหตุ

ให้เสียทรัพย์สนิ บางคร้ังอาจท าให้ตนเองและผู้อื่นต้องได้รับอันตรายถึงชีวิต  (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า 

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538) 

ดังนัน้การประพฤติปฏิบัตติามศลีธรรม  จึงเป็นการประพฤติปฏิบัติเพ่ือลดช่องว่างระหว่างชน

ชั้นในสังคมลงได้และปัญหาตา่งๆ  ท่ีเกิดขึน้กับคนรอบข้างตลอดถึงสังคมท่ีตนเองอาศัยอยู่ด้วย  ศีลขั้ นสูง

คือสัมมาวาจา  สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะซึ่งเป็นองค์ของมรรค ได้แก่  การพูด การกระท า  การ

ประกอบอาชีพท่ีมีเจตนาปราศจากความทุจริต หรือความคิดท่ีเบียดเบียน ฉะนั้น เพ่ือควบคุมบุคคลใน

สังคมให้อยู่ในกฎระเบียบท่ีสังคมได้ก าหนดขึน้  พระพุทธศาสนาจึงมุ่งสอนไปท่ีให้มนุษย์ไม่เบียดเบียนซึ่งกัน

และกัน  ให้อยู่ร่วมกันอย่างสันตแิละสงบสุข (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2553) ได้แก่ ไม่ท าตนให้เป็นท่ี

รังเกียจของผู้อื่น  ท าให้ผู้ประพฤติเป็นท่ีรักเป็นท่ีเคารพของผู้อื่น  เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน  

เป็นไปเพ่ือความพร้อมเพรียงกัน เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ไม่ใ ห้วิวาทกับใคร เพราะความเห็นท่ีขัดแย้งกัน  

พอสรุปเป็นข้อได้ดังนี้ 

1.  เป็นรากฐานแห่งความสงบ  คนท่ีมีศีลนอกจากจะไม่ท าตนเองและสังคมให้เดือดร้อน

แล้วน าแตว่ามสุขความเจริญมาให้แก่ตนเองและคนอื่น ๆ  อีกท้ังคนมีศีลธรรมยังมีส่วนช่วยตนเองและ

สังคมให้อยู่อย่างสงบสุขด้วย  เพราะศลีธรรมนั้นทุกคนสามารถน ามาประพฤติปฏิบัติได้  ท าให้ผู้ ท่ีน ามา

ประพฤติปฏิบัตเิป็นท่ีรักของคนท้ังหลาย การท่ีพระพุทธศาสนาเน้นให้คนมีศีลธรรม ก็เพราะศีลธรรมเป็น

บ่อเกิดของความดีท้ังหลาย  เป็นรากฐานของความสงบ  ผู้วิจัยมีความเชื่อม่ันว่าศลีธรรม เพียงอย่างเดียวก็

สามารถท าให้คนในสังคมหรือชุมชนมีความสงบร่มเย็นได้ 

2.   เป็นมาตรฐานแห่งการอยู่ร่วมกัน  ถ้าทุกคนในสังคม  เพียงแตมี่ศีลธรรมกันแล้วสั งคม

หรือชุมชนก็จะสงบอย่างย่ิง จะไม่มีสงคราม  ไม่มีการฆ่าล้างผลาญกัน  ไม่มีการขโมยแย่งชิงโกงกินกัน   

ไม่มีการประพฤติผิดทางกามท่ีก่อให้เกิดความสับสนวุ่นวายแตกแยกขึน้ในสังคม หรือชุมชน ไม่มีการโกหก



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 4 No.1 January – April 2020 | 47 

หลอกลวงใส่ความกัน   ไม่มีการเสพของมึนเมาให้โทษตา่ง ๆ  อันเป็นบ่อเกิดแห่งความประมาทและความ

หายนะตา่งๆ  ทุกคนในสังคมหรือชุมชนก็จะพบกับความสุขร่มเย็น  อยู่ด้วยกันด้วยความรักใคร่ปรองดอง

กัน  ไม่ต้องเดอืดร้อนวุ่นวายกันเหมือนในสังคมปัจจุบัน  ศลีธรรมจึงมีความส าคัญมากส าหรับทุกคน ท้ังนี้ก็

เพ่ือความสงบสุขร่มเย็นของตนเองและสังคมโดยส่วนรวม อันเป็นรากฐานแห่งการอยู่ร่วมกันซึ่งจะ

ก่อให้เกิดสันตภิาพท่ีม่ันคงถาวรขึน้ในโลก 

3.  เป็นเครื่องมือสร้างสันติภาพ   ถ้ามนุษย์ทุกคนเข้าใจความมุ่งหมายท่ีแท้ของศีลและ

ประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้อง  เพ่ือให้เกิดผลสนองตอ่ความมุ่งหมายของศีลอย่างแท้จริงแล้ว สังคมมนุษย์จะ

อยู่ในภาวะปกติสุข  ฉะนัน้  ศลีว่าโดยเนื้อแท้ก็คือความดีงามของมนุษย์นั้นเองท่ีเอื้อต่อการด าเนินชีวิต  

ปัจจุบันมนุษย์เรารบราฆ่าฟันกันด้วยการแบ่งแยกเผ่า  ผิวพรรณ ลัทธิทางศาสนาเป็นตน้ 

สรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาทรงสอนว่า การท่ีมนุษย์ทุกคนจะอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขได้

อย่างไรนัน้ คนในสังคมตอ้งมีศีลเพ่ือให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันด้วยเมตตาท่ีเกิดจากปัญญาท่ีเข้ าใจกัน  การ

ให้โอกาสแก่กันและกัน ซึ่งเป็นทางน าไปสู่ความสงบได้ในท่ีสุด   

การประพฤติตามหลักของศลี 5  นัน้เป็นการพัฒนาตนเอง  คือรู้จักควบคุมตนเอง  ไม่ท าให้

ตนเองตอ้งเดอืดร้อนในภายหลังในสิ่งท่ีตนได้ท าลงไป เป็นการผูกมิตรไมตรีกับคนในสังคม เป็นการปรับตัว

ให้เข้ากับคนในสังคมได้โดยไม่ต้องก่อความเดือดร้อนให้แก่ตนเองและสังคมโดยส่วนรวม ท าให้อยู่ร่วมกัน

โดยสันตสิุข  อีกท้ังยังเป็นประโยชน์แก่ชีวิตถึง  2  ประการ  ได้แก่ (บุญมี แท่นแก้ว, 2538) 

1.  ประโยชน์ตน  คือการท่ีได้ฝึกฝนอบรมตนดี  บรรลุความเจริญก้าวหน้าแห่งสติปัญญา  

และคุณธรรมตา่ง ๆ  สมบูรณ์ดว้ยวิชาและความประพฤติ สามารถเป็นท่ีพ่ึงได้ท้ังตัวเอง ท้ังร่างกาย และ

จิตใจ 

2.  ประโยชน์ผู้อื่น  ประกอบด้วยเมตตา  กรุณา  สามารถช่วยเหลื่อชีวิตตนเอง  เกื้อกูลผู้อื่น  

เห็นประโยชน์ตอ่ผู้อื่น 

สรุปได้ว่า การด าเนนิชีวิตของบุคคลในสังคมจะตอ้งเกี่ยวข้องหรือสัมพันธ์กับบุคคลหลายฝ่าย

ดังนัน้จะตอ้งมีหลักของการประพฤติปฏิบัตท่ีิสังคมยอมรับ  เพ่ือความดีงามของตนเองและประโยชน์สุขของ

สังคมโดยส่วนรวม การมีหรือการประพฤติปฏิบัตติามศลีห้าจึงเป็นหลักธรรมส าหรับมนุษย์ทุกคน   ท้ังนี้ก็

เพ่ือความสงบสุขส าหรับปัจเจกชนและสังคมโดยส่วนรวม  อันเป็นรากฐานแห่งความสงบสุขร่มเย็นขึ้นใน

ชาตบ้ิานเมืองและก่อให้เกิดสันติภาพท่ีถาวรขึน้ในโลก 

    

แนวทางของสันติภาพ 

การพัฒนาตนน้ันเป็นการควบคุมตนเอง  คือการประพฤติตนตามหลักศีลสิกขา  เพ่ือควบคุม

ตนเอง  ซึ่งเป็นหนทางท่ีจะน าสันตภิาพและความสงบสุขมาสู่ตนเอง คนรอบข้างและสังคมท่ีตนอาศัยอยู่  

การประพฤติตามศลี 5 เป็นหนทางท่ีดท่ีีสุดท่ีจะน าสันตภิาพมาสู่สังคม สังคมท่ีมีความสงบสุขและไม่มีการ

เบียดเบียนกัน  ไม่มีความขัดแย้งจะมีได้ก็ด้วยการประพฤติปฏิบัติตามศีล 5 เป็นพ้ืนฐานอย่างจริงจัง  โลก



48 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2563 

เสื่อมลงเพราะมนุษย์เราใช้ทรัพยากรธรรมชาตไิปในทางท่ีผิด  เช่นผลิตอาวุธประหัตประหารกันเป็นต้น  สิ่ง

เหล่านี้ได้ก่อให้เกิดปัญหาความขัดแย้งตา่งๆ  ตามมาอีกมากมาย  เช่นการฆ่าท าลายล้างเผาพันธ์ุของเขมร

ในประเทศกัมพูชาเป็นตน้   

ถ้าจะกล่าวตามหลักของพระพุทธศาสนาแล้ว สาเหตุของสงครามเกิดจากความโลภ  ความ

โกรธ  และความหลงในใจของคน สงครามเร่ิมตน้ท่ีใจ วิธีแก้ก็ต้องแก้ท่ีใจ ความโลภก่อให้เกิดการวิวาท  

เพราะมีความโลภ คนเราจึงคิดแย่งชิงทรัพย์สนิของคนอื่น การวิวาทเพ่ือแย่งชิงทรัพย์สินของคนอื่นเรียกว่า

การปล้น  สงครามจะไม่เกิด ถ้าเพียงแตค่นรู้จักควบคุมความโลภ   สาเหตุต่อมาของสงครามก็คือ  ความ

โกรธหรือความเกลียดชังท่ีพลเมืองของประเทศคู่สงครามมีต่อกัน  ตา่งฝ่ายต่างถือตนเองเป็นฝ่ายธรรม  มี

หนา้ท่ีขจัดฝ่ายตรงข้ามซึ่งเป็นฝ่ายอธรรม  ต่างฝ่ายต่างกล่าวหาอีกฝ่ายว่ าเป็นผู้ รุกราน สงครามเพราะ

ความโกรธจะไม่เกิด  ถ้าคนเราปฏิบัตติามค าสอนของพระพุทธอง ค์  เมตตา (ความรัก)  มาคู่กับกรุณา 

(ความสงสาร)  มนุษย์เราทุกคนจะตอ้งท าหน้าท่ี  โดยไม่เอารัดเอาเปรียบหรือเข่นฆ่า  ท าลายล้างซึ่งกัน

และกัน  โดยถือว่า “สัตว์ท้ังหมดกลัวโทษทัณฑ์  สัตว์ท้ังหมดรักชีวิตของตน  เปรียบตนเองกับคนอื่น

อย่างนี้แล้วก็ไม่ควรฆ่าเอง  ไม่ควรส่ังให้คนอื่นฆ่า” (ขุ. ธ. 25/20/32) ดังนัน้สงครามจะไม่เกิดขึ้น  หรือ

ท่ีเกิดขึน้แล้วจะยุตลิงได้  ถ้าเพียงแตทุ่กคนรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา  พระพุทธศาสนาไม่สนับสนุนสงคราม  

เพราะสงครามหมายถึงการเข่นฆ่าท าลายล้าง  สงครามไม่ว่ารูปแบบใดไม่ดีท้ังนั้น พระพุทธเจ้าตรัสว่า  “ผู้

ชนะย่อมก่อเวร  ผู้แพ้ย่อมอยู่เป็นทุกข์  ผู้ละความชนะและความแพ้ท้ังสองมีใจสงบระงับนั่นแหละ

เป็นสุข...แตไ่หนแตไ่รมา  ในโลกนีเ้วรย่อมไม่ระงับด้วยการจองเวร  แต่ระงับด้วยการไม่จองเวร  นี้เป็นกฎ

ตายตัว...  บุคคลพึงชนะความโกรธด้วยการไม่โรธตอบ ชนะความชั่วด้วยความดี  ชนะความตระหนี่ด้วย

การให้  และชนะคนพูดเหลาะแหละด้วยการพูดค าจริง” (ขุ. ธ. 25/25/42) 

ดังนัน้ชัยชนะท่ีพระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญจึงไม่ใช่ชัยชนะเหนือผู้อื่น  แต่เป็นชัยชนะเหนื อ

ตนเอง “ชนะตนเองดีกว่าชนะข้าศึกเป็นพัน ๆ  ในสงคราม  คนเช่นนี้นับว่าเป็นยอดขุนพลแท้ ”  (ขุ. ธ. 

25/18/28) พระพุทธเจ้าไม่เพียงแตพ่ร่ าสอนคนอื่นให้แสวงหาสันติภาพ พระองค์ตรัสสอนอย่างไรทรงท า

อย่างนัน้ดว้ย” 

สันตภิาพ  สันตภิาวะ และสันตวิิธี   ความหมายของค าเหล่านี้  แตกต่างกันออกไปตามความ

เข้าใจของนักวิชาการสันตภิาพ  เช่น บางท่านใช้สันตภิาวะแทนสันติภาพ เป็นตน้ การแสวงหาสันติภาพด้วย

สันตภิาวะหรือสันตวิิธีน้ัน  ถึงแม้ว่าวิธีการจะแตกต่างกัน  แตเ่ป้าหมายอยู่ท่ีเดียวกันคือไม่มีการเบียดเบียน

กัน  ไม่รบราฆ่าฟันกัน  ไม่ใช้ความรุนแรงแก้ปัญหาในการด าเนินชีวิต 

สันตภิาพ ดูเหมือนว่าจะเป็นการผิดหวังส าหรับผู้ ท่ีมุ่งม่ันท่ีจะสร้างสันติภาพกันมากขึ้นในยุค

สมัยนี้  ท้ังนี้ก็เนื่องมาจากมนุษย์เราเข้าใจกันไปผิด ๆ  ว่าความเจริญหรือก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และ

เทคโนโลยีน้ันจะสามารถแก้ปัญหาเหล่านี้ได้เด็ดขาด ถึงแม้ว่าเทคโนโลยีการสื่อสารจะเจริญก้าวหน้าไป

มากก็ตาม  แตก่็ยังมีอุปสรรคและเหตุผลหลายประการท่ีขัดขวางต่อกระบวนการทางสันติภาพ  อุปสรรค

เหล่านัน้ลว้นมาจากตัวของมนุษย์เราเองท้ังสิน้  ไม่ใช่มาจากความเจริญเหล่านั้น  ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนแต่มา



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 4 No.1 January – April 2020 | 49 

จากมนุษย์เราเอง  และสิ่งเหล่านัน้นั่นเองท่ีเป็นอุปสรรคขัดขวางต่อกระบวนการทางสันติภาพ เพราะว่า

ความขัดแย้งเกิดขึน้จากพฤตกิรรมของบุคคล อาจจะเกิดขึน้ในบุคคลใดบุคคลหนึ่งหรือขัดแย้งกับบุคคลอื่น 

หรือระหว่างคนใดคนหนึ่งกับกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง หรือหลายๆ กลุ่ม ของบุคคล หรือนิติบุคคล ห รือระหว่าง

กลุ่มบุคคลหลายคนท่ีอยู่ในกลุ่มหนึ่งกับอีกกลุ่มหนึ่ง หรือกับอีกหลายๆ กลุ่มของบุคคล (เจมส์ โค และ

คณะ, 2545) เม่ือมนุษย์เราเป็นผู้ก่อหรือสร้างอุปสรรคเหล่านั้นขึ้นมา  ก็ต้องหาทางท่ีจะขจัดอุปสรรค

เหล่านัน้  ทางพระพุทธศาสนาจึงได้เสนอทางออกโดยการก าจัดอุปสรรคต่อสันติภาพออกไป  โดยใช้

กฎเกณฑ์ทางศลีธรรมเป็นเคร่ืองมือในการแก้ปัญหาเหล่านัน้ 

ประวัตศิาสตร์จากอดีตจนถึงปัจจุบันนี้  อุปสรรคท่ีส าคัญท่ีเป็นตัวขัดขวางขบวนการทาง

สันตภิาพมีปัจจัยอยู่  2  ประการคือ 

1.  อ านาจและช่ือเสียงของประเทศชาติ  สิ่งเหล่านี้ได้เป็นปัจจัยหนุนอยู่เบ้ืองหลังของการ

เป็นปรปักษ์ต่อกัน  ในปัจจุบันปัญหาความขัดแย้งตา่ง ๆ  ได้ก่อตัวขึน้ในยุโรป  แอฟริกา  ตะวันออกกลาง  

เอเชีย  เป็นตน้  จากความขัดแย้งจนกลายเป็นสงครามได้ท าให้มนุษย์ได้รับรู้ถึงอ านาจการท าลายล้างกัน  

ท าให้มนุษย์เร่ิมเห็นพิษภัยของสงคราม  ท่ีท าให้มนุษย์บาดเจ็บล้มตายไปเป็นจ านวนมาก  ท าให้มีการ

เรียกร้องถึงสันตภิาพกันมากขึน้ 

2. ความขัดแย้งทางเศรษฐกิจ  ซึ่งได้ปรากฏชัดเจนขึน้ระหว่างชาตอิุตสาหกรรมด้วยกัน  ได้

กลายเป็นสงครามทางการค้าและการเปิดตลาดใหม่ ๆ ประเทศผู้ผลิตอาวุธ ได้สนับสนุนสงครามท้ังร้อน

และเย็นไปโดยปริยาย  เพ่ือขยายเศรษฐกิจและลัทธิของตนเอง  ไม่ว่าจะเป็นสงครามโลก  หรือสงคราม

ระหว่างชาตกิ็ตาม    ขึน้ชื่อว่าสงครามด้วยกันแล้ว  ก็ย่อมก่อให้เกิดความเสียหายหรือสูญเสียด้วยกัน

ท้ังสิน้  ส่วนผู้ท่ีจะได้รับประโยชน์ก็คือประเทศผู้ค้าอาวุธท าให้เป็นประเทศท่ีม่ังค่ังและเป็นฮโีรไปในท่ีสุด   

สันตภิาวะมนุษย์ทุกคนย่อมปรารถนาความสงบสุขเป็นท่ีสุดของชีวิต  แต่ตลอดเวลาท่ีผ่านมา

นัน้มีแตก่ารเบียดเบียนกัน  การคุกคามกันเป็นตน้  ด้วยนวัตกรรมและเทคโนโลยีใหม่ ๆ  ท่ีพากันอวดอ้าง

ว่าสามารถป้องกันหรือป้องปรามหรือว่าระงับสงครามท้ังท่ีเกิดขึน้ในปัจจุบันและท่ีจะเกิดขึ้นในอนาคต  อีก

ท้ังยังเป็นเคร่ืองมือรับประกับสันตภิาพได้ดว้ย  สันตภิาพท่ีคาดหวังยังไม่เคยปรากฏเป็นจริงเลย  สันติภาวะ

นัน้หมายเอาช่วงเวลาท่ีโลกสงบ ปราศจากสงครามอย่างแท้จริง ปราศจากความขัดแย้งตลอดถึงปราศจาก

ภาวะวิกฤติดว้ยเหตุตา่ง ๆ 

ในพระพุทธศาสนา  ถือว่าศลี  5  สามารถจะอ านวยประโยชน์ให้สังคมเกิดความผาสุก  สงบ

ร่มเย็นตามความหมายของสันติภาพได้มากกว่าและม่ันคงถาวรด้วย ถ้ามองในอีกแง่หนึ่งว่า  สันติภาพ

หมายถึงความผาสุกท่ีเอือ้ประโยชน์หรือให้เราหันมาให้ความส าคัญกับความสัมพันธ์ข องมนุษย์ในสังคม

ด้วยกันแล้ว ศลี 5  ก็เป็นพ้ืนฐานท่ีส าคัญท่ีสุดเช่นเดียวกัน  เพราะผู้มีศีลย่อมเป็นผู้มีเมตตากรุณาต่อกันไม่

มีการเบียดเบียนกันในเร่ืองสีผิว ชาตเิผ่าพันธ์ุ เป็นตน้ ทุกๆ คนเสมอกันหมด  ทุกๆ  คนล้วนแต่เป็นเพ่ือน

ร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ และตายด้วยกันท้ังสิ้น นี้คือความจริงท่ีทุกคนตอ้งยอมรับ 



50 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2563 

สันตวิิธีคือ “วิธีการสร้างสันตภิาพโดยการใช้ศาสนาเป็นเคร่ืองมือในการพัฒนาเศรษฐกิจตาม

แนวทางของพระพุทธศาสนาก็คือ  หลักการไม่เบียดเบียนตน  ไม่เบียดเบียนผู้อื่น  ไม่เบียดเบียนตนคือ  ไม่

ท าลายคุณภาพชีวิตของตน  ไม่เบียดเบียนผู้อื่ นก็คือ  ไม่เบียดเบียนสังคมและสภาพแวดล้อม  การไม่

เบียดเบียนกันนี้ท าให้เกิ ดความประสานกลมกลืนหรือความสมดุล  ซึ่งเป็นความเกื้อกูลกันระหว่าง

องค์ประกอบท้ังหลาย  ในระบบการด ารงอยู่ของมนุษย์  เป็นทางสายกลางซึ่งท าให้มนุษย์  ธรรมชาติและ

สิ่งแวดล้อมสามารถด ารงอยู่ร่วมกันอย่างเกือ้กูลต่อกัน” (พระเทพเวที ประยุทธ์  ปยุตฺโต), 2532) 

อนึ่ง ถ้าบุคคลในสังคมมีสันโดษ  เลี้ยงชีวิตในทางท่ีชอบ การเอารัดเอาเปรียบกัน  การ

คอรัปชั่น  โกงกิน การเรียกสินบน การรับสินบนต่าง ๆ ก็ไม่มี  มีการสร้างสรรค์พัฒนาไปในทิศทางของ

ความถูกตอ้งดีงามตลอดไป  ท่ีเป็นปัญหาเพราะว่าขาดสันโดษ  ปัญหาตา่ง ๆ  ท่ีเกิดขึ้นในสังคม  ท่ีเรียกว่า

ปัญหาท่ีเกี่ยวกับความม่ันคงทางสังคม  เกิดขึน้จากการเบียดเบียนประทุษร้ายกัน  ถามว่า  ท าไมคนจึงมี

การเบียดเบียนประทุษร้ายกัน  ตอบว่า  เพราะบุคคลเหล่านั้นลุอ านาจแก่กิเลสมีความโลภจัด  มีความ

โกรธจัด  และมีความหลงจัด  และสิ่งท่ีเราตอ้งการคือการไม่เบียดเบียนกัน  ในระดับของศีลธรรมให้ปฏิบัติ

ตามหลักของศลี  5  ประการคือ  งดเว้นไม่เบียดเบียนชีวิตร่างกายของบุคคลอื่น  งดเว้นไม่เบียดเบียน

ทรัพย์สนิของบุคคลอื่น  งดเว้นการล่วงเกินคู่ครองของบุคคลอื่น  จะพูดกับใครก็พูดแต่ค าสัตย์จริง  และไม่

ตกเป็นทาสของสิ่งเสพตดิให้โทษตา่ง ๆ  การครองชีวิตของบุคคลท้ังหลาย  ก็จะเป็นการเคารพสิทธิ  ใน

ชีวิตทรัพย์สนิ  ในคู่ครอง  ในผลประโยชน์ของกันและกัน  ก็จะอยู่ร่วมกันโดยสันตสิุข 

สรุปได้ว่า มนุษย์มีศักยภาพท่ีจะพัฒนาตนเอง  คือพัฒนาตนเองให้มีความรู้  และด าเนินชีวิต

อยู่ดว้ยความรู้  การน าสันตภิาพมาสู่สังคมโลก  จะต้องมีจิตใจท่ีบริสุทธ์ิเป็นจิตใจท่ีไม่มีความเห็นแก่ตัว  

เพราะจิตใจท่ีประกอบไปด้วยปัญญา  (ความรู้)  จะมองโลกด้วยความเมตตากรุณา  คนท่ีมีเมตตากรุณา

นัน้  จะเอือ้อาทรตอ่คนท่ีประสบกับความเดอืดร้อน  ฉะนั้น การพัฒนาจิตใจให้มีเมตตากรุณานั้นจะช่วย

ขจัดทุกข์  และเสริมสร้างความสุขให้แก่มวลมนุษยชาติ 

 

การแสวงหาสันติภาพ 

การแสว งหาสันติภาพของมนุษย์เรานั้น  เป็นเ ร่ืองท่ีห่างไกลจากความเป็นจริงอยู่มาก  

เนื่องจากไปเกี่ยวข้องกับเศรษฐกิจ สังคม  และการเมืองท้ังในประเทศและระหว่างประเทศ  ประเทศท่ี

เข้มแข็งก็คอยหาช่องทางท่ีจะเอารัดเอาเปรียบประเทศท่ีอ่อนแอกว่า  และประเทศท่ีอ่อนแอก็พยายามหา

ช่องทางท่ีจะท าให้ตัวเองเป็นไท  เพ่ือท่ีจะปกป้องผลประโยชน์ของตนเอง  ซึ่งบางคร้ังอาจจะหลีกเลี่ยง

ความรุนแรงไม่ได้   ตอ้งตัดสนิกันด้วยก าลังและอาวุธยุทโธปกรณ์ต่างๆ  ผลท่ีตามมาก็คือ ความเสียหาย

ท้ังสองประเทศและพลเมืองตอ้งรับทุกข์ทรมานมากขึน้อีกเป็นเงาตามตัว  ฉะนั้นในพระพุทธศาสนาจึงสอน

ให้มนุษย์เราแก้ท่ีตัวของเราเป็นอันดับแรกก่อน  คือตอ้งท าให้ตัวเรามีศีลก่อน  ท้ังนี้เพราะศีลนั้นเ ป็นการท า

ตามความสมัครใจของแตล่ะบุคคล  ในสภาวะแวดล้อมท่ีไม่เหมาะสมอาจจะก่อความเดือนร้อนให้เกิดขึ้น

แก่บุคคลรอบข้างและสังคมท่ีตนอาศัยอยู่ได้ 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 4 No.1 January – April 2020 | 51 

สิ่งท่ีมนุษย์เราปรารถนามากท่ีสุดคือ  ความสงบสุข  ปราศจากสงคราม  ไร้ความเบียดเบียน

ซึ่งกันและกัน  ในทัศนะนี้ชีใ้ห้เห็นว่า  สันตภิาพเป็นบ่อเกิดความสุขของมนุษย์ในสังคม  ดังนั้นมนุษย์เราจึง

ต้องแสวงหาสันตภิาพด้วยวิธีการตา่งๆ  เพ่ือปรนเปรอความสุขทางเนื้อหนัง ด้วยการเติมความต้องการให้

เต็มหรือให้เป็นท่ีปรารถนา โดยไม่เลอืกว่าความตอ้งการนั้นจะเป็นสิ่งท่ีจ าเป็นหรือไม่   ท้ังนี้ก็เนื่อ งจากว่า

มนุษย์เราลมืนกึถึงความสุขภายในคือจิตใจ  เพราะความสุขท่ีแท้จริงนั้นเกิดขึ้นจากภายในจิตใจของเรา

นี่เอง  ความสุขท่ีมิได้อยู่ท่ีวัตถุภายนอกแต่เพียงอย่างเดียว  หากแต่อยู่ท่ีจิตใจด้วย  มนุษย์เราทุกคนจะอยู่

ด้วยความสุขท่ีปรารถนาได้ก็ด้วยการด าเนนิชีวิตให้กลมกลนืกันไปท้ังสองด้านคือท้ังทางวัตถุภายนอกและ

ทางด้านจิตใจ (บุญมี แท่นแก้ว, 2538) 

มนุษย์ต่างก็พากันเข้าใจว่า ความเจริญทางวัตถุ  สามารถแก้ไขปัญหาของสังคมได้  โดยไม่

ค านงึถึงสภาพทางด้านจิตใจ ปัญหาตา่ง ๆ ท่ีเกิดขึน้ในโลกปัจจุบันนี้  ล้วนแล้วแต่เกิดมาจากการท่ีมนุษ ย์

เราเนน้ความเจริญทางด้านวัตถุกันมากเกินไป นอกจากนีม้นุษย์ยังมีแนวโน้มไปในทางท่ีจะก่อความรุนแรง

และความขัดแย้งขึน้ในสังคมมากกว่าท่ีจะสร้างสันตภิาพ  และการแก้ไขปัญหาด้วยความรุนแรงเป็นหนทาง

สุดท้ายจริงหรือ  อันท่ีจริงกระบวนการแก้ไขปัญหาโดยสันตวิิธีน้ันมีหลายวิ ธี แต่การแก้ไขปัญหาด้วยศีล 5  

นี้เป็นการประนปีระนอม  คือพยายามจะปรับปรุงชีวิตของตนเองก่อนท่ีจะเปลี่ยนแปลงอื่น  เพ่ือสร้างสรรค์

การด ารงชีวิตของตนเองกับชุมชน สังคม และสิ่งแวดล้อม  กระบวนการของศีลนั้นเป็นการพยายามท่ีจะ

เอาชนะความชั่วด้วยความดีโดยการบังคับตนเอง  และมีความพยายามท่ีจะประสานความสามัคคีของคน

ในสังคมโดยมุ่งขจัดอคติและการแบ่งแยกกลุ่มต่างๆ  โดยให้ปัจเจกบุคคลพัฒนาชีวิตของตนเองและให้

สังคมยอมรับ  อีกท้ังยังเป็นการเพ่ิมพูนความเป็นประชาธิปไตยด้วย 

สรุปได้ว่า  ปัญหาความขัดแย้งตา่ง ๆ  เกิดขึน้จากการท่ีมนุษย์เราแสวงหาความสุข  ความ

สบายกันเกินขอบเขต  เม่ือไม่ได้ความสุข  ความสบาย  ก็พยายามท่ีจะสร้างขึ้นมาด้วยการบังคับ  ควบคุม  

และครอบง าผู้อื่น  นอกจากนั้นยังมีการแบ่งแยกกันเป็นกลุ่มเป็นพวก  ก็ย่ิงท าให้ปัญหาความขัดแย้งรุนแรง

มากย่ิงขึน้  ฉะนัน้เราตอ้งใช้ศลีธรรมเป็นเคร่ืองมือประสานสิ่งเหล่านี้  เม่ือมีศีลธรรมอยู่ภายในจิตใจแล้ ว  

ความขัดแย้งเหล่านั้นก็จะค่อยๆ  หมดไป  โดยใช้ทรัพยากรภายนอกเป็นเคร่ืองมือสร้างสรรค์ให้เกิด

ประโยชน์สุขแก่เพ่ือนมนุษย์ดว้ยกัน 

 

บทสรุป  

วิถีชีวิตหรือทางด าเนนิชีวิตของมนุษย์  ในแตล่ะสังคมย่อมมีวิถีชีวิต ท่ีแตกต่างกันไปตามกลุ่ม

ของคนในแตล่ะสังคม  ความประพฤติ  ก็เป็นเคร่ืองวัดความเจริญก้าวหนา้ของสังคมนั้น ๆ  ได้เป็นอย่างดี

ศลีในพระพุทธศาสนา  เป็นหลักการประพฤติปฏิบัตเิพ่ือท ากายวาจาให้เรียบร้อย  อบรมจิตใจให้เกิดความ

เยือกเย็นอ านวยชีวิตให้ปลอดโปรงเกิดความเกษม  เป็นสิ่ง ท่ีเอื้ออ านวยแก่หน้าท่ีการงานท้ังหลาย  ศีลจึง

เป็นค่านยิมพ้ืนฐานทางสังคมเป็นเคร่ืองป้องกันความประพฤติ ท่ีทุจริตทางกายและทางวาจาส าหรับนัก

ปกครองเม่ืออยู่ในสถานภาพเป็นสุขหรือทุกข์  ดีใจเสียใจต้องรักษาสภาพจิตใจให้เป็นปกติ  คือให้เป็นผู้มี



52 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2563 

ศลี  และรักษาสภาพจิตใจให้ม่ันคง หากบุคคลในสังคมมีศีลห้าพร้อมหน้ากันแล้ว  สังคมหรือโลกก็จะสงบ

สุขมีสันตภิาพ  ไม่มีสงคราม  ไม่มีการฆ่าล้างผลาญกัน  ไม่มีการขโมย ไม่มีการแย่งชิงกัน  ไม่คดโกงกัน  

ไม่มีการประพฤติผิดทางกามท่ีก่อให้เกิดความสับสนวุ่นวายท าให้เกิดความแตกแยกขึ้นในสังคม   ไม่มีการ

โกหกหลอกลวงใส่ความกัน  ไม่มีการเสพของมึนเมาให้โทษต่างๆ  อันเป็นบ่อเกิดแห่งความประมาทและ

ความหายนะตา่งๆ  บุคคลในทุก ๆ  สังคมก็จะอยู่ร่วมกันอย่างปรกติสุข  โลกก็จะร่มเย็น  บุคคลในสังคม

ตา่งๆ  ก็จะมีความสงบสุขเพ่ิมขึน้ จะได้อยู่ดว้ยความรักใคร่ช่วยเหลอืกันและกันเหมือนญาติพ่ีน้อง รัฐบาล

ของแตล่ะประเทศไม่ต้องเสียงบประมาณ  ในการมีก าลังทหารป้องกันประเทศและก าลังต ารวจในการ

รักษาความสงบสุขภายในมากอย่างท่ีเป็นอยู่ในปัจจุบันนี้ 

อย่างไรก็การท่ีมนุษย์ในโลกยังต้องเดือดร้อนวุ่นวายอยู่เป็นอันมากในโลกปัจจุบันท้ัง ๆ   ท่ี

ประเทศตา่งๆ  ในโลกพยายามพัฒนาประเทศของตนอย่างเต็มความสามารถแล้วก็ตาม  ก็เพราะคนในโลก

เป็นจ านวนมากยังขาดการพัฒนาทางด้านจิตใจ  โดยเฉพาะศลี 5 หรือ มนุษยธรรมนัน้เอง 

 

เอกสารอ้างอิง 

เจมส์ โค และคณะ. (2545). คู่ มือการเพ่ิมพลังความสามารถกระบวนการจัดการข้อพิพาท . วันชั ย  

วัฒนศัพท์ และคณะ (ผู้แปล). นนทบุรี: สถาบันพระปกเกล้า. 

บุญมี แท่นแก้ว. (2538). จริยธรรมกับชีวิต.  กรุงเทพฯ: ธนะการพิมพ์. 

พระเทพเวที  (ประยุทธ์  ปยุตฺโต). (2532). ทางออกจากระบบเศรษฐกิจท่ีครอบง าสังคมไทย .  กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์อมรินทร์ พร้ินติ้งกรุ๊พจ ากัด. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์คร้ังท่ี 

23). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2553). การบูรณาการพุทธิปัญญาเพ่ือพัฒนาชีวิตและสังคม . กรุงเทพฯ:  ไทย

รายวันการพิมพ์. 

พระราชวิสุทธิกวี (พิจิตร  ฐติวณฺโณ). (2536).  การสั่งสมบุญ ด้วยการรักษาศลี.  กรุงเทพฯ: สุทธิสารการ

พิมพ์. 

เพชร ทองหม่ืนไวย. (2559). ศลีในฐานะเป็นพ้ืนฐานของมนุษย์. ธรรมทรรศน์, 16(2), 191-202.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). เบญจศีลและเบญจธรรม .  กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

 


