
สยามสันติวิถีในการสร้างความปรองดอง 

Siam Buddhist Peace Approach to Reconciliation 
 

พระวินัยธรอเนก เตชวโร 

Phrawinaithorn Anek Techawaro 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

 

บทคัดย่อ 

สันตวิิถีแห่งสยามในวรรณคดีเช่นเร่ือง เสภาเร่ืองขุนช้างขุนแผนมีคุณค่าทางวรรณคดีในด้านต่างๆ 

ท้ังในเนื้อหาสาระของเร่ืองโดยตรง และคุณค่าซึ่งเกี่ยวข้องกับการด าเนินชีวิต ความนึกคิด ค่านิยม และ

สภาพความเป็นอยู่ของชาวไทยโดยท่ัวไปในอดีต ดังนั้นการวิเคราะห์ วิถีพุทธเ ร่ืองนี้ จึงกล่าวถึงลักษณะ

สังคม ค่านยิมของสังคม ท่ีปรากฏในอดีตโดยใช้วิชาสังคมวิทยาเข้าช่วยในการศึกษาและกล่าวถึงการ

ปกครอง และความส าคัญของพุทธศาสนาในสังคมไทยในอดีตด้วย หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาท่ี

สอดแทรกอยู่ในวรรณคดีมีอยู่มากมาย แตค่ าสอนท่ีส าคัญท่ีคนสว่นใหญ่ยอมรับและน าไปปฏิบัติในวิถีชีวิต

จริงก็คือเร่ืองกรรมและไตรลักษณ์ โดยมีความเชื่อว่า การเวียนว่ายตายเกิดของมนุษย์และสัตว์ท้ังหลายใน

สังสารวัฏ เป็นไปด้วยอ านาจกรรม วิถีชีวิตของมนุษย์และสรรพสัตว์ในโลกนี้จะต้องด าเนินไปตามหลักไตร

ลักษณ์ คือ อนจิจัง ความไม่เท่ียงแท้แน่นอน ทุกขัง ความเป็นทุกข์ และอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตนท่ี ไม่

สามารถจะบังคับได้ หลักดังกล่าวสามารถน ามาสร้างความปรองดองในสังคมโลกได้แบบไตรลักษณ์ 

 

ค าส าคัญ:  สันตวิิถีแห่งสยาม; ทรรศนะพระพุทธศาสนา; การสร้างความปรองดอง 

 

Abstract 

Buddhist peace approach in Thai literature, tale of Khun Chang and Khun Phaen, Thai verse 

recital “sepha” appraised literature values in terms of various aspects such as contents and Thais' 

common way of life, thoughts, values and the condition of living in the past.  Therefore, Buddhist 

peace approaches for the analytical study described the structure of society and social values 

appearing in the story by applying the concepts of sociology including government administration, the 

importance of Buddhism in Thai society in the past.    



14 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2560 

 

The Buddhist Dhamma as karm (deed) and tilakkhana (three common characteristics) are 

important , wel-known and accepted principles.  It believes that transmigration of soul of human 

being and creatures is a result of power of karm (deed).   The way of life of human being and 

creatures in the world conduct as tilakkahan comprise of anicca- impermanence, dukkaha-suffering, 

and anattaa- not-self or insubstantiality leading to reconciliation in the social world. 

Keywords:  Siam Peace Approach; Buddhist Concepts; Reconciliation 

 

บทน า 

วิถีพุทธ เป็นแนวทางแห่งการยึดถือปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนาและเป็น

แนวทางหนึ่งในหลายๆ แนวทางท่ีอธิบายถึงเป้าหมายท่ีสูงท่ีสุดของชีวิตมนุษย์ และกระบวนการในการ

เดินทางไปสู่เป้าหมายนัน้ โดยมีสาระส าคัญท่ีว่ามนุษย์ทุกคนไม่มีการจ ากัดเพศ วรรณะ ผิว เชื้ อชาติ ฐานะ 

ระดับการศกึษา สามารถพัฒนาตัวเองไปสู่สภาวะวิถีพุทธชีวิตท่ีดีได้   ซึ่งสภาวะนี้ในพระพุทธศาสนา 

เรียกว่า สภาวะนพิพาน หรือ สภาวะของความเป็นพุทธะ สภาวะของความเป็นพุทธะ ( Buddhahood) นี้ท่ี

จริงแล้ว มีอยู่แล้วภายในมนุษย์ทุกคน ดังนัน้มนุษย์จึงไม่สามารถจะแสวงหาสภาวะท่ีดีท่ีสุดหรือความสุขท่ี

แท้จริงของชีวิตจากวัตถุหรือจากสถานท่ีอื่นใดได้ มนุษย์จะตอ้งย้อนกลับมาแสวงหาสภาวะท่ีดีท่ีสุดนี้ภายใน

ตัวเอง หัวใจของพระพุทธศาสนาจึงเป็นเร่ืองของธรรมชาติของมนุษย์เอง ผู้ใดท่ีเข้าใจกฎธรรมชาติของ

มนุษย์และปฏิบัติตัวให้สอดคล้องกับกฎของธรรมชาตินี้ก็แสดงว่าผู้นั้นเข้าใจธรรมะ เข้าใจหัวใจของ

พระพุทธศาสนา และสามารถพัฒนาตัวเองไปสู่สภาวะท่ีดีท่ีสุดของชีวิตได้ 

 

สันติวิถีแห่งสยาม 

เหตุผลท่ีช่วยอธิบายเกี่ยวกับค่านยิม ทัศนคติ และลักษณะความสัมพันธ์ของคนในสังคมไทย

สมัยขุนช้างขุนแผนท่ีส าคัญอย่างย่ิงประการหนึ่งคือ ปรัชญาทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นองค์ประกอบท่ีมี

ส่วนก าหนดลักษณะสังคมไทย นายลาลูแบร์ ได้กล่าวถึงอุปนสิัยของชาวไทยสมัยอยุธยาโดยท่ัวไปว่า 

ชาวสยามเป็นคนด ี โดยเหตุท่ีความอยู่ดกีินดขีองชาวสยามขึน้อยู่กับราคา

อันย่อมเยาของสรรพสิ่ง ท่ีจ าเป็นแก่การครองชีพ และโดยเหตุท่ีศีลธรรมจรรยาอัน

ดีย่อมรักษาไว้ได้ง่ายในการใช้ชีวิตด้วยการสันโดษ (คือยินดีเฉพาะในสิ่งท่ีมีอยู่หรือ

พอใจเท่าท่ีมีอยู่ตามฐานะของตน)...ชาวสยามท่ีมีฐานะสูงกว่าราษฎรสามัญเล็กน้อย 

จะไม่ท าตัวให้นิยมความมึนเมา ถือว่าการดื่มเหล้านั้นเป็นสิ่ง ท่ีน่าละอายอย่างย่ิง

...การลอบกระท าชู้ ผิดเมียเขาไม่ค่อยมีในประเทศสยาม… (ลาลูแบร, 2510) 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 1 No. 1 January – April 2017 | 15 

 

หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา (วิถีพุทธ) ซึ่งพุทธศาสนกิชนในสังคมไทยเข้าใจซาบซึ้งดี คือการ

ละเว้นความชั่ว การพฤติกรรมแตค่วามดี และการท าใจให้บริสุทธ์ิ เช่น วิถีชีวิตแห่งความปรองดองในขุน

ช้างขุนแผน ดังนี้ 

สันตวิิถีพุทธแห่งความปรองดองในขุนช้างขุนแผนมีอิทธิพลต่อความนึกคิดและชีวิตความเป็นอยู่

ของคนไทยในสังคมไทย ท่ีส าคัญท่ีสุดแบ่งได้เป็นสามประการคือ 

ประการท่ี 1 ความสงบสุข ค าสอนของพระพุทธศาสนาในส่วนท่ีเกี่ยวกับจิตใจของมนุษย์นั้น 

ได้เนน้ในเร่ืองการแสวงหาความสงบทางจิตใจและการดับกิเลสท้ังหลาย เช่น นริามิสสุข (สุขไม่อิงอามิส), สุข

ไม่ต้องอาศัยเหย่ือล่อ, สุขปลอดโปร่งเพราะใจสงบหรือได้รู้แจ้งตามความเป็นจริง 

ประการท่ี 2 คือกฎแห่งกรรม วัฏฏสงสาร กล่าวคือ เป็นสาระท่ีแสดงถึงเหตุและผลคนไทยใน

สังคมสมัยก่อน  มักมีความเชื่ อใน เร่ือง  “กรรมเก่า” หรือ เนื่อ งด้วยหลักธรรม “วั ฏฏสงสาร” ใน

พระพุทธศาสนาเพ่ือไม่ให้คิดโกรธกัน ท าร้ายกัน หันมาปรองดองอยู่อย่างนอ้งพ่ี 

ประการท่ี 3 พุทธปรัชญาแห่งความปรองดอง เกี่ยวกับความไม่เท่ียงแท้แน่นอนแห่งสรรพสิ่ง

ท้ังหลายในโลก  ในแง่นี้ มีอิท ธิพลต่อสังคมไทยมาก ทุกสิ่ ง ย่อมมีคว ามผันแปรอยู่เสมอ  ฉะนั้ น

พระพุทธศาสนาในวิถีพุทธจึงสอนให้บุคคลคลายจากความยึดม่ันถือม่ันในสรรพสิ่งท้ังหลาย ไม่มีสิ่งใดเลย

ท่ีคงทนถาวร ทุกขัง คือ ทุกสิ่งเป็นทุกข์ มีการเกิดแล้วทรงตัวอยู่ชั่วขณะหนึ่ง แล้วแตกดับท าให้เกิดทุกข์ 

อนัตตา คือความปราศจากเจ้าของตัวตน พระพุทธศาสนามีส่วนช่วยส่งเสริมเอกลักษณ์ของสังคมไทยให้

เด่นชัดขึน้ 

ในบทขับเสภาเร่ืองขุนช้างขุนแผน กวีได้แสดงแนวคิดและอิทธิพลของพุทธปรัชญาไว้หลายแห่ง 

ถึงแม้ว่าวรรณคดีเร่ืองนี้ จะมีเนื้อเร่ืองเกี่ยวกับกิเลสตามโลกีย์วิสัยของมนุษย์ปุถุชน แต่บทบาทพฤติกรรม

ของตัวละครในเร่ืองมีขอบเขตกว้างขวางเกี่ยวข้องกับสิ่งตา่งๆ มากมาย ย้อนสันติวิถีชาวสยามได้หลายแง่มุม 

เพ่ือสร้างความปรองดอง เป็นตัวอย่างของพุทธศาสนกิชนท่ีดีท่ีสุดในด้านการประกอบคุณความดี ท าบุญ

กุศลจนมีชื่อเสียงเลื่องลอืในความดีน้ันปรากฏไปทุกทิศ ขุนแผนซึ่งไม่เคยรู้จักพระพิจิตรเป็นส่วนตัว ได้ยิน

แตเ่พียงค าเล่าลอืก็ยังเกิดความศรัทธา และยึดเป็นท่ีพ่ึง เม่ือขุนแผนและนางวันทองตกทุกข์ได้ยาก 

ได้ยินข่าวเล่าลอืออกชื่อมา ว่าพระพิจิตรบุษบานัน้ใจดี 

ใครขัดสนจนไปก็ได้พ่ึง ถ้าโทษถึงชีวิตจะเป็นผี 

ท่านก็มักเมตตาปราณี อันตัวพ่ีกับเจ้าจะเข้าไป  (กรมศลิปากร, 2513) 

ความหวังและความศรัทธาของขุนแผนส าเร็จตามท่ีขุนแผนตัง้ใจไว้ เพราะพระพิจิตรและนาง

บุษบาเป็นผู้ตัง้อยู่ในธรรม ประกอบกิจกุศลกรรม ตามคตทิางพระพุทธศาสนา ความมีเมตตากรุณาเป็น

สิ่งท่ีอยู่ภายใตจิ้ตส านกึ (Subconscious) ของคนไทยในสมัยนัน้สว่นมาก 

 

 



16 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2560 

 

ครานัน้พระพิจิตรบุษบา เห็นหญิงชายเข้ามาวันทาอยู่ 

ชะรอยคนตา่งเมืองช าเรืองดู จะใคร่รู้ซักถามเนื้อความไป (กรมศลิปากร, 2513) 

เม่ือได้ทราบความจริงแล้ว ด้วยความเป็นผู้มีอัธยาศัยและมีใจกรุณา จึงเป็นเคร่ืองผูกใจขุนแผน

และนางวันทองให้เกิดความซาบซึ้งในพระคุณนัน้และมีความกตัญญู กวีได้บรรยายลักษณะอาการของ

ผู้ใหญ่ชาวไทยสมัยนัน้ว่ามีวิธีแสดงออกซึ่งความมีเมตตาตอ่ผู้น้อยและผู้ตกทุกข์ได้ยากอย่างไร 

เรียกข้าให้เอาม้าไปผูกถือ จูงมือขึน้จวนท้ังเมียผัว 

ฟังค าพ่อว่าเจ้าอย่ากลัว ดีชั่วไว้พ่อจะผ่อนปรน 

ว่าพลางทางสั่งพวกบ่าวข้า ให้จัดหาส ารับอยู่สับสน (กรมศลิปากร, 2513) 

ถึงแม้ว่าตัวละครในวรรณคดีไทยเร่ืองขุนช้างขุนแผนจะเข้ามามีส่วนร่วมในปัญหาต่างๆ และ มี

ความเห็นขัดแย้งกันอย่างท่ีสุด เช่น ขุนแผนกับขุนช้าง หรือความไม่พอใจ ความเกลียดชังระหว่างนา งวัน

ทองและนางลาวทอง หรืออคตท่ีินางทองประศรีมีต่อนางวันทอง แต่เม่ือมีเหตุการณ์จ าเป็นในภาวะคับขัน 

ชาวไทยส่วนมากซึ่งมีความเชื่อทางพระพุทธศาสนาอยู่ในใจก็มักจะยกโทษให้อภัยแก่กันได้เสมอ ไม่จอง

เวรอาฆาตกันอีกต่อ ไป กวีได้แสดงทัศนะทางพระพุทธศาสนาตามแนวทางสั นติวิถีพุทธแห่งความ

ปรองดองให้เห็นอย่างเด่นชัด 

 

วถิีชีวิตทัศนะเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา 

ทัศนะด้านคตธิรรมเกี่ยวกับพุทธศาสนาได้ชีใ้ห้เห็นถึงแนวนิยมในการเสนอปรัชญา ศาสนา

อย่างใดอย่างหนึ่งซึ่งเกิดขึน้จากแรงบันดาลใจภายในของผู้แตง่ เพ่ือตอ้งการน าเสนอให้ผู้อ่านได้ทราบ

วัตถุประสงค์น้ันๆ 

ค่านยิมของคนไทยในสมัยโบราณนัน้ จะเกี่ยวพันกับศาสนาตลอดเวลาเนื่องจากประชาชนนับถือ

ศาสนาพุทธเป็นส่วนมาก  และถือหลักธรรมของพระพุทธศาสนาเป็นหลักในการด าเนินวิถีชีวิตตาม

แนวทางวิถีพุทธ ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้านัน้ จัดแบ่งได้เป็น 2 ภาค คือ ภาคธรรมะ คือข้อปฏิบัติเพ่ือ

ปรับปรุงจิตใจของตนให้ดี ขึ้น กับภาควินั ยคือกฎท่ีพระพุทธเจ้าทรง บัญญัติไว้ หรือแสดง ไว้ส าหรับ

ปกครองพุทธศาสนิกชน มีจ านวนถึง 84,000 ข้อ ท่ีเรียกว่าธรรมขันธ์ จึงกล่าวได้ว่าหลักธรรมของ

พระพุทธเจ้านัน้มีหลักละเอียดอ่อนมากนัก แต่ก็ยังมีผู้กล่าวว่าหัวใจของพระพุทธศาสนาคือ อริยสัจ 4 

ประการ อันได้แก่ ทุกข์ สมุทัย นโิรธ มรรค (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) 

อย่างไรก็ตามชาวไทยโดยท่ัวไปมีความเชื่อเร่ืองกฎแห่งกรรม คือท่ีมีค ากล่าวโดยท่ัวไปว่าท าดี

ได้ดที าชั่วได้ชั่ว พระพุทธศาสนาชี้ให้เห็นว่าคนทุกคนนัน้มีชะตากรรมขึ้นอยู่กับการกระท าของตนเองหรือท่ี

เรียกกันว่าหลักแห่งธรรม คนท่ีท าดีแล้วย่อมจะต้องได้รับผลดี แต่คนท่ีท าชั่ว ย่อมได้รับผลชั่ว ค นเรา

ประสบเคราะห์กรรมหรือได้ดีเพราะกรรมในอดีตชาติท่ีตนท า ไม่ใช่เทวดาดลบันดาล และหลักธรรมของ

พระพุทธศาสนาท่ีชาวไทยยึดม่ันกันมานานก็คือเร่ืองไตรลักษณ์ อันได้แก่ อนจิจัง ทุกขัง อนัตตา 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 1 No. 1 January – April 2017 | 17 

 

เม่ือพิจารณาทัศนะเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาพบว่าเร่ืองจะสัมพันธ์กับพระพุทธศาสนาตลอดท้ัง

เร่ือง เช่น การไม่พยาบาท การบวชเรียน ความเชื่อในเร่ืองกรรมเก่า และความไม่เท่ียงแท้ของชีวิต จาก

ความเชื่อดังกล่าวนี้ ท าให้เกิดค่านยิมว่าหากบุตรชายได้บวชเรียน จะได้บุญกุศลมาถึงบิดามารดา ซึ่งจะได้

เกาะชายผ้าเหลืองลูกขึ้นสวรรค์ เช่นเดียวกับนางทองประศรีท่ีต้องการจะให้พลายแก้วบวชก่อนท่ีจะ

แตง่งาน 

บวชก่อนเถิดอย่าเพ่อมีเมียเลย แม่จะได้ชมเชยชายจีวร 

พ่อเจ้าเขาก็ตายไปนานแล้ว  ลูกแก้วจงโปรดแกเสียก่อน 

บวชสักสองพรรษาอย่าอาวรณ์ สึกมาแม่จะผ่อนให้มีเมีย  (กรมศลิปากร, 2513) 

กวีสว่นมากเป็นพุทธศาสนกิชน ดังนัน้ปรัชญาทางพระพุทธศาสนา ความเชื่อ เร่ืองบาปบุญและ

กรรมเวรจึงปรากฏในวรรณคดีเป็นสว่นมาก จึงจะเห็นได้ว่า สังคมท่ีนับถือพุทธศาสนาและมีความเลื่อมใส

ศรัทธา จะเชื่อในเร่ืองบุญกรรม โดยเชื่อว่าเหตุการณ์ต่างๆ ท่ีเกิดขึ้นเกี่ยวกับชีวิต ก็เนื่องมาจากผลบุญ 

และเม่ือสิน้ผลบุญก็จะตอ้งรับกรรมทุกคนไป ซึ่งเป็นสัจจะธรรมของชีวิตว่าชีวิตของมนุษย์เป็นอนิจจัง มี

ความไม่เท่ียงแท้ผันแปรอยู่เสมอ ซึ่งเกิดจากผลของกรรมท่ีแตล่ะคนได้กระท ามา 

เกิดเป็นมนุษย์ปุถุชน ความทุกข์มิได้พ้นจนสักหนา้ 

สุดแท้แตก่รรมท่ีท ามา ถึงเวลาสิน้สุขก็ทุกข์ไป  (กรมศลิปากร, 2513) 

จากการศึกษาเร่ือ งท่ีเกี่ยวกับปรัชญาและศาสนาจะเห็นได้ว่า ผู้แต่งได้สะท้อนให้เห็นถึ ง

ความส า คัญของศาสนา ท่ี เกี่ยว พันกับสันติวิ ถีชีวิตแห่งความปรองดอง  กลยุทธ์ชาวสยามใช้วัดใน

พระพุทธศาสนาได้เป็นศูนย์กลางของสังคม ท่ีคนสังคมตา่งก็คิดและปรารถนาในสิ่งเดียวกัน ความเชื่อใน

กฎแห่งกรรม หรือวัฏฏสงสารจึงเป็นหลักธรรมท่ีส าคัญประการหนึ่งทางพุทธศาสนา ชาวไทยส่วนมากต่าง

ก็เข้าใจและซาบซึ้งในหลักธรรมข้อนัน้เป็นอย่างดี และความเชื่อเหล่านี้ก็ยังปรากฏอยู่ในกลุ่มชาวไทยใน

ปัจจุบัน 

 

วถิีชีวิตในไตรภูมิพระร่วง (สมัยพระยาลิไท) 

เนื้อเร่ืองในเตภูมิกถา ทรงไว้ซึ่งคุณค่าในด้านศาสนาและวรรณคดี ได้วาดภาพโลกมนุษย์ นรก 

สวรรค์ไว้อย่างวิจิตรพิสดาร จูงใจให้คนท าดี เว้นการท าชั่ว วาดภาพนรกให้หวาดเสียว คนจะได้เกรงกลัว

บาป ไม่อยากไปตกนรก พระมหาธรรมราชาลิไท ทรงประมวลความรู้จากคัมภีร์ต่างๆมาไว้และทรงวาด

ภาพสวรรค์ให้เป็นสุขารมณ์ คนจะได้ท าบุญ เพ่ือจะให้ไปขึ้นสวรรค์ นอกจากนั้นยังยกอุทาหรณ์เป็นนิทาน

บ้าง เป็นต านานบ้าง ประกอบไว้ในหลายเร่ือง ปรากฏว่ามีผู้น าความคิดจากเตภูมิกถาไปเขียนภาพไว้ตาม

ศาลาวัด ท าให้คนเข้าใจง่ายเป็นการสอนศีลธรรมได้เป็นอย่างดี 



18 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2560 

 

สภาพสังคมของพญาลิไททรงตอ้งการบุคคลท่ีด ีถ้าเป็นบุตรก็ต้องการให้เป็นอภิชาตบุตร คนท่ีดีท่ี

สมบูรณ์คือคนท่ีมีจริยธรรม คุณธรรม และมีมนุษยธรรมอันได้แก่เบญจศีล เบญจธรรม คือการประพฤ ติ

ชอบด้วยกาย วาจา ใจ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2549) 

วถิีชีวิตในญาตัตถจริยา 

ซึ่งหมายถึงการน าญาตเิหล่านัน้ออกจากห้วงเหวของความร้าวฉานว่า “เพราะเหตุใด พวกท่านจึง

กระท ากรรมเห็นปานนี้  เม่ือเราไม่มีอยู่ ในวันนี้ แม่น้ าคือโลหิตจักไหลนอง” พระด ารัสในนี้ท าให้เราเข้าใจถึง

บรรยากาศในขณะนัน้ว่า ทุกสิ่งเงียบสงัด  ไม่มีเสียงโตต้อบ หรือโต้แย้งใดๆ จากปากของกษัตริย์ท้ังหลาย 

ทุกคนยอมรับความเป็นจริงในข้อนี้เป็นอย่างดี และหลังจากนั้นพระองค์จึงได้น าเสนอแนวคิดเบ้ืองตน้ว่า  

“ท่านท้ังหลายท ากรรมไม่สมควรแล้ว เป็นผู้มีเวรด้วยเวร 5 อยู่ เราไม่มีเวร ท่านท้ังหลายเป็นผู้มี

ความเดอืดร้อนดว้ยกิเลสอยู่ เราไม่มีความเดอืดร้อนอยู่ ท่านท้ังหลายเป็นผู้มีความขวนขวายในกามคุณอยู่ 

เราไม่มีความขวนขวายอยู่” 

พระด ารัสดังกล่าวนัน้ดูประหนึ่งว่าจะทรงชี้ให้เห็นว่า ท าไม? กษัตริย์ท้ังหลายจึงด ารงชีวิตมิได้

สอดคล้องกับแนวทางท่ีพระองค์ก าลังแสดงให้เห็นอยู่ตลอดเวลา  เพราะเหตุใด? กษัตริย์ เหล่านั้นจึงไม่น า

แบบอย่าง หรือหลักการท่ีพระองค์มีอยู่ไปใช้เป็นหลักในการด าเนนิชีวิต 

นอกจากนีแ้ล้ว ยังมีหลักฐานทางคัมภีร์บางแห่งท่ีชีใ้ห้เห็นถึงกลยุทธ์ท่ีพระพุทธเจ้า ได้ปรับเปลี่ยน

กระบวนทัศน์ของกษัตริย์ท้ังหลายด้วยแนวคิดท่ีส าคัญ และทรงคุณค่า 2 ขั้นตอน  กล่าวคือ การน าเสนอ

หลักการท่ีจะท าให้ความทะเลาะเบาะแว้งของแคว้นท้ังสองสงบลง  และการน าเสนอหลักการท่ีจะท าให้เกิด

ความสมานฉันท์ในหมู่ญาต ิ  ซึ่งท้ังสองหลักการ หรือแนวคิดดังกล่าวนัน้ มีแนวทางท่ีส าคัญดังนี้ 

1) ธรรมยุทธ์ “หยุดเพ่ือรัก พักเพ่ือฟัง” ซึ่งหลักการนี้ถือได้ว่าเป็นหลักท่ีมีความส าคัญอย่างย่ิง  

ประดุจค ากล่าวท่ีว่า “จะปลูกพชืต้องเตรียมดิน จะกินตอ้งเตรียมอาหาร” เพราะเป็น หลักการขั้นพ้ืนฐานท่ี

ท าให้ทุกคนท่ีอยู่ในวังวนของความร้าวฉานได้สงบเงียบ  เนื่องจากบรรยากาศของความสงบนั้นเป็น

บรรยากาศท่ีเหมาะแก่การด าเนนิกลยุทธ์ดา้นอื่นๆ ตอ่ไปได้  ฉะนัน้ กลยุทธ์ท่ีถูกเลือกขึ้นมารับมือกับความ

วุ่นวาย  เพ่ือฉุดสัญชาตญาณของความเป็น “มนุษย์” กลับคืนมาก็คือ 

(1) แนวคิดท่ีว่าด้วย “การสลายความเป็นอัตตลักษณ์” เม่ือวิเคราะห์เนื้อหาโดยรวมจาก “ผัน

ทนชาดก”  จะพบว่า พระพุทธเจ้าได้เปิดประเด็นส าคัญโดยมุ่งไปท่ีปัญหาท่ีแท้จริงว่า “ดูก่อนมหาราช

ท้ังหลาย  ขึน้ชื่อว่า การหายใจคล่อง เพราะเหตุทะเลาะวิวาทกันไม่มีเลย  ด้วยว่ารุกขเทวดาตนหนึ่งกับหมี

ตัวอาฆาตกัน  เพราะเหตุทะเลาะวิวาทกัน  เวรนัน้ก็ติดตามอยู่ตลอดกัปป์ท้ังสิน้”   ประเด็นนี้เป็นเร่ืองราวท่ี

เกี่ยวกับรุกขเทวดาและหมีซึ่งทะเลาะวิวาทกันคร้ังแล้วคร้ังเล่า  แตใ่นท่ีสุดไม้ตะคร้อท่ีรุกขเทวดาอาศัยอยู่ก็

กลายเป็นลอ้เกวียน โดยมีหนังหมีหุ้มล้อ  และประเด็นท่ีว่าด้วยการทะเลาะวิวาทกันในคร้ังนี้มีแต่จะน า

ความทุกข์ร้อนล า เค็ญมาสู่บุคคลท่ี เกี่ยวข้อง  ซึ่ง สิ่ง ท่ีได้รับประโยชน์จากการทะเลาะวิวาทกันก็คือ 

“เอกลักษณ์ หรืออัตตาอันเป็นมายาของท้ังสองราชวงศ์ ”   ซึ่งเป็นท่ีตั้งของการดูหม่ินเหยียดหยาม   ใน



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 1 No. 1 January – April 2017 | 19 

 

ความเป็นจริงแล้ว  ความเป็นอัตตลักษณ์เหล่านี้ ไม่ได้มีอยู่จริง  แต่ท่ีมีอยู่ก็เพราะ “อวิชชา” ท่ีเข้าไปปรุง

แตง่สภาพจิตใจของมนุษย์ให้เกิดการยึดม่ันใน “อัตตลักษณ์” สิ่ง ท่ีน่าสนใจจากการเปิดประเด็นท่ีว่าด้วย

การน าเสนอกระบวนทัศน์ในคร้ังนี้      พระองค์มิได้ตรัสถึงสาเหตุท่ีแท้จริงของความทะเลาะวิวาทกันแต่

ประการใด  แตส่าเหตุท่ีแท้จริงนัน้  กลับถูกกล่าวถึงใน “อัตตทัณฑสูตร” ซึ่งเป็นพระสูตรสุดท้าย ของการ

น าเสนอกระบวนทัศน์ใหม่ของพระพุทธเจ้า 

(2) แนวคิดท่ีว่าด้วย “การกลั่นกรองข้อมูลอย่างมีสติ”  ใน “ทุททภชาดก”  พระองค์ได้  ตอก

ย้ าเพ่ือเป็นการตอ่ยอดจากแนวคิดตามท่ีปรากฏในผันทนชาดกเอาไว้อย่างน่าสนใจว่า “ดูก่อนมหาราช

ท้ังหลาย  เกิดมาเป็นคนไม่ควรหันไปตามเหตุท่ีถึงของบุคคลอื่น (คือไม่ควรเก็บเอาเร่ืองของคนอื่นมาคิด) ”  

และเพ่ือให้มองเห็นภาพท่ีชัดเจนมากย่ิงขึ้น  พระองค์จึงได้น าประเด็นเร่ือง “กระต่ายตื่นตูม” มาตรัสว่า 

กระตา่ยตื่นตูมเพราะเสียงหล่นของลูกมะพร้าว  การตื่นตูมของกระต่ายป่านั้น  ได้ท าให้พวกสัตว์น้อยใหญ่

อื่นๆ พลอยตกใจกลัวไปด้วย เพราะกระต่ายป่าได้ร้องว่า       แผ่นดินจะถล่มแล้ว   การยกประเด็น

ดังกล่าวมาอ้างถึงก็เพ่ือท่ีจะย้ าสอนกษัตริย์ท้ังหลายว่า “อย่าเป็นคนตื่นตูม”  โดยการน าประเด็นท่ีคนอื่น

กล่าวถึงมาสร้างมายาภาพให้แก่ตนเอง  เพราะในขณะท่ีทาสและกรรมกร  อุปราช อ ามาตย์และเสนาบดี

พากันวุ่นวายกับข้อมูลท่ีสง่ตอ่กันมาตามขั้นตอนนัน้ กษัตริย์เม่ือได้รับการรายงานเร่ืองราวท่ีเกิดขึ้ น แทนท่ี

จะพากันสงบ และกลั่นกรองข้อมูล พร้อมท้ังแสวงหาทางออกในเชิงสันติวิธี  กลับไปหลงเชื่อ และคล้อย

ตามแหล่งข่าว จนท าให้เกิดความร้าวฉานในหมู่กษัตริย์จนอยากแก่การควบคุม 

(3) แนวคิดท่ีว่าด้วย “ชี้จุดอ่อนดอ้ยของการทะเลาะวิวาท” เม่ือวิเคราะห์จาก “ลฏุกิกชาดก”  

ท าให้เราได้เห็นแง่คิดท่ีพระองค์ได้น ามาเป็นฐานในการรองรับหลักการท่ีพระองค์ได้น าเสนอต่อกษัตริย์ใน

ประเด็นนี้ก็คือ การชี้ให้กษัตริย์ได้มองเห็นถึงผลเสียของการทะเลาะวิวาทระหว่างกันและกัน  เม่ือวิเคราะห์

จากสถานการณ์ในบริบทนี้ท าให้ทราบชัดว่า พระองค์ก าลังจะบอกว่า การท่ีจะเอาชนะซึ่งกันและกันนั้น 

ก าลังจะมากหรือนอ้ยไม่ใช่ประเด็นส าคัญ แตส่ิ่งท่ีส าคัญท่ีสุดก็คือ “ปัญญา” เพราะเม่ือไดก็ตามหมู่มนุษย์

ถูกเมฆหมอกแห่งอวิชชาครอบง าปัญญาแล้ว ปัญญาก็มิอาจท่ีจะส่องแสงได้  และท าให้เกิดความหายนะ

แก่ชีวิตของตนเองในท่ีสุด  “ดูก่อนมหาราชท้ังหลาย  บางคราวผู้ ท่ีมีก าลังน้อยกว่าก็หาช่องท าลายผู้ ท่ีมี

ก าลังมากได้  บางคราวผู้ท่ีมีก าลังมากก็ได้ช่องท าลายผู้ท่ีมีก าลังนอ้ยได้  แม้แตน่างนกไซ้ยังฆ่าพญาช้างตัว

ประเสริฐได้” 

จากชุดความคิดท้ัง 3 ประเด็นดังท่ีได้น าเสนอไปแล้วนั้น ได้ท าให้หมู่กษัตริย์ได้สติ มองเ ห็นถึง

ผลเสียของการทะเลาะวิวาทซึ่งกันและกัน  แต่ประเด็นท่ีน่าสนใจก็คือว่า การทะเลาะวิวาทในลักษณะ

ดังกล่าว ตอ้งเป็นสถานการณ์ท่ีค่อนข้างจะตงึเครียด และขยายวงกว้างอย่างมาก  สิ่ง ท่ีสามารถยืนยันถึง

ข้อสมมตฐิานดังกล่าวก็คือ การน าเสนอชุดความคิดชุดท่ีหนึ่งซึ่งมีท้ังสิ้น 3 แนวคิดหลักนั้น เป็นกลยุทธ์เพ่ือ 

“ป้องกัน” มิให้ความร้าวฉานได้ขยายวงกว้าง ประดุจแพทย์ท่ีให้ยาสลบแก่คนไข้ท่ีรอการผ่าตัด  หากแต่สิ่ง

ท่ีจะตอ้งด าเนนิการตอ่ไปก็คือ การผ่าตัดเอาน าเนื้อร้ายออกไปจากคนไข้  เพ่ือให้อาการหายเป็นปรกติใน



20 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2560 

 

ล าดับตอ่ไป ประเด็นท่ีน่าตั้งค าถามก็คือ แนวคิดใดท่ีถือได้ว่าพระพุทธเจ้าได้ใช้เป็นหลักการเพ่ือเปลี่ยน

กระบวนทัศน์ของกษัตริย์ท้ังหลาย 

2) ยุทธการ “สามัคคีรวมชาต ิพุทธศาสนร์วมใจ” หลักการนี้ถูกต่อยอดจากกลุ่มของชุดความคิด

ท่ีหนึ่ง  ซึ่งชุดความคิดท่ีหนึ่งจะเป็นประดุจ “เคร่ืองมือประนีประนอม” (Compromise)  แต่ชุดความคิดท่ี

สองจะเป็นประดุจ “เคร่ืองมือแห่งการประสานสอดคล้อง” หรือ “ประสมกลมกลืน” (Harmonize)  อันเป็น

การสร้างความสมานฉันท์ท่ีย่ังยืน (Sustainable Solidarity) ดังท่ีพระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้น าเสนอ

ทฤษฎีนี้เอาไว้ในเบ้ืองต้น  ฉะนั้น หลักการในการสร้างความสมานฉันท์ท่ีย่ังยืนนี้จึงประกอบไปด้ว ย 

“ธรรมยุทธ์” ท่ีส าคัญดังนี้ 

(1) ธรรมยุทธ์ท่ีว่าด้วย “สามัคคีคือพลัง  พังเพราะไร้สามัคคี” เม่ือวิเคราะห์ “รุกขธรรมชาดก”  

จะท าให้เราได้ทราบถึงพุทธประสงค์ท่ีจะน าเสนอประเด็นท่ีว่าด้วยการสร้างความสมานฉันท์อย่ างแจ่มชัด 

“มหาบพิตรท้ังหลาย  ท่านท้ังหลายได้นามว่าเป็นญาตกิัน  ควรจะ สมัครสมานสามัคคีร่วมใจกัน  เพราะว่า  

เม่ือญาตท้ัิงหลายยังสามัคคีกันอยู่  หมู่ปัจจามิตร (ข้าศึก) ย่อมไม่มีโอกาส”   การตรัสเช่นนี้ท าให้เราได้

มองเห็นวิสัยทัศน์ของพระองค์ว่า การท่ีญาตทิะเลาะกันนัน้ คนท่ีได้ประโยชน์ในเชิงการเมือง การทหารก็คือ 

“ข้าศกึ” ของแคว้นท้ังสองนั่นเอง  ไม่ว่าจะเป็นศึกภายในอันได้แก่ “กิเลส” หรือศกึภายนอกซึ่งได้แก่ “การสู้

รบทางทหาร” จะอย่างไรก็ตามที เพ่ือให้ประเด็นชัดเจนมากย่ิงขึ้น  พระองค์จึงได้ยกต้นไม้มาเป็นฐานใน

การสนับสนุนแนวคิดของพระองค์ว่า “ลมพายุไม่สามารถท่ีจะท าลายป่ารังท่ีเกาะประสานกันอยู่เป็นกลุ่ม

เดียวกันได้  แตล่มสามารถพัดพาตน้ไม้ใหญ่ท่ีต้ังอยู่โดดเดี่ยวให้ลม้ลงได้”  

การน าเสนอแนวคิดดังกล่าว  มีเป้าหมายเพ่ือท่ีจะชี้ให้พระญาติของพระองค์ได้ประจักษ์แจ้งว่า 

ควรจะด าเนินชีวิตอยู่ด้วยกันอย่างเป็นเอกภาพ (Unity)  มีการช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกันท้ังในแง่

เศรษฐกิจ  การเมือง และสังคม เป็นตน้ เม่ือแคว้นท้ังสองแตกแยกกัน  ผลเสียอย่างใหญ่หลวงท่ีจะเกิดขึ้น

อย่างชัดเจนก็คือ ประเด็นท่ีว่าด้วยการเจรจาต่อรองท้ังในแง่การเมืองระหว่างรัฐ  ความเป็นหุ้นส่วน

ทางด้านเศรษฐกิจระหว่างรัฐท้ังสองก็จะขาดหายไป  นอกจากนั้นผลเสียในเชิงนโยบายทางการทหารก็จะมี

ปัญหาเช่นเดียวกัน  สาเหตุท่ีเป็นเช่นนี้ก็เพราะว่า การท่ีรัฐท้ังสองมีความสัมพันธ์กันในมิติต่างๆ นั้น สิ่ง ท่ี

เชื่อมโยงอย่างเห็นได้ชัดคือ “ความเป็นญาติ” หรือ “ความเป็นเอกภาพในแง่ของชาติพันธ์ุ”  ฉะนั้น การท่ี

ประเทศใดประเทศหนึ่งจะรุกรานทางด้านการทหารก็จะท าให้ได้ยากย่ิงขึ้น  เพราะว่าการรบกับรัฐหนึ่งก็

เท่ากับรบกับสองรัฐ   ด้วยเหตุนี้ พระพุทธเจ้าจึงทรงย้ าอยู่ตลอดเวลาของการไกล่เกลี่ยก็คือ “หากสามัคคี

กันแล้ว หมู่ปัจจามิตรก็ท าอะไรไม่ได้” 

(2) แนวคิดท่ีว่าด้วย “รวมกันชีวิตยังอยู่ แยกหมู่ชีวิตจะมลาย” วัฏฏกชาดกได้ชี้ให้เราได้เห็น

แนวคิดท่ีพระองค์ต้องการจะตอกย้ าให้พระญาตขิองพระองค์ได้มองเห็นถึงความหายนะท่ีจะเกิดขึ้น จาก

การแตกความสามัคคีกัน  ในอีกมิติหนึ่ง  สามัคคีจะกลายเป็นพลังอย่างมหาศาล “ดูก่อนมหาราชท้ังหลาย 

เม่ือฝูงนกกระจาบพร้อมเพรียงกันอยู่  นายพรานก็ไม่อาจหาช่องท าร้ายได้  ต่อเม่ือใดฝูงนกกระจาบเกิด

การแก่งแย่งขึน้  เม่ือนัน้  บุตรนายพรานคนหนึ่งจึงท าลายเอานกกระจาบเหล่านั้นไปเสีย  ขึ้นชื่อว่า ความ



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 1 No. 1 January – April 2017 | 21 

 

หายใจคล่องในการทะเลาะวิวาทย่อมไม่ดเีลย”  ค าตรัสในลักษณะนี้ ดูประหนึ่งพระองค์ก าลังจะบอกพระ

ญาตท้ัิงหลายว่า หากไม่ต้องการท่ีจะถูกจับ และถูกฆ่าตายเช่นฝูงนกกระจาบ ก็จงได้โปรดสมัครสมาน

สามัคคีกันเอาไว้ 

อุทาหรณ์เร่ือง “นกกระจาบ” แม้จะเป็นเพียงประเด็นท่ีถูกน าเสนอขึ้นมาเพ่ือปลุกกระแสความ

เป็น “ญาตนิยิม” อันจะท าให้เกิดความเอกภาพของหมู่ญาตติามเป้าหมายท่ีพระองค์ได้วางเอาไว้ก่อนท่ีจะ

เสด็จมาโปรด แตเ่พ่ือให้ “ความสามัคคี” เกิดสภาวะ “กระชับ” มากย่ิงขึ้น “อัตตทัณฑสูตร” จึงได้ถูก

พระพุทธเจ้าน าเสนอเป็นประเด็นสุดท้าย  พระสูตรนี้มีความส าคัญอย่างไร? พระองค์จึงได้หยิบขึ้นมา

น าเสนอเป็นพระสูตรท่ีท าหน้าท่ีประดุจ “บทสรุป” เพ่ือหวังผลในเชิงของการเปิดตาในของพระญาติ

ท้ังหลายได้สว่างไสวประดุจดวงประทีป 

จากการศกึษาวิเคราะห์ “สารัตถะ” ตามท่ีปรากฏในพระสูตรนี้  ท าให้พบประเด็นท่ีน่า สนสนใจ

หลายประการ เพราะเนื้อหาในพระสูตรนี้หลายจุดท าให้เราได้ทราบความจริงว่า แม้ว่ากษัตริย์จะปกปิด

เหตุผลท่ีแท้จริงเกี่ยวกับท่ีมาของการร้าวฉาน  ในขณะเดียวกัน  พระองค์ก็มิได้เข้าไปแตะต้องเหตุผลในเชิง

ลึกเกี่ยวกับการทะเลาะกัน  แตส่ าหรับพระสูตรนี้  กลับมีเนื้อหามุ่งเนน้ไปท่ีจุดซึ่งถือได้ว่าเป็น “หัวใจ” หรือ 

“รากเหง้า” ของความขัดแย้งดังจะเห็นได้จากพระด ารัสท่ีว่า “ภัยเกิดแล้วแต่อาชญาของตน  ท่านท้ังหลาย

จงเห็นคนทะเลาะกัน   เราจักแสดงความสลดใจตามท่ีเราได้สลดมาแล้ว ”   เหตุการณ์เช่นใดท่ีท าให้

พระองค์บังเกิดความ “สลดใจ” มาแล้วในอดีต  “เราได้เห็นหมู่สัตว์ก าลังดิ้นรนอยู่ด้วย ‘ตัณหา และทิฐิ ’ 

เหมือนเปล่าในอ่างน้ านอ้ย ฉะนัน้  ภัยได้เข้ามาถึงเราแล้ว  เพราะได้เห็นคนท้ังหลายผู้ท่ีโกรธกันและกัน”  

พระด ารัสดังกล่าวท าให้เราได้ประจักษ์ในบัดดลว่า พระองค์ก าลังน าเสนอสาเหตุท่ีแท้จริงของ

ความขัดแย้งท่ีซ่อนเร่นอยู่ภายในใจของกษัตริย์ท้ังหลาย นั่นก็คือ “ตัณหา และทิฐิ”  ซึ่งอาจจะรวม “มานะ” 

เข้าไว้ดว้ย  นอกจากนีแ้ล้ว พระองค์ยังได้ให้เหตุผลในเชิงลึกเช่นเดิมว่า “มุนีเป็นผู้มีสัจจะ  ไม่คนอง ไม่มี

มายา ละการเสียดสี เป็นผู้ไม่โกรธ  พึงข้ามความโลภและความตระหนี่เสีย”   การตรัสในประเด็นนี้กลับชี้

เพ่ิมเตมิว่า นอกจากการกล้าท่ีจะยอมรับความจริง (สัจจะ) ท่ีเกี่ยวกับเร่ืองท่ีมาของชาติพันธ์ุซึ่งเป็นประดุจ

มายาภาพแล้ว ก็ไม่ควรค่าท่ีจะไปโกรธ เสียดสีซึ่งกันและกัน  นอกจากนั้น สิ่งท่ีควรจะท าลายออกไปจากใจ

ก็คือ ความโลภ และความตระหนี่เร่ืองทรัพยากรน้ า 

ก่อนท่ีจะสรุปจบพระสูตรนี้ดว้ยพระด ารัสท่ีน่าสนใจว่า “ธรรมชาติเคร่ืองปรุงแต่งอะไรๆ ย่อมไม่มี

แก่ผู้ไม่หวั่นไหว  ผู้รู้แล้ว… มุนย่ีอมไม่กล่าวยกย่องตนในบุคคลท่ีเสมอกัน  ผู้ต่ ากว่า ผู้สูงกว่า  มุนีนั้นเป็นผู้

สงบปราศจากความตระหนี่  ย่อมไม่ยึดม่ันถือม่ัน…”   การสรุปจบในลักษณะนี้สอดรับกับแง่มุมของ 

“สุนทรพจน์”  ท่ีท าให้ตาในของกษัตริย์ท้ังหลายถูกเปิดขึ้นมาโดยพร้อมเพรียงกัน  ซึ่งนับได้ว่าเป็นการ

สิน้สุดของความร้าวฉาน 

อย่างไรก็ตาม มีประเด็นท่ีน่าสนใจเกี่ยวกับขั้นตอนของการน าเสนอพระสูตรในบริบทต่างๆ ของ

พระพุทธเจ้า  เนื่องจากพระอรรถกถาจารย์บางท่าน มองว่า พระสูตรแรกท่ีพระพุทธเจ้าทรงน้ ามาตรัสคือ 



22 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2560 

 

“อัตตทัณฑสูตร” แตถ่ึงกระนัน้ก็มีพระอรรถกถาจารย์บางท่าน  ชี้ให้เห็นว่า พระองค์ทรงเร่ิมต้นด้วยการ

สนทนา และถามถึงท่ีมาของความขัดแย้งก่อน หลังจากนั้น จึงได้ตรัสชี้ให้เห็นถึงแง่มุมต่างๆ ท่ีก่อให้เกิด

ผลกระทบในมิติต่างๆ  อย่างเป็นระบบ เป็นขั้นเป็นตอนดังท่ีได้น าเสนอแล้วในเบ้ืองต้น ก่อนท่ีจะสรุปจบ

ด้วย “อัตตทัณฑสูตร”  

แต่เม่ือวิเคราะห์บริบทต่างๆ  เกี่ยวกับรูปแบบ และขั้นตอนในการ “เจรจาไกล่เกลี่ย” ของ

พระพุทธเจ้าจากคัมภีร์ต่างๆ แล้ว ไม่สามารถท่ีจะไปตัดสินในแง่ของความถูกผิดเกี่ยวกับขั้นตอนของการ

น าเสนอในแตล่ะพระสูตรได้  แตป่ระเด็นท่ีน่าสนใจก็คือเหตุผลท่ี พระอรรถกถาจารย์แต่ละท่ านได้ยกมา

อ้างเพ่ือสนับสนุนข้อสมมติฐานของท่านนั้น ซึ่งเป็นสิ่ง ท่ีควรค่าแก่การให้ความสนใจ จะอย่างไรก็ตาม

ประเด็นท่ีต้องการท่ีจะน าเสนอนัน้ชี้ให้เห็นกระบวนการแตล่ะขั้นตอนในการน าเสนอแง่มุม “สันติวิถี” ของ

พระพุทธเจ้าเท่านั้น 

 

หลักคิดท่ีควรเป็นฐานในการน าไปสู่การปรองดอง  

1.หลักเกณฑ์ ชาวพุทธหมายถึง ศลี วินัย และข้อปฏิบัตท่ีิเป็นไปเพ่ือประโยชน์ต่อความงดงามของ

ตนเอง (ศลี) อาจอธิบายความหมายถึงวินัย กฎ บัญญัติ หลักปฏิบัติ กฎหมาย ท่ีจะต้องเป็นหลักปฏิบัติ

ส าหรับ “คนไทย” ทุกคนอย่างเสมอภาค เท่าเทียม มีเป้าหมายเพ่ือส่งเสริมให้เกิดการปฏิบัติร่วมกัน ไม่

เลอืกปฏิบัต ิ มีมาตรฐานเดียว มุ่งหวังตอ่ผลเป็นความสงบสุข   

2. หลักยุตธิรรม  ความสมดุล พอดี เท่าเทียม ท่ีชาย หญิง เด็ก   คนชรา และทุกคน สามารถ 

เรียนรู้ เข้าถึง ปฏิบัตตินตามหลักพระพุทธศาสนาได้  พระพุทธศาสนาสอน “หลักความยุติธรรม” การจะ

ปรองดอง จึงตอ้งค านงึถึงความยุตธิรรมเสมอกัน พอดี สมดุลเป็นเป้าหมายหลัก    

3. หลักประโยชน์ (อัตถะ) พระพุทธศาสนามองหลักแห่งประโยชน์   ดังพุทธพจน์ท่ีว่า “ภิกษุ

ท้ังหลาย พวกเธอจงจาริกไปเพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ชนเป็นอันมาก ” ในทางกฎหมาย 

บ้านเมือง หรือการปรองดอง ให้มองประโยชน์ประเทศชาต ิ และคนสว่นใหญ่เป็นหลัก   

4. หลักภราดรภาพ ความเป็นเอกภาพท่ีจะเกิดขึ้น  ดังค าว่า “สมานฉันท์” ท่ีมาจากค าว่า “ส -

พร้อม ร่วม,  มน  ใจ, ฉนฺท ความพึงพอใจ” อาจสรุปว่าพฤติกรรมใด จะก่อให้เกิดค าว่า  “ปรองดอง” ได้

ตอ้งการจากความพร้อมใจตอ่กันบนฐานความเสมอภาค เอกภาพ ไม่ได้จ ากัดเพียงเพราะใคร  กลุ่มใคร 

พวกใคร เพราะพระพุทธศาสนาไม่ได้จ ากัดว่า เด็ก สตรี คนชรา ผู้หญิง ผู้ชาย  หรือคนท่ีแห่งใดก็ช่าง

สามารถเข้าถึงธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธศาสนาได้ท้ังสิน้  

จึงเกิดผลเป็นการปรองดองตามแนวพุทธธรรมอย่างแท้จริง ดังค าท่ีว่า “คิดชัด หลักปฏิบัติถูกทาง

ท่ีจะเดินไปข้างหนา้คงงดงาม ก้าวไปอย่างถูกตอ้ง ถูกใจ ถูกหลักการและถูกสถานการณ์ ความปรองดอง

ย่อมเป็นผล” ดังแผนภาพ 

 



Journal of Educational Innovation and Research Vol. 1 No. 1 January – April 2017 | 23 

 

 

 

 

 

 

 

บทสรุป 

สันตวิิถีพุทธแห่งความปรองดองในขุนช้างขุนแผนมีอิทธิพลต่อความนึกคิดและชีวิตความเป็นอยู่

ของคนไทยในสังคมไทย ท่ีส าคัญท่ีสุดแบ่งได้เป็นสามประการคือ 

ประการท่ี 1 ความสงบสุข ค าสอนของพระพุทธศาสนาในส่วนท่ีเกี่ยวกับจิตใจของมนุษย์นั้น 

ได้เนน้ในเร่ืองการแสวงหาความสงบทางจิตใจและการดับกิเลสท้ังหลาย  

ประการท่ี 2 คือกฎแห่งกรรม วัฏฏสงสาร กล่าวคือ เป็นสาระท่ีแสดงถึงเหตุและผลคนไทยใน

สังคมสมัยก่อน  มักมีความเชื่ อใน เร่ือง  “กรรมเก่า” หรือ เนื่อ งด้วยหลักธรรม “วั ฏฏสงสาร” ใน

พระพุทธศาสนาเพ่ือไม่ให้คิดโกรธกัน ท าร้ายกัน หันมาปรองดองอยู่อย่างนอ้งพ่ี 

(สิ่งท่ีต้องมี) 

เมตตากรุณาอยู่ใต้

จิตส านึก 

(สิ่งท่ีต้อง

ท า) 

คลายจาก

ความยึดม่ัน

ถือม่ันใน 

อัตตลักษณ์ 

(สิ่งท่ีต้องพัฒนาหรือ

ส่งเสริม) 

ความหวังและความศรัทธา

ตอ่ผู้น า 
 

 

(สิ่งท่ีต้องเป็น) 

อภัยแก่กันได้

เสมอ 

 

(สิ่งท่ีต้อง

ตระหนัก) 

เชื่อกฎแห่งกรรม 

วัฎฎะสงสาร 



24 | วารสารนวัตกรรมการศกึษาและการวิจัย ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2560 

 

ประการท่ี 3 พุทธปรัชญาแห่งความปรองดอง เกี่ยวกับความไม่เท่ียงแท้แน่นอนแห่งสรรพสิ่ง

ท้ังหลายในโลก ในแง่นีมี้อิทธิพลตอ่สังคมไทยมาก ทุกสิ่งย่อมมีความผันแปรอยู่เสมอ และสันติวิถีชีวิตแห่ง

สยามยังใช้แนว คิดหลักท่ีส า คัญ  5 ประการ คือ 1)  สิ่ ง ท่ีต้อ งมี  คือมี เมตตาก รุณาอ ยู่ใต้จิตส านึ ก 

(Subconscious) 2) สิ่งท่ีต้องตระหนัก คือเชื่อในกฎแห่งกรรม วัฏฏะสงสาร 3) สิ่ง ท่ีต้องท า คือคลายจาก

ความยึดม่ันในอัตตลักษณ์ 4) สิ่ง ท่ีต้องเป็น คือให้อภัยแก่กันได้  5) สิ่ง ท่ีต้องพัฒนาหรือส่งเสริม คือ 

ความหวังและความศรัทธาตอ่ผู้น า 

บทความนี้สร้างให้มีหลักเกณฑ์คือ ศีล วินัย หลักยุติธรรมเสมอกัน หลักประโยชน์เกื้อกู ลกัน  

หลักภราดรภาพ คือสมานฉันท์ และหลักสติช่วยกลั่นกรองข้อมูลข่าวสาร จึงเกิดสันติวิถีพุทธแห่งสยามใน

การสร้างความปรองดอง 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

กรมศลิปากร. (2505). ขุนช้างขุนแผน. พระนคร: องค์การค้าของคุรุสภา. 

กรมศลิปากร. (2513). เสภาเร่ืองขุนช้างขุนแผน ฉบับหอสมุดแห่งชาติ. พระนคร: โรงพิมพ์รุ่งเรืองธรรม. 

ชัยวัฒน์ สถาอานันท์.  (2533).  ท้าทายทางเลือก: ความรุนแรง และการไม่ใช่ความรุนแรง . กรุงเทพฯ: 

มูลนธิิโกมลคีมทอง. 

พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต).  (2538).  การศกึษาเพ่ือสันติภาพ.  กรุงเทพฯ: มูลนธิิพุทธธรรม. 

พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต).  (2538).  สันตภิาพเกิดจากอิสรภาพและความสุข.  กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542).  มองสันตภิาพโลก ผ่านภูมิหลังอารยธรรมโลกาภิวัตน์ .  กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก. 

พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546).  สลายความขัดแย้ง. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์คร้ังท่ี 

23). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 

Francis A. B.  (1981).  Peace Again War: The Ecology of International Violence.  San Francisco: W.H. 

Freeman and Company. 
 


