
การพัฒนาสุขภาวะองค์รวมด้วยหลักภาวนา 4 
Developing Overall Health With The 4 Principles of Meditation 

 

ณญาน นลินขวัญ1, เมธาวี อุดมธรรมานุภาพ2 และ สิริวัฒน์ ศรีเครือดง3  
Naryan Narlinkhwan1, Maytawee Udomtamanupab2 and Siriwat Srikhruedong3 

สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Buddhist Psychology, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author, Email: 1Mindfulness599@gmail.com 
 

Retrieved: June 5, 2024; Revised: December 16, 2024; Accepted: December 18, 2024 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้นำเสนอแนวคิดสุขภาวะองค์รวมและหลักภาวนา 4 ในพระพุทธศาสนา ซึ่งมีความสอดคล้อง

และเชื่อมโยงกัน โดยมุ่งเน้นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์อย่างครอบคลุมในทุกมิติ สุขภาวะองค์รวม หมายถึง 
สภาวะที่บุคคลมีความสมบูรณ์ท้ังทางร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญา โดยไม่จำกัดเพียงแค่การปราศจากโรคหรือ
ความพิการ แต่รวมถึงการมีชีวิตที่มีคุณภาพในทุกด้านหลักภาวนา 4 ประกอบด้วย: 1) กายภาวนา: การพัฒนา
ความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพและการดูแลสุขภาพร่างกาย 2) ศีลภาวนา: การพัฒนาพฤติกรรมทาง
สังคมและการมีวินัยในการดำเนินชีวิต 3) จิตภาวนา: การพัฒนาคุณภาพจิตใจ สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิต  
4) ปัญญาภาวนา: การพัฒนาความรู้ ความคิด และความเข้าใจที่ถูกต้องตามความเป็นจริง การพัฒนาทั้ง 4 ด้านนี้
มีความเชื่อมโยงและส่งเสริมซึ่งกันและกัน นำไปสู ่การมีชีวิตที่สมดุลและมีความสุขอย่างยั่งยืน นอกจากนี้ 
ผลการวิจัยระยะยาวยังชี ้ให้เห็นว่าความสัมพันธ์ที ่ดีเป็นปัจจัยสำคัญที่สุดในการมีชีวิตที ่ด ีและมีความสุข  
ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของศีลภาวนาในการพัฒนาความสัมพันธ์ทางสังคม 

การนำแนวคิดนี้มาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันจะช่วยส่งเสริมให้บุคคลสามารถพัฒนาตนเองได้อย่างรอบ
ด้าน และสามารถเผชิญกับความท้าทายในชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่มีการ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและมีความท้าทายหลากหลาย 
 
คำสำคัญ: การพัฒนา; สุขภาวะองค์รวม; ภาวนา 4 
 

Abstract 
This article presents the concept of holistic well-being and the Four Dimensions of 

Development (Bhavana) in Buddhism, which are congruent and interconnected, focusing on the 
comprehensive enhancement of human life quality across all dimensions. Holistic well-being 
refers to a state in which an individual experiences completeness in physical, mental, social, and 
intellectual aspects. It extends beyond the mere absence of disease or disability to encompass 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม-ธันวาคม 2567)  

 

701 

a high-quality life in all facets. The Four Dimensions of Development (Bhavana) comprise: 1) Kaya-
bhavana (Physical Development): Cultivating relationships with the physical environment and 
maintaining bodily health. 2) Sila-bhavana (Social Development): Enhancing social behavior and 
maintaining discipline in daily life. 3) Citta-bhavana (Emotional Development): Improving mental 
quality, capacity, and health. 4) Pañña-bhavana (Intellectual Development): Cultivating 
knowledge, thought processes, and accurate understanding of reality. These four dimensions of 
development are interconnected and mutually reinforcing, leading to a balanced and sustainably 
happy life. Furthermore, longitudinal research indicates that positive relationships are the most 
crucial factor in achieving a good and happy life, aligning with the concept of Sila-bhavana in 
developing social relationships. 

Applying this concept in daily life can help individuals develop holistically and face life's 
challenges more effectively, especially in the current era of rapid change and diverse challenges. 

 
Keywords: Development; Holistic Health; Meditation 4  
 

บทนำ 
สุขภาวะองค์รวมเป็นแนวคิดที่มีความสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ โดยครอบคลุมมิติต่างๆ 

ของชีวิตอย่างรอบด้าน ไม่เพียงแต่สุขภาพทางกายเท่านั้น แต่ยังรวมถึงสุขภาพทางจิตใจ สังคม และปัญญา 
(สำนักงานราชบัณฑิตยสภา, 2564) แนวคิดนี้สอดคล้องกับหลักภาวนา 4 ในพระพุทธศาสนา ซึ่งประกอบด้วย 
กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) การพัฒนาทั้ง 4 
ด้านนี้มีความเชื่อมโยงและส่งเสริมซึ่งกันและกัน นำไปสู่การมีชีวิตที่สมดุลและมีความสุขอย่างยั่งยืน 

การพัฒนากายภาวนาเน้นการดูแลสุขภาพร่างกายและการมีปฏิสัมพันธ์ที่เหมาะสมกับสิ่งแวดล้อมทาง
กายภาพ ศีลภาวนามุ่งเน้นการพัฒนาความสัมพันธ์ทางสังคมและการมีพฤติกรรมที่เกื้อกูลต่อผู้อื่น จิตภาวนา
เกี่ยวข้องกับการพัฒนาคุณภาพจิตใจ สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิต ในขณะที่ปัญญาภาวนาเน้นการพัฒนาความรู้ 
ความคิด และความเข้าใจที่ถูกต้องตามความเป็นจริง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 

การศึกษาและการประยุกต์ใช้แนวคิดสุขภาวะองค์รวมและหลักภาวนา 4 มีความสำคัญในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของบุคคลและสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคปัจจุบันที่มีความท้าทายและความเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็ว การเข้าใจและนำหลักการเหล่านี้มาปฏิบัติสามารถช่วยให้บุคคลมีภูมิคุ้มกันทางกาย จิตใจ สังคม และ
ปัญญา พร้อมรับมือกับสถานการณ์ต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
 
 
 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No. 4 (October-December 2024)  

 

702 

ความหมายของสุขภาวะองค์รวม 
สุขภาวะองค์รวม (Holistic Well-being) หมายถึง ภาวะที่บุคคลมีความสมบูรณ์และสมดุลทั้งทางร่างกาย 

จิตใจ สังคม และจิตวิญญาณ โดยองค์ประกอบทั้ง 4 ด้านมีความเชื่อมโยงและส่งผลซึ่งกันและกัน การพัฒนาดา้น
ใดด้านหนึ่งจะส่งผลกระทบต่อด้านอื่น ๆ ด้วย (กรมสุขภาพจิต, 2560) 

สุขภาวะทางกาย (Physical Well-being) คือการมีร่างกายที่แข็งแรงสมบูรณ์ มีระบบการทำงานของ
อวัยวะต่างๆ ที่สมดุล ปราศจากโรคภัยและความเจ็บป่วย มีพฤติกรรมสุขภาพที่เหมาะสม เช่น การออกกำลังกาย
สม่ำเสมออย่างน้อย 30 นาทีต่อวัน การรับประทานอาหารที่มีประโยชน์ครบ 5 หมู่ การพักผ่อนอย่างเพียงพออย่าง
น้อย 7-8 ชั่วโมงต่อวัน การดูแลสุขอนามัยส่วนบุคคล และการตรวจสุขภาพประจำปี นอกจากนี้ยังรวมถึงการ
หลีกเลี่ยงพฤติกรรมเสี่ยงต่างๆ เช่น การสูบบุหรี่ การดื่มแอลกอฮอล์ และการรับประทานอาหารที่ไม่มีประโยชน์ 
(สำนักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ, 2562) 

สุขภาวะทางจิตใจ (Mental Well-being) คือการมีสุขภาพจิตที่ดี มีความมั่นคงทางอารมณ์ สามารถ
จัดการความเครียดและอารมณ์ได้อย่างเหมาะสม มีความสุขในการดำเนินชีวิต มีความภาคภูมิใจในตนเอง มีความ
เชื่อมั่นและการเห็นคุณค่าในตนเอง สามารถปรับตัวกับการเปลี่ยนแปลงต่างๆ ได้ดี มีความยืดหยุ่นทางอารมณ์ 
รู้จักผ่อนคลาย มีสติและสมาธิในการทำงานและการใช้ชีวิต สามารถจัดการกับปัญหาและความท้าทายต่าง  ๆ 
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ รวมถึงมีมุมมองเชิงบวกต่อตนเองและผู้อื่น (มูลนิธิสถาบันวิจัยและพัฒนาผู้สูงอายุไทย , 
2561) 

สุขภาวะทางสังคม (Social Well-being) คือการมีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น สามารถอยู่ร่วมในสังคมได้
อย่างมีความสุข มีทักษะในการสื่อสารและการแก้ไขความขัดแย้ง มีความเข้าใจและเคารพในความแตกต่างระหว่าง
บุคคล มีเครือข่ายทางสังคมที่ดี สามารถให้และรับความช่วยเหลือจากผู้อื่นได้ มีส่วนร่วมในกิจกรรมทางสังคม  
มีความรับผิดชอบต่อสังคม สามารถทำงานร่วมกับผู้อื่นได้อย่างมีประสิทธิภาพ และมีความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของ
ชุมชนและสังคม มีการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นและประสบการณ์กับผู้อ่ืน (กรมสุขภาพจิต, 2563) 

สุขภาวะทางจิตวิญญาณ (Spiritual Well-being) คือการมีความเชื่อ ค่านิยม และการให้ความหมายต่อ
การดำเนินชีวิตในทางที่ดีงาม มีหลักยึดเหนี่ยวทางจิตใจ มีศรัทธาในสิ่งที่ดีงาม มีความเมตตากรุณา มีสติและ
ปัญญาในการดำเนินชีวิต เข้าใจความจริงของชีวิตและธรรมชาติ มีเป้าหมายในชีวิตที่ชัดเจน มีความสงบสุขภายใน 
สามารถเผชิญและยอมรับกับความเปลี่ยนแปลงของชีวิต มีการพัฒนาจิตใจให้สูงขึ้น มีการปฏิบัติตามหลักศาสนา
หรือความเชื่อของตน และสามารถนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสม (พระมหาสุทิตย์ 
อาภากโร, 2561) 

องค์การอนามัยโลกได้ให้นิยามว่า สุขภาวะองค์รวมเป็นสภาวะที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย จิตใจ และสังคม 
ไม่ใช่เพียงการปราศจากโรคหรือความเจ็บป่วยเท่านั้น การมีสุขภาวะองค์รวมที่ดีจะช่วยให้บุคคลสามารถพัฒนา
ศักยภาพของตนเองได้อย่างเต็มที่ มีคุณภาพชีวิตที่ดี และสามารถดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข (World 
Health Organization [WHO], 2020) 

สุขภาวะองค์รวม คือภาวะความสมบูรณ์ของสุขภาพที่ครอบคลุม 4 มิติ ได้แก่ ด้านร่างกาย คือการมี
สุขภาพแข็งแรง มีพฤติกรรมสุขภาพท่ีดี ออกกำลังกายและพักผ่อนเพียงพอด้านจิตใจ คือการมีสุขภาพจิตดี จัดการ



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม-ธันวาคม 2567)  

 

703 

ความเครียดได้ มีความภาคภูมิใจในตนเองด้านสังคม คือการมีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น อยู่ร่วมในสังคมได้อย่างมี
ความสุข ด้านจิตวิญญาณ คือการมีหลักยึดเหนี่ยวทางจิตใจ มีเป้าหมายชีวิต และความสงบสุขภายในทั้ง 4 ด้านมี
ความเชื่อมโยงและส่งผลต่อกัน การพัฒนาจึงต้องคำนึงถึงความสมดุลของทุกด้านเพ่ือคุณภาพชีวิตที่ดี 
 

ความหมายของภาวนา 4 
ภาวนา เป็นหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับการพัฒนาตน โดยแบ่งเป็น กายภาวนา ศีล

ภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา ซึ่งเมื่อบุคคลได้พัฒนาในด้านต่างๆ เหล่านี้แล้ว จะเรียกว่าเป็นผู้ "ภาวิตะ" 
ในด้านนั้น ๆ เช่น ผู้ที่พัฒนากายแล้วเรียกว่า "ภาวิตกาโย" ผู้ที่พัฒนาศีลแล้วเรียกว่า "ภาวิตสีโล" ผู้ที่พัฒนาจิตแล้ว
เรียกว่า "ภาวิตจิตโต" และผู้ที ่พัฒนาปัญญาแล้วเรียกว่า "ภาวิตปัญโญ" คำว่า "ภาวนา" มาจากภาษาบาลี มี
ความหมายตรงกับคำว่า "การพัฒนา" หรือ "วัฒนา" ในภาษาไทย หมายถึงการทำให้เกิดขึ้น การเจริญ การ
ฝึกอบรม เพ่ือพัฒนาคุณธรรมภายในตนให้สมบูรณ์ยิ่งข้ึน 

การพัฒนาตามความหมายของพระพุทธศาสนา คือ “ภาวนา” หมายถึง การทำให้เป็นให้มีขึ ้น , การ
ฝึกอบรม, การพัฒนา ซึ่งมีการพัฒนาอยู่ 4 ประเภทเรียกว่าภาวนา 4 (The Four Cultivation; Development) 
ประกอบด้วย กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 

สุชาติ หล้าอภัย (2559) ได้ให้ความหมายของภาวนา 4 ไว้ว่า กายภาวนา คือ การพัฒนากายการบริหาร
กายด้วยการฝึกสติแบบเคลื่อนไหว มีการเดินจงกรมตามธรรมชาติ การนั่งฝึกสติแบบเคลื่อนไหว การบริหารอวัยวะ
ในร่างกายอย่างมีสติ ทำให้กายสงบ ใจสบาย ทำให้กล้ามเนื้อผ่อนคลายยืดหยุ่นและแข็งแรงอยู่เสมอ สีลภาวนา 
คือ การฝึกสติ การรักษากายวาจาให้เรียบร้อย ตั้งอยู่ในศีลธรรม มีกิจกรรมการไหว้พระสวดมนต์ การฟังธรรม 
สนทนาธรรม สามารถดำรงตนอยู่ในสังคมส่วนร่วมได้อย่างสงบสุข จิตภาวนา คือ การพัฒนาจิตใจ การรักษาจิต
ด้วยการฝึกสติแบบเคลื่อนไหว มีการเดินจงกรมและการนั่งฝึกสติแบบเคลื่อนไหว ทำให้เข้าใจในสภาวธรรม
ทั้งหลายว่า ทุกสิ่งที่เกิดขึ้นมีความตั้งอยู่ ดับไปเป็นธรรมดา ทำให้จิตใจรู้จักปล่อยวางสามารถคลายความเครียด 
ความวิตกกังวลและความซึมเศร้าลงได้ ปัญญาภาวนา คือ การพัฒนาปัญญา การฝึกสติทำให้ดำรงตนอย่างมีเหตุมี
ผลมีสติมากขึ้น มองโลกในแง่ดี สามารถแยกดี ชั่ว สิ่งที่เป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ การปรับตัวเข้ากับผู้อ่ืน
และสถานการณ์ต่าง ๆ ได้  สามารถแก้ปัญญาที่เกิดขึ้นได้ด้วยปัญญาได้ตลอด มีความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตาม
ความเป็นจริงของธรรมชาติ รู้ทันเท่าทันในกองสังขาร เห็นโลกและชีวิตตามสภาวธรรมที่เกิดขึ้น สามารถทำจิตใจ
ให้เป็นอิสระ สะอาด บริสุทธิ์และสามารถคลายความเครียดคลายความวิตกกังวล คลายความซึมเศร้าและคลาย
ความทุกข์ภายในใจได้" 

สรุป ภาวนา 4 การฝึกปฏิบัติตน ให้เป็นผู้ที่มีกายที่เจริญ ผู้มีศีลที่ฝึกอบรมแล้วหรือเจริญ ผู้มีจิตที่เจริญ
แล้ว และมีปัญญาที่เจริญแล้ว ให้เป็นผู้ที่ มีร่างกายผ่อนคลายยืดหยุ่นและแข็งแรง รักษากายวาจาให้เรียบร้อย 
ตั้งอยู่ในศีลธรรม มีจิตใจรู้จักปล่อยวางสามารถคลายความเครียด และความวิตกกังวล และสามารถดำรงตนอยา่ง
มีเหตุมีผลมีสติมากขึ้น มองโลกในแง่ดี สามารถแยกดี ชั่ว สิ่งที่เป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ การปรับตัวเข้ากับ
ผู้อื่นและสถานการณ์ต่าง ๆ ได้   

 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No. 4 (October-December 2024)  

 

704 

กายภาวนา (Physical development) 
การพัฒนากายและความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ คือการดูแลร่างกายให้สะอาดแข็งแรง 

มีทัศนคติที่ดีต่อการมีสุขภาพดี และการสร้างความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดล้อมรอบตัว โดยเน้นการอยู่ร่วมกับ
ธรรมชาติอย่างมีสติ ใช้อินทรีย์อย่างมีปัญญา และบริโภคปัจจัย 4 รวมถึงเทคโนโลยีอย่างพอดี ไม่ลุ่มหลงมัวเมา 
เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อชีวิตและสิ่งแวดล้อม ประกอบด้วย 

1. สิ่งแวดล้อม พระพุทธศาสนาใช้ธรรมชาติแวดล้อมของป่า เป็นส่วนประกอบในการฝึกฝนพัฒนาตนของ
มนุษย์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) เพราะธรรมชาติรวมทั้งสัตว์และพืชทั้งหลายเป็นสภาพแวดล้อม 
อยู่ใกล้ชิด ประสานสอดคล้องกัน เป็นบรรยากาศที่น่ารื่นรมย์สวยงาม คนเราถ้ามองธรรมชาติอย่างถูกต้อง ก็จะได้
เรียนรู้จักธรรมชาติ ไม่เบียดเบียนธรรมชาติ เห็นคุณค่า ดูแลรักษา การได้อยู่กับธรรมชาติมีทัศนคติทีดีต่อธรรมชาติ 
รักษาไว้ให้อนุชนรุ่นหลังอย่าทำลายทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ธรรมชาติจะช่วยขัดเกลาและสร้างเสริม
คุณภาพของจิต ตลอดจนช่วยให้เกิดสมาธิและการใช้ปัญญา พิจารณาให้รู้เข้าใจความจริงของธรรมชาติ รู้เท่าทัน
โลกและชีวิตเกิดความสุขแท้จริง 

2. ปัจจัยสี่ อุปกรณ์และเทคโนโลยี หมายถึง การเสพ บริโภค ใช้สอย ปัจจัย 4 อุปกรณ์ และเทคโนโลยี 
มีทัศนคติที่ดีต่อปัจจัย 4 อุปกรณ์และเทคโนโลยี ไม่ใช้เพียงเพ่ือเสพ ปรนเปรอ สนุกสนาน มัวเมา ไม่ติดอยู่ในคุณค่า
เทียม ควรเสพ บริโภค ใช้สอย ด้วยปัญญา รู้จักเลือกใช้อย่างรู้คุณค่า ใช้เพ่ือแสวงหาและพัฒนาความรู้ความสามารถ 
ต้องหัดกินหัดใช้ให้เป็น อย่าไปการเบียดเบียนตน เช่น รับประทานอาหารแล้วทำให้สุขภาพร่างกายเสียไปเพราะเห็น
แก่คุณค่าเทียม เช่น เห็นแก่ความเอร็ดอร่อย โก้เก๋ เลยกินจนอืดเฟ้อ หรือกินอาหารที่เป็นพิษ อย่าไปเบียดเบียน
ผู ้อื ่น เช่น ทำให้สังคมเดือดร้อนเพราะแย่งชิงเอาเปรียบกัน หรือเอาจากผู ้อื ่นมากโดยใช่เหตุ อย่าทำลาย
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555) ดังนั้นต้องรู้จักกิน รู้จักใช้ด้วย
ปัญญา มีความรู้ มีความเข้าใจจุดมุ่งหมายในการกินการใช้ เพื่อคุณค่าที่แท้ให้เกิดความพอดี อย่างเป็นปัจจัย  
เพ่ือการพัฒนาและสร้างสรรค ์

3. การใช้อินทรีย์ การพัฒนากายที่แท้จริงก็คือการพัฒนาการใช้อินทรีย์เน้นที่ ตา หู และลิ้น เป็นสำคัญ 
เพราะมีบทบาทในชีวิตมาก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2549) มนุษย์ต้องใช้อินทรีย์เพื่อการดำรงชีวิต
สัมพันธ์กับโลกภายนอก เป็นช่องทางที่เราสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางกายภาพ การฝึกฝนพัฒนาอินทรีย์มี  
2 ลักษณะ คือ 1) ฝึกฝนทักษะการใช้งานให้มีความเฉียบคม มีความละเอียดอ่อน มีความไว มีความคล่อง 2) ฝึกรู้จัก
เลือกรับเอาสิ่งที่มีคุณค่าเป็นประโยชน์เข้าให้แก่ชีวิตป้องกันไม่ให้รับเอาสิ่งที่ไม่ดีหรือเป็นโทษเข้ามา ดังนั้นการใช้
อินทรีย์เป็นก็จะเกิดการบริโภคเป็น คือรู้จักเลือกที่จะบริโภคหรือเรียกว่าการบริโภคด้วยปัญญาอย่างมีสติ รู้จักเลือก
เฟ้นไม่เห็นแก่สนุกสนานบันเทิงลุ่มหลงมัวเมาเอาแต่ความเพลิดเพลิน จะนำมาซึ่งความแข็งแรงปลอดภัยจากโรค
ร้ายและมีคุณภาพชีวิตที่ดี (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2547) 

4. สุขภาพร่างกาย สุขภาพร่างกายเป็นพื้นฐาน ที่จะช่วยให้เราเข้าถึงชีวิตที่ดีงามยิ่งขึ้นไป ซึ่งในที่สุดแล้ว
มนุษย์เราควรจะมีชีวิตที่สมบูรณ์ด้วยการมีสุขภาพจิตที่สมบูรณ์ด้วย คือควรจะมีชีวิตที่สมบูรณ์ทั้งกายและใจ  
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) จึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องมีทัศนคติต่อการมีสุขภาพร่างกายที่



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม-ธันวาคม 2567)  

 

705 

แข็งแรง เอาใจใส่สุขภาพร่างกาย รักษาความสะอาด ดูแลให้ร่างกายแข็งแรง มีสามารถในการทำงานเพื่อเป็นเครื่อง
เกื้อหนุนชีวิตที่ดีงาม 

จากที่กล่าวมา กายภาวนา คือการดูและการพัฒนาร่างกายให้สุขภาพร่างกายที่แข็งแรง เอาใจใส่สุขภาพ
ร่างกาย รักษาความสะอาด รู้เข้าใจความจริงของธรรมชาติ รู้เท่าทันโลกและชีวิตเกิดความสุขแท้จริง ไม่ใช้เพียง
เพื่อเสพ ปรนเปรอ สนุกสนาน มัวเมา ไม่ติดอยู่ในคุณค่าเทียม สามรถดำรงชีวิตสัมพันธ์กับโลกภายนอก เป็น
ช่องทางที่เราสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางกายภาพ 
 

ศีลภาวนา (Moral /Social development)  
การพัฒนาศีล, การพัฒนาความสัมพันธ์ทางสังคม คือ การมีความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดล้อมทางสังคม  

มีพฤติกรรมดีงามในความสัมพันธ์กับเพื่อนมนุษย์ โดยตั้งอยู่ในวินัย อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดี มีอาชีวะสุจริต ไม่ใช้
กายวาจาและอาชีพในทางที่เบียดเบียน ซึ่งก่อความเดือดร้อนเสียหายเวรภัย แต่ใช้เป็นเครื่องพัฒนาชีวิตของตน 
และมีเจตนา ศรัทธา เชื่อมั่นต่อสำนึกการทำความดี ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน สร้างสรรค์สังคม ส่งเสริมสันติสุข 
ประกอบด้วย 

1. ปฏิสัมพันธ์ หลักในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนทางสังคมให้ได้ด้วยดีนั้น ต้องไม่เบียดเบียนก่อความเดือดร้อนต่อ
ผู้อื่น รู้จักสงเคราะห์ เกื้อหนุน เอาใจใส่ ทำให้เกิดไมตรี มีความสามัคคี รู้จักการสื่อสาร เพื่อชักจูงและชักนำในการ
พัฒนาสิ ่งที ่เป็นประโยชน์เกื ้อกูลต่อผู ้ อ่ืนและสังคม (ชูฤทธิ ์ เต็งไตรสรณ์ , 2554) และสร้างสรรค์ยิ ่งขึ ้นไป  
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) 

2. อาชีพ คือศีลที่เป็นการหาเลี้ยงชีพโดยชอบธรรม สุจริต เป็นการทำงานที่ถูกต้องอาชีพสุจริต คืออาชีพที่
ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่ก่อความเดือดร้อนแก่เพ่ือนมนุษย์หรือแก่สังคม เป็นกิจกรรมในทางสร้างสรรค์ ช่วยแก้ปัญหา
ของชีวิตและสังคม 

3. วินัย เป็นการจัดสรรโอกาส ทำให้การทำงานดำเนินไปได้ด้วยความสะดวก เช่น วินัยของสงฆ์ มีขึ้น
เพ่ือให้การดำเนินชีวิตของสงฆ์สะดวกแก่การพัฒนาตน ให้บรรลุถึงวิมุติหลุดพ้น มีอิสระของพระนิพพาน ทำให้สงฆ์
มีชีวิตที่เป็นอิสระ (ชูฤทธิ์ เต็งไตรสรณ์, 2554) สามารถทำประโยชน์ให้แก่มหาชนได้เต็มที่ วินัยที่เป็นพ้ืนฐานสำหรับ
มนุษย์ คือ การรักษากายกับวาจาให้เรียบร้อย (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2555) รู้จักใช้วินัยในการดำเนิน
ชีวิต ด้านการจัดวัตถุสิ่งของ จัดแบ่งเวลา จัดสภาพแวดล้อมและจัดระเบียบในการอยู่ร่วมกัน  

ศีลเป็นพื้นฐานสำคัญอย่างหนึ่งต่อกระบวนการพัฒนาจิตใจ และเมื่อใดที่มีการพัฒนาศีลขึ้นมาอย่าง
สมบูรณ์ ก็จะเรียกว่า “ภาวิตศีล” มีศีลที่พัฒนาแล้ว คือ มีพฤติกรรมทางสังคมที่พัฒนาแล้ว ไม่เบียดเบียนก่อความ
เดือดร้อนแก่ผู้อื่น ดำรงตนอยู่ในวินัยและอาชีพที่สุจริต มีความสัมพันธ์ทางสังคมในลักษณะที่เกื้อกูลสร้างสรรค์ 
และส่งเสริมสันติสุข (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 

การพัฒนาความสัมพันธ์ทางสังคม ผลการวิจ ัย “What Makes a Good Life? Lessons From the 
Longest Study on Happiness” หรือ “ชีวิตที่ดีเกิดจากอะไร บทเรียนจากงานวิจัยเกี่ยวกับความสุขที่ยาวที่สุดใน
โลก” การมีความเชื่อมโยงกับผู้อื ่นไม่ว่าจะเป็นคู่ครอง เพื่อน หรือครอบครัว ช่วยส่งเสริมให้มีความสุขมากขึ้น 
มีสุขภาพที่ดีขึ้น และมีอายุที่ยืนยาวขึ้น ในทางกลับกัน ความโดดเดี่ยวและความเหงาส่งผลเสียทั้งต่อร่างกายและ



 Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No. 4 (October-December 2024)  

 

706 

จิตใจ ทำให้สุขภาพแย่ลงตั้งแต่วัยกลางคน สมองเสื่อมเร็วขึ้น และมีอายุสั้นลง สิ่งที่สำคัญไม่ใช่ปริมาณหรือรูปแบบ
ของความสัมพันธ์ แต่เป็นคุณภาพของความสัมพันธ์นั้น ๆ การศึกษาพบว่าการอยู่ในความสัมพันธ์แบบสามีภรรยาที่
ไม่มีความสุขส่งผลเสียมากกว่าการแยกทางกันด้วยความเข้าใจ 

นอกจากนี้ การมีความสัมพันธ์ที่อบอุ่นและมั่นคงกับคนที่สามารถไว้วางใจและพ่ึงพาได้ ไม่เพียงแต่ช่วยให้มี
สุขภาพกายที่ดีเท่านั้น แต่ยังช่วยรักษาความจำและการทำงานของสมองให้ดีอีกด้วย ทั้งนี้ ความสัมพันธ์ที่ดีไม่
จำเป็นต้องราบรื่นสมบูรณ์แบบ แต่ต้องเป็นความสัมพันธ์ที่เรารู้ว่าจะมีคนที่พึ่งพาได้ในยามจำเป็น ที่น่าสนใจคือ 
แม้ว่าในช่วงต้นของการวิจัย ผู้เข้าร่วมจะเชื่อว่าเงินทองและชื่อเสียงจะนำมาซึ่งความสำเร็จและชีวิตที่ดี  แต่ผล
การศึกษาตลอด 75 ปีกลับชี้ให้เห็นว่า คนที่ให้ความสำคัญกับการสร้างและรักษาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่นต่างหากท่ี
มีคุณภาพชีวิตที่ดีที่สุด (Waldinger, 2021) 
 จากที่กล่าวมา ศีลภาวนา คือ การพัฒนาสิ่งแวดล้อมและความสัมพันธ์ทางสังคม โดยไม่ก่อความเดือดร้อน
ต่อผู้อื่น รู้จักใช้วินัยในการดำเนินชีวิต ด้านการจัดวัตถุสิ่งของ จัดแบ่งเวลา จัดสภาพแวดล้อมและจัดระเบียบในการ
อยู่ร่วมกัน รู ้จักสงเคราะห์ เกื้อหนุน มีความสามัคคี มีความสัมพันธ์ทางสังคมในลักษณะที่เกื ้อกูลสร้างสรรค์ 
และส่งเสริมสันติสุข 
 

จิตภาวนา  
การพัฒนาจิตใจ เป็นการทำจิตใจให้เจริญงอกงามขึ ้นในคุณธรรม ความดีงาม ความเข้มแข็งมั ่นคง  

และความเบิกบานผ่องใสสงบสุขประกอบด้วยสมบูรณ์ด้วยคุณภาพจิต หมายถึง งอกงามด้วยคุณธรรม เช่น มีน้ำใจ 
เมตตากรุณา เผื่อแผ่ เอื้ออารี มีมุทิตา มีศรัทธา มีความเคารพ อ่อนโยนซื่อสัตย์ กตัญญู เป็นต้น สมบูรณ์ด้วย
สมรรถภาพจิต คือ มีจิตใจเข้มแข็ง มั่นคง ตั้งมั่น หมั่นขยันเพียรพยายาม กล้าหาญ อดทน รับผิดชอบ มีสติ มีสมาธิ 
เป็นต้น และสมบูรณ์ด้วยสุขภาพจิต คือ มีจิตใจร่าเริง เบิกบาน สดชื่น เอิบอิ่มโปร่งโล่ง ผ่องใส และสงบ เป็นสุข 
ปัญญา การพัฒนาจิตใจนี้มีสมาธิเป็นแกนหรือเป็นศูนย์กลางจึงเรียกง่าย ๆ ว่าสมาธิ (MEDITATION) และอาจแยก
ออกได้เป็นการพัฒนาคุณสมบัติของจิตใจในด้านต่าง ๆ ดังนี้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) 

1. พัฒนาคุณธรรมที่เป็นคุณภาพของจิตใจ กล่าวคือ คุณสมบัติที่เสริมที่เสริมสร้างจิตใจให้ดีงามให้เป็น
จิตใจที่สูงประณีตประเสริฐ ได้แก่ เมตตา คือความรัก ความปารถนาดี เป็นมิตร อยากให้ผู้อื่นมีความสุข กรุณา คือ
ความสงสารอยากช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากความทุกข์ มุทิตา คือความพลอยยินดี พร้อมที่จะส่งเสริมสนับสนุนผู้ที่
ประสบความสำเร็จ มีความสุข หรือก้าวหน้าในการทำสิ่งที่ดีงาม อุเบกขา คือการวางตัววางใจเป็นกลางเพื่อรักษา
ธรรม เมื ่อผู ้อื ่นควรจะต้องรับผิดชอบต่อการกระทำของเขาตามเหตุและผล จาคะ คือความมีน้ำใจเสียสละ 
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ไม่เห็นแก่ตัว กตัญญูกตเวทิตา คือความรู้จักคุณค่าแห่งการกระทำของผู้อ่ืน และแสดงออกให้เห็นถึง
คุณค่านั้น หิริ คือความละอายบาป อายใจต่อการกระทำชั่ว โอตัปปะ คือความกลัวบาป เกรงกลัวต่อความชั่ว กลัว
ต่อทุจริต คารวะ คือความเคารพ ความใส่ใจรู้จักให้ความสำคัญกับสิ่งนั้นผู้นั้นอย่างถูกต้องเหมาะสม มัทวะ คือความ
อ่อนโยนสุภาพ นุ่มนวล 

2. พัฒนาสมรรถภาพและประสิทธิภาพของจิตใจ เป็นสิ่งสำคัญในการดำเนินชีวิต โดยมีคุณสมบัติหลาย
ประการที่ช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งทางจิตใจ เริ่มจากฉันทะ ซึ่งเป็นแรงขับภายในที่ทำให้เกิดความใฝ่รู้และความ



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม-ธันวาคม 2567)  

 

707 

ปรารถนาในการสร้างสรรค์สิ่งดีงาม ควบคู่กับวิริยะที่เป็นความเพียรพยายาม ไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค และอุตสาหะที่
แสดงออกถึงความขยันหมั่นเพียร ความมุ่งมั่นในการทำงานให้สำเร็จ ขันติเป็นคุณสมบัติที่ช่วยให้จิตใจมีความอดทน 
เข้มแข็ง และมั่นคง ในขณะที่จิตตะช่วยให้มีสมาธิจดจ่อกับสิ่งที่ทำ สัจจะเป็นความจริงใจและความจริงจังในการ
กระทำ ไม่โลเล ส่วนอธิษฐานคือความตั้งใจแน่วแน่ มุ่งมั่นสู่เป้าหมายที่วางไว้ ตบะเป็นพลังที่ช่วยขัดเกลากิเลส ทำ
ให้มีความเข้มแข็งในการต่อสู้กับความยากลำบาก โดยไม่หวั่นไหวต่อสิ่งยั่วยวน สติเป็นความระลึกรู้ตัว ทันต่อ
เหตุการณ์ที่เกิดขึ้น ช่วยให้ไม่พลาดโอกาสที่ดีและป้องกันตนเองจากสิ่งที่เป็นโทษ สุดท้าย สมาธิเป็นภาวะที่จิตตั้ง
มั่น สงบนิ่ง ไม่วอกแวกหรือฟุ้งซ่าน ช่วยให้สามารถทำงานหรือกิจกรรมต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ คุณสมบัติ
เหล่านี้เมื่อนำมาปฏิบัติร่วมกันจะช่วยพัฒนาจิตใจให้เข้มแข็ง มั่นคง และมีประสิทธิภาพในการดำเนินชีวิตและการ
ทำงานให้ประสบความสำเร็จ 

3. พัฒนาความสุขและภาวะที่เกื้อหนุนสุขภาพจิตใจ พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงคุณสมบัติที่ควรเสริมสร้าง
เพื่อพัฒนาสุขภาพจิตใจไว้อย่างลึกซึ้ง โดยเริ่มจากปราโมทย์ซึ่งเป็นความรู้สึกร่าเริงสดชื่น เบิกบานใจ เป็นพื้นฐาน
สำคัญที่ทำให้จิตใจไม่หดหู่ เมื่อมีปราโมทย์แล้วก็จะเกิดปิติ คือความอ่ิมใจ ปลาบปลื้ม ซึ่งเป็นความรู้สึกที่ลึกซึ้งกว่า
ความร่าเริงธรรมดาเมื่อจิตใจเต็มเปี่ยมด้วยปิติ ย่อมนำไปสู่ปัสสัทธิ คือภาวะที่กายและใจผ่อนคลาย ปราศจาก
ความเครียดและความกดดัน ซึ่งเป็นสภาวะที่เอื้อให้เกิดความสุข - ความรู้สึกคล่องใจ สบายใจ ไม่มีสิ่งใดมาบีบคั้น
จิตใจ สติเป็นคุณสมบัติสำคัญที่ทำให้จิตใจสงบ ไม่หวั่นไหวไปกับความเร่าร้อนกระวนกระวาย นำไปสู่ความเกษม 
คือความรู้สึกมั่นคงปลอดภัย และสีติภาพ ความเย็นสบายใจที่ไม่ถูกความทุกข์แผดเผา  เสรีภาพทางจิตใจเป็นอีก
คุณสมบัติที่สำคัญ คือการที่จิตใจเป็นอิสระ ไม่ถูกผูกมัดด้วยความยึดติดหรือความกังวล ซึ่งนำไปสู่ปริโยทาตตา – 
ความผ่องใสกระจ่างแจ้งของจิตใจที่ปราศจากความขุ่นมัว สุดท้าย วิมริยาทิกัตตา คือการมีจิตใจที่กว้างขวางไร้
ขอบเขต ไม่จำกัดตัวเองอยู่ในกรอบคับแคบ เป็นจิตที่เปิดกว้างและเป็นอิสระอย่างแท้จริง คุณสมบัติเหล่านี้เชื่อมโยง
และส่งเสริมซึ่งกันและกัน เมื่อพัฒนาให้เกิดขึ้นในจิตใจแล้ว จะนำไปสู่สุขภาพจิตที่ดีและความเจริญงอกงามทาง
จิตใจอย่างยั่งยืน 

คุณสมบัติของจิตทั้ง 3 ด้านนี้ เมื่อพัฒนาถึงพร้อมแล้ว ก็จะเรียกว่า “ภาวิตจิต” มีจิตที่พัฒนาแล้ว คือมี
จิตใจที่ฝึกอบรมดีแล้ว สมบูรณ์ด้วยคุณภาพจิต คือประกอบด้วยคุณธรรมเช่น ความเมตตากรุณา ความเอื้ออารี  
มีมุทิตา ความเคารพ อ่อนน้อม ความกตัญญูกตเวที สมบูรณ์ด้วยสมรรถภาพจิต คือมีจิตเข้มแข็ง มั่นคง มีความ
เพียรพยายาม มีอุตสาหะวิริยะ รับผิดชอบ มีสติ มีสมาธิ และสมบูรณ์ด้วยสุขภาพจิต คือมีจิตที่ร่าเริงเบิกบาน สดชื่น 
เอิบอ่ิม ผ่องใส และสงบสุข (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 

การพัฒนาด้านจิตใจ เมื่อปฏิบัติสูงขึ้น ความสำคัญของสมาธิที่เป็นแกนหรือเป็นศูนย์กลาง จะยิ่งเด่นชัด
มากขึ้น ไปจนจิตใจแน่วดิ่งอยู่ตัวอย่างแท้จริงแล้ว ผู้บำเพ็ญสมาธินั้นจะบรรลุสภาวะจิตที่เรียกว่า “ฌาน” ซึ่งเป็น
สมาธิจิตขั้นสูง การพัฒนาจิตใจหรือเรื่องของสมาธิทั้งหมดนี้แม้จะมีประโยชน์มากมาย นำไปใช้เพื่อวัตถุประสงค์ได้
หลายอย่าง เช่น ในเรื่องพลังจิตและในด้านการหาความสุขทางจิตใจ แต่คุณค่าที่แท้จริงที่พระพุทธองค์มุ่งหมายก็คือ
เพ่ือเป็นฐานหรือเป็นเครื่องเก้ือหนุนการพัฒนาปัญญา การทำงานทางปัญญาที่ยิ่งละเอียดซับซ้อนและลึกซึ้งมากขึ้น 
ก็ยิ่งต้องการสมาธิจิตสูงขึ้น การพัฒนาจิตใจหรือสมาธินี้จึงมีความสำคัญมาก 
 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No. 4 (October-December 2024)  

 

708 

ปัญญาภาวนา  
การพัฒนาปัญญา หมายถึง การฝึกอบรมเจริญปัญญา เสริมสร้างความรู้ความคิดความเข้าใจ ให้รู้จักคิด 

รู้จักพิจารณา รู้จักวินิจฉัย รู้จักแก้ปัญหา และรู้จักจัดทำ ดำเนินการต่าง ๆ ด้วยปัญญาบริสุทธิ์ ซึ่งมองดูรู้เข้าใจเหตุ
ปัจจัย มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริงหรือตามท่ีมันเป็น ปราศจากอคติและแรงจูงใจแอบแฝง ญชาไม่ได้ ให้ปัญญา
เจริญพัฒนาจนรู้เข้าใจหยั่งเห็นความจริง เป็นอยู่ด้วยปัญญารู้เท่าทัน เห็นแจ้งโลกและชีวิตตามสภาวะ ลุถึงความ
บริสุทธิ์ปลอดพ้นจากกิเลสสิ้นเชิง มีจิตใจเป็นอิสระสุขเกษมไร้ทุกข์ ดังนี้ 

1. การปฏิบัติต่อความรู้ และการมีความรู้ เช่น รู้วิชาชีพการงานที่เป็นหน้าที่ของตนการแสวงหาความรู้
เพ่ิมเติม การนำความรู้มาใช้ในการแก้ปัญหา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) 

2. ระดับความรู้ ระดับความรู้เป็นการพัฒนาความรู้ความเข้าใจ ความรู้ซึ ้งในระดับที่สูงขึ ้น ตามหลัก 
“ปัญญา 3” (ที.ปา. (ไทย) 11/305/271) ประกอบด้วย “สุตมยปัญญา” ปัญญาเกิดจากการฟัง การสดับการเล่า
เรียน เป็นปัญญาที่คนทั่วไปที่สามารถพัฒนาขึ้นได้ “จินตามยปัญญา” ปัญญาเกิดแต่การคิดการพิจารณาหาเหตุผล 
เมื่อได้ความรู้ความเข้าใจจากการฟัง ได้มีการฝึกโยนิโสมนสิการให้เข้าใจถึงความเป็นจริง จากการใช้ความรู้อย่างมี
เหตุมีผล “ภาวนามยปัญญา” ปัญญาเกิดแต่การฝึกอบรมลงมือปฏิบัติ เป็นการฝึกปฏิบัติโดยใช้ประสบการณ์ตรง 
เป็นปัญญาที่ต่อยอดจาก สุตมยปัญญา และจินตามยปัญญา 

การพัฒนาปัญญาในแต่ละระดับนั้นเมื่อพัฒนาครบถ้วนสมบูรณ์แล้ว ก็จะเรียกว่าภาวิตปัญญา มีปัญญาที่
พัฒนาแล้ว คือรู้จักคิดรู้จักพิจารณา รู้จักวินิจฉัย รู้จักแก้ปัญหาและรู้จักจัดทำดำเนินการต่าง ๆ ด้วยปัญญาที่
บริสุทธิ์ ซึ่งมีปัญญาในการมองเห็นทุกสิ่งทุกอย่างตามความเป็นจริง ปราศจากอคติและแรงจูงใจที่เคลือบแฝง เป็น
อิสระจากการครอบงำของกิเลส รู้เท่าทันโลกและชีวิตเข้าถึงอิสรภาพ หลุดพ้นจากทุกข์และปัญหาทั้งปวง (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2539) ดังพุทธพจน์ได้แสดงทัศนะไว้ว่า “อริยสาวกในธรรมวินัยนี้ผู้ได้สดับแล้วมีสุข
เวทนาเกิดขึ้น” ถูกสุขเวทนากระทบเข้าแล้ว ไม่มีความยินดียิ่งนักในสุขเวทนา และไม่ถึงความเป็นผู้ยินดียิ่งนักในสุข
เวทนา สุขเวทนานั้นของเขาย่อมดับไป เพราะสุขเวทนาดับไปทุกขเวทนาจึงเกิดขึ้น เขาถูกทุกขเวทนากระทบเข้า
แล้ว ก็ไม่เศร้าโศกไม่เสียใจไม่รำพัน (ม.มู. (ไทย) 12/368/404) 

การฝึกอบรมปัญญาภาวนา คือ การเสริมสร้างความรู้ความคิดความเข้าใจ ให้รู้จักคิด รู้จักพิจารณา เป็นผู้
ที่มีมีกิเลสครอบงำ รู้จักแก้ปัญหาและรู้จักจัดทำดำเนินการต่าง ๆ ด้วยปัญญาที่บริสุทธิ์ ซึ่งมีปัญญาในการมองเห็น
ทุกสิ่งทุกอย่างตามความเป็นจริง และรู้เท่าทันโลกและชีวิตเข้าถึงอิสรภาพ หลุดพ้นจากทุกข์และปัญหาทั้งปวง 

 

องค์ความรู้จากการศึกษา 
รูปภาพแสดงองค์ความรู้ "สุขภาวะองค์รวม" ซึ่งอธิบายถึงการพัฒนามนุษย์ใน 4 ด้านที่สำคัญ เริ่มจากกาย

ภาวนา ซึ่งเป็นการพัฒนาด้านกายภาพ มุ่งเน้นเรื่องสิ่งแวดล้อมและสุขภาพร่างกาย ต่อมาคือศีลภาวนา เป็นการ
พัฒนาด้านศีลธรรมและสังคม เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ทางสังคมและวินัย ส่วนจิตภาวนานั้นเป็นการพัฒนาด้าน
อารมณ์และจิตใจ ซึ่งส่งผลต่อคุณภาพจิต สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิต และสุดท้ายคือปัญญาภาวนา เป็นการ
พัฒนาด้านสติปัญญา มุ่งเน้นการพัฒนาความรู้และปัญญา แสดงให้เห็นว่าสุขภาวะองค์รวมเกิดจากการพัฒนาที่
เชื่อมโยงกันทั้ง 4 ด้าน 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม-ธันวาคม 2567)  

 

709 

 
 
บทสรุป 

สุขภาวะองค์รวมเป็นแนวคิดที่มองสุขภาพแบบครอบคลุมทุกมิติของชีวิต ไม่เพียงแต่ความสมบูรณ์ของ
ร่างกายเท่านั้น แต่ยังรวมถึงสุขภาพจิตใจ ความสัมพันธ์ทางสังคม และปัญญา แนวคิดนี้สอดคล้องกับหลักภาวนา 
4 ในพระพุทธศาสนา ซึ่งประกอบด้วยกายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา กายภาวนาเน้นการ
พัฒนาความสัมพันธ์กับสิ ่งแวดล้อมทางกายภาพและการดูแลสุขภาพร่างกาย ศีลภาวนามุ ่งเน้นการพัฒนา
พฤติกรรมทางสังคมและการมีวินัยในการดำเนินชีวิต จิตภาวนาเกี่ยวข้องกับการพัฒนาคุณภาพจิตใจ สมรรถภาพ
จิต และสุขภาพจิต ในขณะที่ปัญญาภาวนาเน้นการพัฒนาความรู้ ความคิด และความเข้าใจที่ถูกต้องตามความเป็น
จริง การพัฒนาทั้ง 4 ด้านนี้มีความเชื่อมโยงและส่งเสริมซึ่งกันและกัน นำไปสู่การมีชีวิตที่สมดุลและมีความสุข
อย่างยั่งยืน การศึกษาและประยุกต์ใช้แนวคิดนี้มีความสำคัญอย่างยิ่งในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคลและ
สังคม โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่มีความท้าทายและการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว  การเข้าใจและนำหลักการ
เหล่านี้มาปฏิบัติสามารถช่วยให้บุคคลมีภูมิคุ้มกันทางกาย จิตใจ สังคม และปัญญา พร้อมรับมือกับสถานการณ์  
ต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ ผลการวิจัยระยะยาวยังชี้ให้เห็นว่าความสัมพันธ์ที่ดีเป็นปัจจัยสำคัญท่ีสุด
ในการมีชีวิตที่ดีและมีความสุข ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของศีลภาวนาในการพัฒนาความสัมพันธ์ทางสังคม 

โดยสรุป แนวคิดสุขภาวะองค์รวมและหลักภาวนา 4 นำเสนอมุมมองที่ครอบคลุมและลึกซึ้งเกี่ยวกับการ
พัฒนามนุษย์ในทุกมิติ เพื่อนำไปสู่การมีชีวิตที่สมบูรณ์ มีความสุข และมีคุณภาพอย่างยั่งยืน การนำแนวคิดนี้มา
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันจะช่วยส่งเสริมให้บุคคลสามารถพัฒนาตนเองได้อย่างรอบด้าน และสามารถเผชิญกับ
ความท้าทายในชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น 
 

เอกสารอ้างอิง  

กรมสุขภาพจิต. (2560). สุขภาวะองค์รวม. กรุงเทพฯ: กระทรวงสาธารณสุข. 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No. 4 (October-December 2024)  

 

710 

กรมสุขภาพจิต. (2563). การพัฒนาสุขภาวะทางสังคม. กรุงเทพฯ: กระทรวงสาธารณสุข. 
ชูฤทธิ ์ เต็งไตรสรณ์. (2545). การศึกษาความสัมพันธ์ของแนวคิดสุขภาวะองค์รวมเชิงพุทธกับหลักปรัชญา

เศรษฐกิจพอเพียง (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2555). การศึกษาที่สากลบนฐานแห่งภูมิปัญญาไทย. พิมพ์ครั้งที่ 15. นครปฐม: 

วัดญาณเวศกวัน. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2562). สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 35. กรุงเทพฯ: สหธรรมมิก,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2539). ศึกษาฝึกฝนพัฒนาตนให้สูงสุด. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2549). สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ. นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: 

ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2555). การศึกษาเริ่มต้นเมื่อคนกินอยู่เป็น. พิมพ์ครั้งที่ 31. นครปฐม: วัด

ญาณเวศกวัน. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 30. 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2559). บทนำสู่ พุทธธรรม: ชีวิตงาม สังคมดี ธรรมชาติเป็นรมณีย์. พิมพ์

ครั้งที่ 4. นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน. 
พระมหาสุทิตย ์อาภากโร. (2561). สุขภาวะองค์รวมในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มูลนิธิสถาบันวิจัยและพัฒนาผู้สูงอายุไทย. (2561). สุขภาวะทางจิตใจของผู้สูงอายุ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิสถาบันวจิัย

และพัฒนาผู้สูงอายุไทย. 
สำนักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ. (2562). แนวทางการสร้างเสริมสุขภาพ. กรุงเทพฯ: สำนักงาน

กองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ. 
สำน ักงานราชบ ัณฑิตยสภา . (2564) .  ส ุขภาพ และส ุขภาวะ. ส ืบค ้นเม ื ่อ 11 ม ิถ ุนายน 7256 , จาก

https://www.facebook.com/RatchabanditThai/posts/3857040781020655/  
สุชาติ หล้าอภัย. (2559). การประยุกต์ใช้มหาสติปัฏฐานเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุ (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร

ดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Waldinger, R. (2021). What makes a good life? Lessons from the longest study on happiness. 

Harvard: Medical School.  
World Health Organization. (2020). WHO guidelines on physical activity and sedentary behaviour. 

Geneva: World Health Organization. 
 


