
บทบาทวัดไทยกับการพัฒนาคน เพื่อส่งเสรมิการพัฒนาท่ียั่งยืน 
The Role of Thai Temples in Human Development for Sustainability 

 
ประเสริฐศักย์ ซึ้งประสิทธิ์1, กันตภณ หนูทองแก้ว2 และ สุปรีชา ชำนาญพุฒิพร3 

Prasertsak SuenGprasit1, Kanyaphon Nuthongkaew2 and Supreecha Chamnanputtiporn3 

คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Faculty of Social Sciences Mahmakut Buddhist University, Thailand 

Corresponding Author, Email: 1prasertsak.pfp2@gmail.com 
 

Retrieved: June 4, 2024; Revised: October 18, 2025; Accepted: October 19, 2025 
 
บทคัดย่อ 

ปัญหาในการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน ล้วนแล้วแต่เป็นปัญหาที่มีสาเหตุมาจากคน ทีมุ่่งเน้นแต่การพัฒนาทางด้าน
อุตสาหกรรม วิทยาศาสตร์ และเทคโนโลยี เพื่อนำสังคมสู่ความเจริญทางเศรษฐกิจ ส่งผลกระทบคือสังคมถูก
ทำลายและเสื่อมโทรม คนมีคุณภาพชีวิตที่แย่ลง ขาดความรับผิดชอบ ในการแก้ไขคือการพัฒนาคน วัด เป็นศูนย์
รวมของชุมชนและมีบทบาทในการพัฒนาคน สังคมไทยมีความเชื่อว่าพระภิกษุนั้นเป็นผู้มีความรู้ มากกว่าฆราวาส 
เป็นครูบาอาจารย์ ความสัมพันธ์ระหว่างคน ในชุมชนที่มีต่อวัดจึงมีความผูกพันแน่น กับวิถีชีวิติของทุกคนนับตั้งแต่
เกิดจนตาย  

การพัฒนาที่ยังยืนเพื่อการพัฒนาคน เน้นการสร้างสมดุลใน 3 มิติ คือ มิติของสังคม, มิติของเศรษฐกิจ, 
และมิติสิ่งแวดล้อม โดยเมื่อทั้ง 3 มิต ิมีความสมดุลกัน ก็จะนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน และทฤษฎีนี้มีการพัฒนาโดย
องค์กรสหประชาชาติ ด้วยการกำหนดเป็นปัจจัย 5 P’s สำหรับใช้เป็นกรอบในการจัดทำเป้าหมายการพัฒนาที่
ยั่งยืน 

การพัฒนาที่ยั่งยืน จะสำเร็จได้จะต้องเกิดจากสิ่งที่ทุก ๆ คนในสังคมมีความเข้าใจในบทบาท หน้าที่ ที่จะ
นำชุมชน สังคม ประเทศชาติ ไปสู่แนวทางการพัฒนาที่ดีขึ้น และมีความยั่งยืนกว่าใน อดีดที่ผ่านมา การพัฒนาที่
เน้นแต่การเพ่ิมผลผลิต เพ่ิมรายได้เพียงอย่างเดียว ก่อให้เกิดปัญหาต่าง ๆ มากมาย เช่นเดียวกันถ้าคนในสังคมนั้น
ขาดซึ่งคุณธรรม ศีลธรรม สังคมนั้นก็จะไม่มีความยั่งยืน ดังนั้นการพัฒนาที่จะทำให้เกิดความยั่งยืนสิ่งที่สำคัญมาก
ที่สุดคือการพัฒนา “คน” โดยมีวัดไทยเป็นส่วนหนึ่งของการพัฒนา   
 
คำสำคัญ: วัดไทย; พัฒนาคน; พัฒนาที่ยั่งยืน 
 
Abstract 

 The problem of unsustainable development, all of these problems are caused by human 
activities which will focus on Industry, Science and Technology to lead society toward economic 
prosperity. This has led to social degradation and environmental destruction. People experience 
a decline in quality of life and become irresponsible. The solution lies in human development   
with temples serving as the center of the community and playing a role in human development. 
Thailand society believes that the monk has knowledgeable more than laity and can be a teacher. 
The relationship between people in the community and temple, therefore there is a strong 
relation with everyone's way of life since birth until death. 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568)  

 

803 

Sustainable development for human development focus on creating balance in 3 
dimensions namely, social, economic, and environmental when all 3 dimensions were balanced. 
It will lead to sustainable development and this theory has been developed by United Nations 
organization with specifying it as a factor 5  P’s which use it as a framework for preparing 
sustainable development goals. 

Sustainable development can only be achieved when everyone in society understands 
their roles and responsibilities in leading their community, society, and nation towards a better 
and more sustainable future and have more sustainable than in the past development that 
focuses on increasing productivity and mainly increase income which both causing many 
problems, Likewise, if people in a society lack virtue and morality, that society will not achieve 
sustainability. That society will not be sustainable. So the development that will create 
sustainability. The most important thing is human development with Thai temples being part of 
the development. 
  
Keywords: Thai Temples; Human Development; Sustainable Development 
 
บทนำ  

วัดไทยเป็นแหล่งสะสมองค์ความรู้หลายสาขาวิชา และเป็นตัวอย่างที่ดี ของการสร้างสภาวะความสมดุล 
ทางสิ่งแวดล้อม มีพระสงฆ์เป็นผู้ชี้แนะในการพัฒนาตน และสอนให้ตระหนักรู้ถึงปัญหารวมถึงวิธีแก้ไขปัญหานั้น ๆ 
เกิดผลสัมฤทธิ์ คือคนจะมีทั้งภูมิธรรมและภูมิปัญญา โดยการนำหลักธรรมมาบูรณาการในการพัฒนาคน เพ่ือ
ส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน พระสงฆ์จะต้องเพิ่มบทบาทเชิงรุก และเป็นผู้นำในการพัฒนาที่ยั่งยืน พระสงฆ์เป็นผู้
ชี้แนะ ขัดเกลาคนให้ลดกิเลส 3 อย่าง อันได้แก่ ตัวตัณหา ตัวมานะ และตัวทิฎฐิ ที่เป็นอุปสรรคของการพัฒนาที่
ยั่งยืน เพื่อช่วยส่งเสริมในการที่จะทำให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) ของสหประชาชาติ และเพ่ือ
ส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน ดังนั้นการพัฒนาที่ยั่งยืนต้องรวมเป้าหมาย หลักสามประการเข้าด้วยกันกล่าวคือ การ
พัฒนาสังคม, การพัฒนาเศรษฐกิจ, การพัฒนาสิ่งแวดล้อม  
  
เนื้อเรื่อง  

สังคมปัจจุบัน มนุษย์กําลังประสบปัญหาต่างๆ อย่างมากมาย ทั้งปัญหาด้านการดำเนินชีวิต ปัญหาสังคม 
ปัญหาอาชญากรรม ปัญหาด้านสิ่งแวดล้อม ปัญหาด้านเศรษฐกิจ ปัญหาจากการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน เป็นต้น  ซึ่งล้วน
แล้วแต่เป็นปัญหาที่มีสาเหตุมาจากมนุษย์ ที่เน้นแต่การพัฒนาทางด้านอุตสาหกรรม วิทยาศาสตร์ และเทคโนโลยี 
ในช่วงหลายทศวรรษที่ผ่านมา จนทำให้เกิดผลกระทบ และเกิดความเสียหายต่อทรัพยากรโลก รวมทั้งคุณภาพ
ชีวิตของมนุษย์เอง จากปัญหาการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืนนี้ ถือได้ว่าเป็นปัญหาของทุกประเทศ องค์กรสหประชาชาติซึ่งมี
สมาชิกรวมทั้งสิ้น 193 ประเทศ ("The World Today, 2561) ได้ร่วมกันกำหนดเป็นเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน 
หรือ Sustainable Development Goals (SDGs) โดยอาศัยกรอบความคิดที่มองทิศทางในการพัฒนาในกลุ่ม
ประเทศสมาชิก และรวมถึงประเทศไทยด้วย ตั้งแต่เดือน กันยายน พ.ศ.2558 ถึงเดือนสิงหาคม พ.ศ. 2570  
โดยครอบคลุ่มระยะเวลา 15 ปี (สถุณี อาชวานันทกุล, 2556) 

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติของไทย มีการประกาศใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจฯ ฉบับที่ 1 ตั้งแต่
วันที่ 1 มกราคม 2504 จนถึงปี 2509  รวมระยะเวลา 6 ปี เป็นกรอบ และแนวทางในการพัฒนาประเทศ โดยมี
สำนักงานสภาพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติเป็นหน่วยงานจัดทำ วิเคราะห์ ประเมินแผนงานและโครงการฯ 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 10 No. 5 (September-October 2025)  

 

804 

ในการพัฒนา ซึ่งในขณะที่เริ่มแผนฯ ฉบับที่ 1 ประเทศไทยเรายังมีทรัพยากรที่สมบูรณ์ สิ่งแวดล้อมที่บริสุทธิ์ ไม่มี
ปัญหาเกี่ยวกับเรื่องมลพิษ แต่เมื่อนำเอารายได้ประชาชาติเปรียบเทียบกับกลุ่มประเทศที่พัฒนาแล้ว รายได้เฉลี่ย
ของคนไทยอยู่ในระดับที่ต่ำ เพื่อแก้ปัญหาในช่วงเวลานั้น รัฐบาลได้ใช้แผนกระตุ้นเศรษฐกิจโดย เร่งลงทุนสร้าง
โครงสร้างพื้นฐานเพ่ือส่งเสริมการเพ่ิมผลผลิตและสินค้าจากแหล่งทรัพยากรที่มีอยู่อย่างเหลือเผือ เพ่ือสร้างงานให้
คนไทยมีรายได้ที่สูงขึ้น และเพ่ือให้พ้นจากความยากจนให้เร็วที่สุด แต่การพัฒนาที่มุ่งเน้นการแก้ปัญหาเฉพาะหน้า 
ในยุคดังกล่าวได้ก่อให้เกิดปัญหาความเลื่อมล้ำ การดำเนินการที่ไม่ได้สัดส่วนทำให้เกิดเขตเมืองมีการพัฒนาเร็วกว่า
เขตชนบทมาก ทำให้เกิดการย้ายถิ่นฐาน อพยพ เข้ามาในเขตเมือง ก่อให้เกิดปัญหาของเมืองในรูปแบบต่าง ๆ 
นอกจากนี้ปัญหาด้านเศรษฐกิจ ที่มีการขยายตัวแต่กลับมีส่วนแบ่งรายได้ที่ไม่เท่าเทียมกัน เริ่มเกิดปัญหาสังคมที่มี
หลากหลายรูปแบบมากขึ้น ทรัพยากรธรรมชาติเริ่มขาดแคลน หร่อยหรอ และยากต่อการฟ้ืนฟูให้กลับมาดีเหมือน
เช่นในอดีด เกิดปัญหามลพิษ สิ่งแวดล้อมเริ่มเสื่อมโทรมจนส่งผลกระทบต่อคุณภาพชีวิตของมนุษย์ (อ รรถสิทธิ์  
พานแก้ว, 2561) 

เป้าหมายของการพัฒนาที่ยั่งยืน จะสำเร็จลุล่วงได้จะต้องเกิดจากสิ่งที่ทุก ๆ คนในสังคมมีความเข้าใจใน
บทบาท หน้าที่ ที่จะนำชุมชน สังคม ประเทศชาติ ไปสู่แนวทางการพัฒนาที่ดีขึ้น และมีความยั่งยืนกว่าใน อดีดที่
ผ่านมา การพัฒนาที่เน้นแต่การเพิ่มผลผลิต เพิ่มรายได้เพียงอย่างเดียว ก่อให้เกิดปัญหาต่าง ๆ มากมาย ทุก ๆ 
ประเทศได้ตระหนักร่วมกันแล้วว่า การพัฒนาที่ส่งผลกระทบต่อสังคม และทำลายสิ่งแวดล้อมนั้นส่งผลเสียต่อ
คุณภาพชีวิตของคนรุ่นปัจจุบัน และรวมไปถึงคนรุ่นถัดไปอีกด้วย ดังนั้นการพัฒนาที่จะทำให้เกิดความยั่งยืนสิ่งที่
สำคัญอย่างมากที่สุดก็คือการพัฒนา “คน” นั่นเอง 

 
วัดกับการพัฒนาสังคมไทย 

วัด หมายถึง สถานที่ทางพระพุทธศาสนา อันประกอบด้วยพระอุโบสถ พระวิหาร พระเจดีย์ รวมทั้งมี
พระภิกษุสงฆ์อยู่อาศัย คำว่า “วัด” เป็นคำเรียกชื่อศาสนสถานแบบคำไทย โดยที่มาของคำว่า “วัด” นี้ ยังไม่มีข้อ
ยุติ ด้วยบางคนอธิบายว่า มาจากคำว่า “วตวา” ในภาษาบาลี แปลว่า เป็นที่สนทนาธรรม บ้างก็ว่ามาจาก “วัตร” 
อันหมายถึงกิจปฏิบัติหรือหน้าที่ของพระภิกษุที่พึงกระทำ หรือแปลอีกอย่างว่าการจำศีล ซึ่งวัด (วัตร) ตามนัยยะนี้
จึงน่าจะหมายถึงสถานที่ซึ่งพระภิกษุสงฆ์ใช้เป็นที่จำศีลภาวนา หรือสถานที่ที่พระภิกษุสงฆ์ใช้ปฏิบัติภาระกิจที่พึง
กระทำนัน่เอง แต่ก็มีบางคนสันนิษฐานว่ามาจากคำว่า “วัดวา” อันหมายถึงการกำหนดขอบเขตของดินแดนที่สร้าง
เป็นศาสนสถาน เพราะวัดกับวามีความหมายอย่างเดียวกัน คือการสอบขนาด หรือปริมาณของสิ่งต่างๆ เช่น ความ
ยาว ความกว้าง เป็นต้น วัดในนัยยะอย่างหลังนี้จึงหมายถึง พ้ืนที่ (หลวงพ่อวัดน้อย พ.ศ. 2507) ในพระราชบัญญัติ
คณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 แก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2535 ได้มีข้อบัญญัติในส่วนที่เกี่ยวข้องกับ สภาพความเป็น
วัด ดังนี้ มาตรา 31 ได้กำหนดให้วัดมีสองอย่าง คือ 1) วัดที่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา และ 2) สำนัก สงฆ์โดย
ให้วัดมีฐานะเป็นนิติบุคคล มาตรา 33 ได้กำหนดว่าที่วัดและที่ซึ่งขึ้นต่อวัด ประกอบด้วย 1) ที่วัด คือที่ ซึ่งตั้งวัด
ตลอดจนเขตของวัดนั้น 2) ที่ธรณีสงฆ์คือที่ซึ่งเป็นสมบัติของวัด และ 3) ที่กัลปนา คือที่ซึ่งมีผู้อุทิศแต่ ผลประโยชน์
ให้วัดหรือพระศาสนา มาตรา 37 ได้กำหนดหน้าที่ของเจ้าอาวาส ดังนี้1) บำรุงรักษาและจัดการศาสนสมบัติของวัด
ให้เป็นระบบ เพื่อให้ทรัพย์สินทางศาสนาและสิ่งปลูกสร้างต่าง ๆ คงอยู่ในสภาพที่เหมาะสมและเกิดประโยชน์ต่อ
กิจการของวัดอย่างแท้จริง 2)ปกครองและสอดส่องดูแลภิกษุสามเณรและคฤหัสถ์ที่พำนักอยู่ในวัด ให้ประพฤติ
ปฏิบัติตามพระธรรมวินัย กฎมหาเถรสมาคม ข้อบังคับ ระเบียบ และคำสั่งต่าง ๆ ของคณะสงฆ์อย่างเคร่งครัด  
3) ส่งเสริมการศึกษาอบรมและสั่งสอนพระธรรมวินัยแก่ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ ผ่านการจัดกิจกรรมเผยแผ่ธรรมะ 
การศึกษาพระปริยัติธรรม และการฝึกอบรมด้านศีลธรรมและ 4) ให้ความสะดวกแก่พุทธศาสนิกชนในการ
ประกอบพิธีกรรมและบำเพ็ญกุศลต่าง ๆ ภายในวัด เช่น การทำบุญ สวดมนต์ หรือประกอบกิจกรรมทางศาสนาให้
เป็นไปอย่างเหมาะสมและราบรื่น พร้อมทั้งดำเนินการตามบทบัญญัติมาตรา 40  ได้กำหนดศาสนสมบัติดังนี้ 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568)  

 

805 

1) ศาสนสมบัติกลาง ได้แก่ ทรัพย์สินของพระศาสนาซึ่งมิใช่ของวัดใดวัดหนึ่ง และ 2) ศาสนสมบัติของวัด ได้แก่ 
ทรัพย์สินของวัดใดวัดหนึ่ง (ประสิทธิ์ สระทอง, 2562) 

กล่าวโดยสรุปได้ว่าวัดประกอบไปด้วยองค์ประกอบหลักที่สำคัญ อันได้แก่สภาพความเป็นนิติบุคคลตาม
กฎหมาย ที่ดินซึ่งเป็นที่ตั้งวัด ศาสนสมบัติของวัด โดยมีเจ้าอาวาสปกครองดูแลบริหารจัดการวัดให้เป็นไปด้วยดี
ตามพระธรรมวินัย กฎมหาเถรสมาคม ข้อบังคับ ระเบียบ หรือคำสั่งของมหาเถรสมาคม และดำเนินกิจกรรมต่าง ๆ 
ตามภารกิจของคณะสงฆ์ให้สมบูรณ์ได้แก่การปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห์การเผยแผ่  
การสาธารณูปการ และการสาธารณสงเคราะห์ 

อโณทัย อุดมศีลป กล่าวไว้ว่า วัดกับการพัฒนาและให้บริการแก่ประชาชนล้วนหน้าที่ โดยมีจุดประสงค์
เพื่อให้ประชาชนได้เกิดความรักและหวงแหนในสถานที่อันศักดิ์สิทธิ์ของตนเอง จะทำให้สำนึกในการทำนุบำรุง 
และร่วมกันพัฒนาให้เจริญยิ่งขึ้นไปโดยลำดับ และเป็นจิตสำนึกท่ีพึงมีความรับผิดชอบต่อสังคม ด้วยพระสงฆ์เป็นผู้
ซึ่งมีบทบาท อย่างยิ่งต่อการปลูกฝังค่านิยมอันดีงาม การปลูกฝังให้รู้คุณค่าแห่งชีวิตให้แก่นักศึกษาซึ่งเป็น อนาคต
ชองชาติ ซึ่งจะทำให้คนในสังคมทุกคนเข้าถึงการปฏิบัติตนเป็นพลเมืองดี ตัวอย่างเช่น การร่วมออกค่ายอาสา
สามารถเปลี่ยนแปลง ชีวิตและมุมมองได้ เพราะค่ายอาสา คือพื้นที่จำลองรูปแบบทางสังคมในอุดมคติ จากความ
นึกคิดของคนหนุ่มสาว แต่ละยุคสมัย ที่รู้ว่าตนเองต้องการสังคมเช่นใด ค่ายอาสาไม่ได้ให้บทสรุปแก่ทุกคน หากแต่
ว่าในทางกลับกันค่ายอาสา กลับช่วยให้รู้สึกอยากเปิดกรอบความคิด ซึ่งได้มาจากรากฐานแห่งความรักและความ
ห่วงใย ความรู้สึกเอื้ออาทรต่อกัน การวางกฎกติกาข้อตกลงในการอยู่ร่วมกัน การแบ่งงานกันรับผิดชอบ ให้ความ
ร่วมมือกัน ไม่แบ่งหญิงแบ่งชาย ไม่แบ่งชนชั้นวรรณะ กับมีแต่ความเท่าเทียมและเข้าใจกัน การยอมรับในความ
แตกต่างทางศาสนา ทั้ง พุทธ มุสลิม และอื่น ๆ (อโณทัย อุดมศีลป, 2556 อ้างถึงใน กำธร แจ่มจำรัส และคณะ, 
2557) เราเรียกว่า การอยู่ร่วมกันในสังคม 

การพัฒนาหมายถึงการทำให้เจริญ ทำให้เปลี่ยนแปลงระบบการทำงาน หรือจุดมุ่งหมายไว้เพื่อ ต้อง
พัฒนาให้ดีขึ้นกว่าที่เป็นอยู่ อาจจะหมายถึงการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิต ความเป็นอยู่ ความสะดวกสบาย ความเจริญ
ทางศิลปวัฒนธรรม ความสงบสุข ความสันติและปัจจัยภายนอกในการดำรงชีวิต สิ่ งแวดล้อมที่ดี และการพัฒนา
ทางวัฒนธรรมและจิตใจด้านต่างๆ ด้วยเพราะวัดมีความสำคัญต่อคนไทยมาตั้งแต่สมัย โบราณกาล จนกระทั่งถึง
สมัยปัจจุบันวัดส่วนใหญ่จะตั้งอยู่ในชุมชน เพื่อเป็นศูนย์รวมของคนในท้องถิ่น และเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรม
ทางศาสนา เป็นศูนย์กลางแห่งกิจกรรมของชุมชน ทำหน้าที่เป็นสถาบัน หลักในการฝึกอบรมพระสงฆ์ที่จะสืบต่อ
พระศาสนาการบริหารวัดเป็นหน้าที่ของเจ้าอาวาสซึ่งตามพระราช บัญญัติคณะสงฆ์พ.ศ. 2505 บัญญัติไว้ว่า เจ้า
อาวาสมีอำ นาจการบริหารวัดตามกฎหมาย (พระครูสังฆรักษ์จักรกฤษณ์ ภูริปญโญ , 2559) อีกทั้งวัดยังเป็น
ศูนย์กลางของชุมชน และเป็นตัวแทนแสดงความเจริญรวมไปถึงความม่ันคงของชาติด้วย 

กล่าวได้ว่าสังคมไทย ยังให้ความเคารพศัรทธาต่อพระสงฆ์อย่างมาก เพราะมีความเชื่อว่าพระภิกษุนั้นเป็น
ผู้มีความรู้มากกว่าฆราวาส เป็นผู้ทรงศีล ไม่กล่าวคำเท็จ และเป็นครูบาอาจารย์ ความสัมพันธ์ระหว่างคนในชุมชน
ที่มีต่อวัดจึงมีความผูกพันแน่น กับวิถีชีวิติของทุกคนนับตั้ งแต่เกิดจนตาย คำสั่งสอนจึงได้รับความเชื่อถืออย่างไร
ความคลางแคลงใจ (กันยารัตน์ แย้มศรีแก้ว, 2558, หน้า 125) ดังนั้นพระสงฆ์จึงเป็นที่พ่ึงของสังคมในทุก ๆ เรื่อง 
ไม่ว่าในทางที่เป็นมงคลหรืออัปมงคล ส่วนวัดนั้นเป็นสถานที่ใช้จัดงานประเพณี และการทำบุณในเทศกราณ์ต่าง ๆ 
เพื่อให้เกิดบุญกุศลแก่ฆราวาส เนื่องในวันสำคัญทางศาสนาซึ่งมีตลอดทั้งปี รวมทั้งเป็นสถานที่ให้การศึกษาแก่
ชุมชน นับได้ตั้งการบวชเป็นสามเณรจนถึงอุปสมบทเป็นพระภิกษุ สถานที่ให้ความสงบทางจิต เช่น การแสดง  
พระธรรมเทศนา การฝึกสมาธิ ปฏิบัติธรรม สถานที่ชุมนุมของคนในสังคมดังเช่น การประชุมกรรมการหมู่บ้าน  
งานเทศกาลรื่นเริงที่มีการออกร้าน มีมหรสพต่าง ๆ และยังเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ เช่น งานศพ  
งานฌาปนกิจ เป็นต้น 

 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 10 No. 5 (September-October 2025)  

 

806 

วัดกับการพัฒนาคนในสังคมไทย 
วิถีชีวิตของคนไทยและสังคมไทย วัดเป็นสถานที่รวมจิตใจของคนไทย และยังเป็นสถานที่ให้การศึกษา

ประชาชนในสมัยที่ยังไม่มีการจัดหลักสูตรการเรียนการสอนในโรงเรียนหรือมหาวิทยาลัย โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้
อบรมสั่งสอน ซึ่งการศึกษาของไทยในอดีดจะสอนกันแต่ในบ้าน วัด วัง เท่านั้น และเป็นการสอนเฉพาะเด็กชาย 
จนมีการปฏิรูปการศึกษาในสมัยราชการที่ 5 จึงเกิดการศึกษาในระบบโรงเรียนขึ้น และเป็นการศึกษาของทั้ง
เด็กชายและเด็กหญิง นอกจากนั้นวัดยังเป็นศูนย์รวมความเชื่อต่าง ๆ ทางไสยศาสตร์ของคนในชุมชนนั้น ๆ ซึ่งเป็น
ความเชื่อของแต่ละบุคคล และเป็นแหล่งรวบรวม แห่งการสร้างวัฒนธรรม รวมไปถึงวัฒนธรรมที่เกิดเป็นค่านิยม 
และความเชื่อที่ทำให้ทุกคนมีส่วนร่วม กำหนดเป็นรูปแบบที่เกิดขึ้นในสังคมคนไทยทุกที่ และแปลเปลี่ยนเป็น
แนวทางข้อกำหนดแบบแผนพฤติกรรม รูปแบบ บรรทัดฐานของคนไทย วัฒนธรรมจึงเป็นเสมือนข้อกำหนด
บุคลิกภาพและจิตวิญญาณของคนในสังคมซึ่งมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา วัดยังเป็นที่ชุมนุมเพื่อใช้เป็นที่ประชุม 
หรือเป็นที่ชำระจิตใจ วัดเป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชนมาอย่างยาวนานโดยวัดจะเป็นที่ รวบรวมคำสอนของ
พระพุทธเจ้าต่าง ๆ ไว้มากมาย 

ด้านแนวคิดการพัฒนาชุมชน และสังคมในปัจจุบัน ที่มีความสำคัญกับเรื่องทุนทางสังคม(Social Capital) 
มีองค์ประกอบ 3 ประการ คือ ทุนมนุษย์ ทุนที่เป็นสถาบัน ทุนทางปัญญา และวัฒนธรรม (ราเชนทร์ นพณัฐ
วงศกร และคณะ, 2562) โดยทุนทางสังคมนี้ จะหมายถึงทุกสิ่งทุกอย่างที่คนในชุมชน และเครือข่ายภายนอกที่มี
ความสัมพันธ์กับชุมชนร่วมกันสร้างสรรค์ขึ้น อันเกิดจากการร่วมคิด ร่วมทำ โดยคำนึงถึงคุณค่าความเป็นมนุษย์ 
ความเป็นอัตลักษณ์ ความเป็นธรรมในสังคม และการบำเพ็ญประโยชน์ ให้เกิดขึ้นต่อส่วนรวม ดังนั้น หากเรา
วิเคราะห์วัดไทยในแนวคิดทุนทางสังคมเพ่ือการพัฒนาชุมชน และสังคม พระภิกษุสามเณร จึงถือเป็นทุนมนุษย์ วัด
และศาสนสถานเป็นทุนทางสถาบัน คำสอนในพุทธศาสนา อันก่อให้เกิดธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี จึงเป็น
ทุนทางปัญญาในสังคมไทย การนำเอาทุนทางสังคมเหล่านี้ มาต่อยอดการพัฒนา และควรมีการผลักดันให้เกิดเป็น
รูปธรรมอย่างจริงจัง อีกทั้งวัดเป็นหนึ่งในสถาบันหลักทางสังคม เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของคนไทยในแนวคิดการ
พัฒนาชุมชนและสังคมแบบ “บวร”(บ้าน วัด โรงเรียน) ที่เป็นแนวคิดการพัฒนาโดยนำ 3 สถาบันหลักในชุมชน
ท้องถิ่นมาเป็นยุทธศาสตร์ในการพัฒนา สถาบันเหล่านี้ มีความสำคัญต่อการพัฒนามนุษย์และสังคม สนับสนุน
เกื้อหนุนกัน ความสำคัญของวัดที่มีต่อสถาบันบ้าน คือ มีวัดคอยให้สติเตือนใจ และสำหรับสถาบันโรงเรียน คือ มี
วัดที่ให้การสนับสนุน อบรมสั่งสอนในเรื่องศีลธรรม และคณะกรรมการศึกษาก็มีพระสงฆ์ เป็นส่วนหนึ่งของการ
บริหารงานโรงเรียน แนวคิด “บวร” ที่มี บ้าน วัด โรงเรียน จึงเป็นการรวมตัวของสถาบันทางสังคมที่สำคัญที่สุด
เพื่อการพัฒนา ทำให้เกิดความเจริญงอกงาม บ่งบอกถึงวัฒนธรรมที่เกิดจากความดีงามของทุกคนเพื่อร่วมกัน
พัฒนาทั้ง 3 สถาบันไปพร้อม ๆ กัน 

บทบาทของวัดในการพัฒนาคนในสังคมไทย ที่ดำเนินการภายในวัดเช่น โรงเรียนพระพุทธศาสนาวัน
อาทิตย์ ที่จัดการเรียนการสอนภายในวัด โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้อบรมสั่งสอน เพื่อการส่งเสริมให้เยาวชนได้รับการ
อบรมปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมตั้งแต่วัยการศึกษา และได้ใช้เวลาว่างจากวันหยุดสุดสัปดาห์ ได้ศึกษาหลัก ธรรม
ทางพระพุทธศาสนา และนำไปประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้ถูกต้องตามสมควรแก่วัย ส่วนคนในชุมชนจะมี
โอกาสได้เรียนศึกษาธรรมะจากพระสงฆ์ในวันพระ มีการรักษาอุโบสถศีลในวันพระ พุทธศาสนิกชนที่สะดวกก็จะ
แต่งชุดขาวไปสมาทานอุโบสถศีล ฟังธรรมที่วัดและพักอาศัยอยู่ที่วัด จนครบเวลาที่กำหนด ดังนั้นบทบาทของวัด
คือการพัฒนามนุษย์ ส่งเสริม และพัฒนาการเรียนรู้ให้ทุกคนเข้าใจและตระหนักถึงการดำรงชีวิต เพื่อสามารถ
เผชิญกับกระบวนการพัฒนาสมัยใหม่ที่หลั่งไหลเข้าสู่ชุมชนตลอดเวลา ใช้แนวทางการปรับเปลี่ยนตนเองให้
เหมาะสมกบัสภาพแวดล้อม และสถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลงไป อย่างฉลาดและรู้เท่าทันด้วยการใช้ทุนความรู้ อย่าง
สมานสามัคคีร่วมด้วยช่วยกันโดยใช้ทุนทางสังคมอย่างมุ่งม่ัน ผูกพันที่จะอยู่ร่วมกันไปตลอดด้วยทุนทางจิตวิญญาณ 
การจัดกิจกรรมส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เป็นอีกบทบาทหนี่งของวัดไทยเพ่ือพัฒนามนุษย์ในสังคมไทย 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568)  

 

807 

จัดเพื่อชุมชนหรือองค์กรที่สนใจ ได้มีโอกาสเรียนรู้เข้าใจตัวตน ธรรมชาติ ไม่อ่อนไหวไปกับอารมณ์ปรุงแต่ง หรือสิ่ง
เร้าที่เกิดข้ึน เพ่ือให้มีสติเกิดปัญญา และนำไปใช้พัฒนาตน เศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม 
 
วัดไทยกับการพัฒนาคน เพื่อส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน   

บริบทการพัฒนาที ่ยังยืนเพื ่อการพัฒนาคน  เป้าหมายการพัฒนาอย่างยั ่งยืน หรือ Sustainable 
Development ขององค์การสหประชาชาติ เน้นการสร้างสมดุลใน 3 มิติ คือ มิติของสังคม มิติของเศรษฐกิจ และ
มิติของสิ่งแวดล้อม โดยเมื่อทั้ง 3 มิติมีความสมดุลกัน ก็จะนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน และทฤษฎีนี้มีการพัฒนาโดย
องค์กรสหประชาชาติ ด้วยการกำหนดเป็นปัจจัย 5 P’s สำหรับใช้เป็นกรอบในการจัดทำเป้าหมายการพัฒนาที่
ยั่งยืน ทั้งนี้ ในปัจจัย 5 P’s ของสหประชาชาติสำหรับการพัฒนาอย่างยั่งยืน ประกอบด้วย  

(1) คน (people) เกี่ยวข้องกับปัจจัยด้านสังคม  
(2) ความมั่นคง (Prosperity) เกี่ยวข้องกับปัจจัยด้านเศรษฐกิจ  
(3) โลก (planet) เกี่ยวข้องกับปัจจัยด้านสิ่งแวดล้อม ซึ่งทั้ง 3 ปัจจัยข้างต้นนี้ถือว่าเป็นไปตามทฤษฎีการ

พัฒนาอย่างยั่งยืน แต่องค์การสหประชาชาติได้เพิ่มเติมอีก 2 ปัจจัยขึ้นมาเพื่อทำหน้าที่เชื่อมโยงปัจจัยข้างต้นเข้า
ด้วยกัน ได้แก่ 

(4) สันติภาพ (peace) หมายถึง สันติภาพที่เป็นองค์ประกอบสำคัญ ของการพัฒนาทุกด้าน ถ้าไม่มี
สันติภาพ การพัฒนาทุกด้านก็เป็น ไปไม่ได้การพัฒนาทุกด้านต้องนำไปสู่สันติภาพจึงจะมีความยั่งยืน  

(5) ความเป็นหุ้นส่วน (partnership) หมายถึงการเรียกร้องให้ทุกฝ่ายร่วมด้วย ช่วยกัน คนละไม้คนละมือ
ในการผลักดันให้บรรลุเป้าหมายการ ที่พัฒนาที่ยั่งยืน 

เป้าหมายการพัฒนาอย่างยั่งยืนขององค์การสหประชาชาติ สัญลักษณ์ เป้าหมายการพัฒนาอย่างยั่งยืน  
เป้าหมายที ่ 1. กำจัดความยากจนในทุกรูปแบบและทุกพื ้นที่  เป้าหมายที่ 2. จัดการปัญหาความหิวโหย 
โดยส่งเสริมผลิตอาหารให้เพียงพอและมีคุณค่าทางโภชนาการ ตลอดจนสนับสนุนระบบเกษตรกรรมที่มั่นคงและ
ยั่งยืน  เป้าหมายที่ 3: เสริมสร้างสุขภาวะที่ดีทั้งทางร่างกายและจิตใจสำหรับคนทุกช่วงวัย พร้อมทั้งพัฒนาระบบ
สาธารณสุขและการเข้าถึงบริการสุขภาพที่มีคุณภาพ เป้าหมายที่ 4 มุ่งสร้างหลักประกันให้ทุกคนได้รับการศึกษาที่
มีคุณภาพและเท่าเทียม พร้อมเปิดโอกาสให้เรียนรู้ได้ตลอดชีวิต ส่วนเป้าหมายที่ 5 มุ่งเสริมสร้างความเสมอภาค
ระหว่างเพศ และยกระดับบทบาทของสตรีและเด็กหญิงให้มีส่วนร่วมอย่างเท่าเทียมในทุกภาคส่วน ขณะที่
เป้าหมายที่ 6 มุ่งจัดให้มีน้ำสะอาดและระบบสุขาภิบาลที่ยั่งยืนและเข้าถึงได้สำหรับทุกคน เป้าหมายที่  7 รับรอง
การเข้าถึงพลังงานสมัยใหม่ที่มีคุณภาพ เชื่อถือได้ และมีราคาที่เหมาะสม เพื่อสนับสนุนการพัฒนาเศรษฐกิจและ
คุณภาพชีวิตของประชาชน เป้าหมายที่ 8 มุ่งส่งเสริมการเติบโตทางเศรษฐกิจที่มั่นคง ครอบคลุม และยั่งยืน พร้อม
สร้างโอกาสการจ้างงานที่มีคุณค่าและมีผลิตภาพ เป้าหมายที่ 9 มุ่งพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานที่ยืดหยุ่น ส่งเสริม
อุตสาหกรรมที ่เป็นมิตรต่อสิ ่งแวดล้อม และผลักดันนวัตกรรมเพื ่อขับเคลื ่อนการพัฒนา เป้าหมายที ่ 10  
ให้ความสำคัญกับการลดความเหลื่อมล้ำทั้งภายในและระหว่างประเทศ เพื่อสร้างสังคมที่เท่าเทียมและเป็นธรรม 
เป้าหมายที่ 11 มุ่งพัฒนาเมืองและชุมชนให้ปลอดภัย ครอบคลุม ยืดหยุ่นต่อการเปลี่ยนแปลง และดำรงอยู่ได้อย่าง
ยั่งยืน เป้าหมายที่ 12 เน้นการส่งเสริมรูปแบบการผลิตและการบริโภคท่ีมีความรับผิดชอบ เพ่ือลดการใช้ทรัพยากร
อย่างสิ้นเปลืองและลดผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม เป้าหมายที่ 13 เรียกร้องให้มีการดำเนินการอย่างเร่งด่วนเพ่ือ
ตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศและบรรเทาผลกระทบที่เกิดขึ้น เป้าหมายที่ 14 มุ่งอนุรักษ์ ฟื้นฟู 
และใช้ทรัพยากรทางทะเลและมหาสมุทรอย่างยั่งยืน เพ่ือคงไว้ซึ่งความหลากหลายทางชีวภาพของระบบนิเวศทาง
ทะเล เป้าหมายที่ 15 ให้ความสำคัญกับการคุ้มครองและฟ้ืนฟูระบบนิเวศบนบก การจัดการป่าไม้อย่างยั่งยืน การ
ป้องกันการกลายเป็นทะเลทราย และการลดการเสื่อมโทรมของที่ดินและความหลากหลายทางชีวภาพ เป้าหมายที่ 
16 เน้นการสร้างสังคมที่สงบสุข มีความยุติธรรม และครอบคลุม โดยให้ทุกคนสามารถเข้าถึงกระบวนการยุติธรรม 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 10 No. 5 (September-October 2025)  

 

808 

และพัฒนาสถาบันให้มีความโปร่งใส มีประสิทธิภาพ และรับผิดชอบต่อสังคม และสุดท้าย เป้าหมายที่ 17  
มุ่งเสริมสร้างความร่วมมือระหว่างประเทศและภาคส่วนต่าง ๆ เพื ่อเพิ ่มศักยภาพของกลไกการดำเนินงาน 
สนับสนุนการบรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนอย่างครบถ้วนและทั่วถึง (กมลินทร์ พินิจภูวดล และคณะ, 2559)  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตโต) กล่าวไว้ว่า การพัฒนาที่ยั่งยืนมีลักษณะเป็นการพัฒนาที่เป็น
บูรณาการ (Integrated)คือทำให้เกิดเป็นองค์รวม (holistic) หมายความว่าองค์ประกอบทั้งหลายที่เกี ่ยวข้อง
จะต้องมาประสานกันครบองค์ และมีลักษณะอีกอย่าง คือมีดุลยภาพ (balanced) ยกตัวอย่างเช่น การพัฒนา
ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อมกับเศรษฐกิจจะต้องถูกบูรณาการเข้าด้วยกัน จึงเกิดสภาพที่เรียกว่าเป็นภาวะที่ยั่งยืนทั้ง
ในทางเศรษฐกิจ แลในทางสภาพแวดล้อม หรือพูดอีกความหมายหนึ่งคือ การทำให้กิจกรรมของมนุษย์นั้น
สอดคล้องกับกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต) , 2561) บทบาทของวัดในการ
พัฒนามนุษย์นั้น จะทำให้คนมีจริยธรรม และคนจะนำไปสู่การพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม  และสิ่งแวดล้อม ไม่เพ่ิม
ป ัญหา และไม่ เป ็นอ ุปสรรคต ่อการพ ัฒนาท ี ่ย ั ่ งย ืน โดยการพ ัฒนาคนให ้ม ีจร ิยธรรมจะสำเร ็ จ ได้   
ก็ด้วยการให้การศึกษา การให้ความรู้ เพ่ือให้รู้เท่าทันปัญหา รู้ว่าเกิดอะไรขึ้นในสังคม รู้ว่าเกิดอะไรขึ้นในโลกของ
เรา รู้ว่าอะไรเป็นปัญหา อะไรเป็นภัยอันตราย และรู้จักลงมือแก้ไขปัญหา 

บทบาทวัดไทยกับการพัฒนาคนเพื่อส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน การพัฒนาคนเพื่อการพัฒนาที่ยั ่งยืน  
ที่เกิดจากกิจกรรมโดยบุคลากรของวัด และประสบการณ์การเรียนรู้จากสิ่งแวดล้อมภายในวัด มี 3 ด้านคือ 

1. พฤติกรรม ได้แก่ วินัย การทำมาหาเลี้ยงชีพ และวิธีปฏิบัติในการผลิตเสพบริโภคแบ่งบันและอยู่ร่วมกัน
กับสิ่งแวดล้อม 

2. จิตใจ ได้แก่ คุณธรรม ความรู้สึก แรงจูงใจ และสภาพจิตใจ เช่น ความสุข ความพอใจ ความสดชื่น  
เบิกบาน 

3. ปัญญา หรือปรีชาญาณ ความรู้ ความเข้าใจเหตุผล การเข้าใจถึงความจริง รวมทั้งความเชื่อถือ ทัศนคติ 
ค่านิยม และแนวคิดต่าง ๆ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตโต), 2561) 

บทบาทของวัดไทยในการให้การศึกษาแก่คนในสังคมนั้น มีมาตั้งแต่อดีดจนถึงปัจจุบัน บางวัดมีโรงเรียน
ตั้งอยู่ภายในวัด บางโรงเรียน หรือสถาบันการศึกษาได้มีการนิมนต์พระสงฆ์จากวัดไปเป็นคูรผู้สอน วิทยากร
บรรยายแนวทางการพัฒนาคนที่เกิดจากกิจกรรมต่าง ๆ จะใช่วิธีฝึกตนเอง ไม่ ใช้วิธีการบังคับพระพุทธศาสนา
ยอมรับในความแตกต่าง และความหลากหลายในตัวบุคคล ซึ่งมีระดับการพัฒนาที่ต่างกัน โดยมีแกนหลักของ
ระบบทั้งหมดอยู่ที่การพัฒนาคน จะไม่ใช้วิธีบังคับแต่จะแนะนำวิธีฝึกฝนด้วยตนเอง การพัฒนาแบบองค์รวมที่มี
แกนหลักอยู่ที่การพัฒนาคนนั้นเกิดจากการบูรณาการอย่างสมดุล จะต้องเป็นการพัฒนาที่เข้าถึงควาจริงของ
ธรรมชาติ ซึ่งเป็นไปตามระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุของปัจจัยของสิ่งต่าง ๆ ทั้งหลาย 

โครงการวัดประชารัฐสร้างสุข (ดำรงศักดิ์ มีสุนทร , 2564) คือโครงการที่นำแนวคิดที่ว่า วิถีดั้งเดิมของคน
ไทย มีวัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน เป็นเสาหลักในการพัฒนาคนในชุมชนให้มีคุณภาพ ทั้งด้านสุขกาย ด้านสุขภาพ
ใจ มีการดำเนินงานที่เห็นอย่างเป็นรูปธรรม ดังเช่น จังหวัดนำร่องต่าง ๆ คือจังหวัดปทุมธานี จังหวัดลพบุรี จังหวัด
นครศรีธรรมราช เป็นต้น ซึ่งโครงการนี้เป็นการขับเคลื่อนแบบบูรณาการโดมีวัดเนเสาหลัก สร้างคนให้เกิดความ
รับผิดชอบ ให้ยึดหลักธรรมในการดำเนินชีวิต สร้างสรรค์สิ่งดี ๆ ให้เกิดในชุมชน ส่วนประชา คือ ประชาชน ชุมชน 
ในการร่วมคิด ร่วมทำ ร่วมรับผิดชอบชุมชน รัฐ คือส่วนราชการ ภาครัฐ มีส่วนในการขับเคลื่อนนโยบาย โครงการ
และรวมถึงนำประชาชนให้เข้ามามีร ่วมในการส่งเสริม สร้างสังคมแห่งความสุขอย่างแท้จร ิงและยั ่งยืน 
ประกอบด้วยกิจกรรมต่าง ๆ เช่น โครงการหมู่บ้านรักษาศีลห้า การอบรมประชาชนประจำตำบลจากคณะสงฆ์ 
และโครงการโคกหนองนาโมเดล ซึ่งน้อมนำหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง มาปรับใช้กับพื้นที่อันสามารถการ
ขับเคลื่อนร่วมกับโครงการวัด ประชารัฐสร้างสุข ก่อให้เกิดสังคมแห่งความพอเพียงประชาชนมีความสุข เป็นสังคม



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568)  

 

809 

แห่งการแบ่งปันสิ่งดี ๆ มีภูมิคุ้มกันจากปัญหาต่าง ๆ ทำให้ประชาชนสามารถพึ่งตนเองได้ อยู่บนพื้นฐานของ
คุณธรรมเป็นวัฒนธรรมที่ดีงามของสังคมไทย 

ดังตัวอย่างของวัดไทยที่ประสบความสำเร็จ และเป็นที่ยอมรับในเรื่องการพัฒนาคนเชิงประจักษ์ เช่น  
วัดสวนแก้ว จังหวัดนนทบุรี มีพระราชธรรมนิเทศ (พะยอม กลยาโณ) เป็นเจ้าอาวาสมีโครงการที่ดำเนินการโดย
มูลนิธิ วัดสวนแก้วถึง 18 โครงการ และสนับสนุนการพัฒนาคนเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน เช่น บวชเณรภาคฤดูร้อน 
สวนแก้วเนิร์สเซอรี่ บ้านทักษะชีวิตซึ่งดูแลเด็กเร่ร่อนที่ต้องออกจากระบบการศึกษา และนำไปสู่ปัญหายาเสพติด 
อาชญากรรม การล่อลวงทางเพศ บ้านเมืองขาดความเป็นระเบียบเรียบร้อย และทำให้สูญเสียกำลังของชาติใน
อนาคต โดยวัดสวนแก้วจะดูแลให้การอบรมแก่เยาวชนกลุ่มนี้ให้ได้เรียนรู้การดำรงชีวิต สอนแนวทางการประกอบ
อาชีพแบบบูรณาการ ซึ่งเยาวชนกลุ่มนี้จะมีที่พักอาศัย มีอาหาร มีงานทำในวัด มีรายได้ มีโรงเรียนใกล้เครียงให้
การศึกษา และมีอาสาสมัครคอยเป็นพี่เลี้ยงให้เด็กให้คำปรึกษา และเรียนรู้อย่างอบอุ่น สิ่ งที่สำคัญที่สุดคือมีการ
สอนพร้อมทั้งอบรมธรรมะให้ด้วยเพื่อให้เด็กได้ยึดมั่นในศีลธรรม คุณความดี รวมถึงมีโครงการต่อเนื่องในกการ
พัฒนาเยาวชนเหล่านี้ให้กลับเข้าสู่สังคมอย่างมีคุณภาพ (มูลนิธิสวนแก้ว, 2564) 

โดยสรุปวัดไทยในการสอนจริยธรรมให้กับประชาชนทุกวัย ผ่านกิจกรรมโรงเรียนพุทธศาสนา (วันอาทิตย์) 
โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 กิจกรรมการอบรมวิปัสสนากรรมฐาน จึงเป็นการสนับสนุน ส่งเสริม โครงการเพ่ือ
พัฒนาชุมชนรวมไปถึงการพัฒนาประเทศที่ยั่งยืน เป็นจุดยืนและแนวทางท่ีเด่นชัดของวัดไทย นอกเหนือจากนั้นวัด
ยังทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางการฝึกอบรมรวมถึงเป็นแหล่งให้ข้อมูลที่ถูกต้อง ทันสมัย ทันเหตุ การณ์ และสามารถ
เข้าถึงง่ายแล้ว การพัฒนาคนโดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาก็ยังเป็นจุดแข็ง และยังมีบทบาทที่สำคัญในการ
พัฒนาให้ประชาชนมีคุณภาพ มีจริยธรรมในการใช้ชีวิตได้อย่างถูกต้อง มีความเข้าใจในหน้าที่พลเมืองที่ดีของตน 
สามารถร่วมพัฒนาประเทศชาติให้บรรลุวัตถุประสงค์สู่เป้าหมายของการพัฒนาคน เพ่ือส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน 
 
บทสรุป 

การพัฒนาที่ยั่งยืนของ วัดไทยตามแนวคิดทางพุทธศาสนา นำมาซึ่งการพัฒนาตนเองแห่งการเรียนรู้  
และการปฏิบัติไปสู่ความพอดี หรือการพบดุลยภาพของชีวิต เกิดความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการดำเนินชีวิต 
ของบุคคล ร่วมกับสภาพแวดล้อม เพ่ือมุ่งสู่การทำตนให้มีความสุข รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจตนเอง ไมพ่ึ่งพาอาศัยวัตถุ 
เป็นแนวทางสู่การพัฒนาชีวิตที่ยั่งยืน ทำให้เกิดการพัฒนาตนตามแนวพุทธธรรม ซึ่งมอีงค์ประกอบหลัก 3 ประการ 
คือ (1) ทมะ คือ การรู้จักฝึกฝนใจให้เข้มแข็ง สามารถควบคุมตนเองและต้านทานความเคยชินที่ไม่ดี ไม่ปล่อยให้
กิเลสรบกวนและชักจูงไปในทางที่ผิด การพัฒนาตนเองให้เจริญก้าวหน้าด้วยการทำความดี (2) สิกขา คือ การ
เรียนรู้ที่ทำให้เกิดความรู้แจ้ง เห็นคุณค่าและใช้ประโยชน์จากสิ่งต่าง ๆ มองทุกอย่างเป็นบทเรียนเพ่ือการปรับปรุง
และพัฒนาตัวเอง ถือเป็นกระบวนการฝึกฝนชีวิตหรือที่เรียกว่า ไตรสิกขา (3) ภาวนา คือ การพัฒนาในด้านต่าง ๆ 
ได้แก่ กายภาวนา ศีลภาวนา และปัญญาภาวนา ซึ่งสอดคล้องกับการเจริญเติบโตทางร่างกาย สังคม อารมณ์ และ
สติปัญญา ในยุคของการเปลี่ยนผ่านสู่ความปกติใหม่ หรือ New Normal การน้อมนำหลักธรรมคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาเข้ามาใช้ในการดำรงชีวิตเป็นสิ่งสำคัญ ช่วยให้ดำรงชีวิตอย่างปลอดภัย มีความสุขในการอยู่ร่วมกับ
ผู้อื่น และทำให้สังคมเกิดความสงบสุขพร้อมกับการพัฒนาที่ยั่งยืน 

การพัฒนาที่ยั่งยืนมุ่งพัฒนาคนครบทุกส่วน (Whole) ไม่มีการพัฒนาคนแบบแยกส่วนอีกต่อไป ข้อนี้ไปกัน
ได้กับคำสอนในพระพุทธศาสนา ที่ถือว่ามนุษย์เป็นตัวตั้งของการพัฒนา ดังคำกล่าวที่ว่า “พัฒนาชาติให้เริ่ม ที่
ประชาชน พัฒนาคนให้เริ ่มที่ใจ จะพัฒนาอะไรให้เริ ่มที่ตัวเราเองก่อน” พระพุทธศาสนาเรียก การพัฒนาว่า 
“ภาวนา” หมายถึงการพัฒนาคน แบบองค์รวมเช่นกัน คือไม่มีการแยกส่วนในการพัฒนาคน นั่นคือ คนต้องได้รับ
การพัฒนาให้ครบทั้ง 4 ด้าน ดังต่อไปนี้ 

1. กายภาวนา หมายถึง การพัฒนาด้าน กายภาพท้ังด้านเศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อม  



 Buddhist Psychology Journal Vol. 10 No. 5 (September-October 2025)  

 

810 

2. ศีลภาวนา หมายถึง การพัฒนาทางสังคม ที่ส่งเสริมให้คนอยู่ร่วมกันอย่างสันติ  
3. จิตตภาวนา หมายถึง การพัฒนาทางจิตใจ ที่ทำให้คนมีคุณธรรม และความสุข  
4. ปัญญาภาวนา หมายถึง การพัฒนาด้านสติปัญญาที ่หยั ่งร ู ้ความเชื ่อมโยงของ สรรพสิ ่งตาม

หลักปฏิจจสมุปบาทแล้วเกิด กรุณา คือ ความสงสารอันเป็นพ้ืนฐาน ของสันติภาพ และการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
จากคำกล่าวเรื่องการพัฒนาที่ยั่งยืนของ ท่านพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต)ไว้ว่า การพัฒนาที่ยั่งยืน

จะต้องเป็นการพัฒนาแบบองค์รวม คือ การพัฒนาด้านเศรษฐกิจ ด้านสังคม และด้านสิ่งแวดล้อม ไปด้วยกัน  
และเกิดความสมดุลกันโดยมีการพัฒนาคนเป็นฐานของการพัฒนาทั้งหมด การศึกษาเป็นสิ่งที่จะทำให้การพัฒนา
แบบองค์รวมนี้สำเร็จ ดังนั้นวัดไทยจึงมีโอกาสจะร่วมเป็นส่วนหนึ่ง และมีบทบาทในการพัฒนาคนให้สมบูรณ์พร้อม 
3 ด้าน คือ ด้านพฤติกรรม ด้านจิตใจ และด้านปัญญา จะเป็นตัวช่วยขัดเกลาคนให้ลดกิเลส 3 อย่าง อันได้แก่ 
ตัณหา มานะ  และทิฏฐิ ที่เป็นอุปสรรคของการพัฒนาที่ยั่งยืน ช่วยส่งเสริมในการบรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่
ยั่งยืน (SDGs) ของสหประชาชาติ และส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืนของประเทศไทย  
 
References 
Achavanantakul, S. (2013). Sustainable business. Retrieved April 20, 2024, from 

https://bit.ly/3pierQV 
Meesunthorn, D. (2021). The relationship between the temple and the community: A case study 

of the fictitious temple and the fictitious community (Master’s thesis). National Institute 
of Development Administration. 

Noppanatwasakorn, R. (2019). Civil society process “Bowon”: The main principle in developing 
sustainability communities. Bangkok: Office of the National Security Council. 

Pankaew, A. (2018). National strategy: King Prajadhipok's Institute. Retrieved January 2024, from 
http://wiki.kpi.ac.th/index.php?title=National_strategy 

Phinijphuwadon, K. (2016). Sustainable development (Research report). Bangkok: International 
Institute for Trade and Development (Public Organization). 

Phrakru Sangkharak Chakkrit Phuripanyo. (2016). Developing temples as learning resources for the 
community. Journal of MCU Social Development, 4(2), 45–57. 

Phra Thammakittiwong (Thongdee Suratecho). (2008). Temples that meet the needs of the 
community. Bangkok: Office of the National Education Commission. 

Sathong, P. (2019). The role of temples in society moving forward in the 21st decade (Master’s 
thesis). Silpakorn University.  

Somdet Phutthakosajarn (P. O. Payutto). (2020). Sustainable development (21st ed.). Nakhon 
Pathom: Wat Yan Wesakawan.  

Suan Kaew Foundation. (2021). Social project. Retrieved September 2023, from 
https://www.kanlayano.org/home/Projects/index.php 

Udomsilpa, A. (2013). Developing a temple management model (Doctoral dissertation), Rajabhat 
University.  

Yaemsrikaew, K. (2015). Management of cooperation of houses, temples, schools (Master’s 
thesis), Silpakorn University. 

 

https://bit.ly/3pierQV

