
อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่ปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนา 
Influence of Lankavamsa Buddhism Appearing in Lanna Buddhist art 

 
พระพงษ์ระวี โหลิมชยโชติกุล (อุตฺตรภทฺโท) 

PhraPongravee Holimchayachotikul (Uttarapaddho) 
มหาวิทยาลยัมหามกุฎราชวิทยาลยั วิทยาเขตล้านนา 

Mahamakut Buddhist University Lanna Campus, Thailand 
Corresponding Author E-mail: uttarapaddho@gmail.com 

 
Retrieved: September 30, 2023;  Revised: June 28, 2024;  Accepted: June 29, 2024 

 

บทคัดย่อ 
ดุษฎีนิพนธ์นี้ มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาพุทธศาสนาลังกาวงศ์ 2) เพ่ือศึกษางาน

พุทธศิลปกรรมล้านนา 3) เพื่อวิเคราะห์อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่ปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนา 
4) เพ่ือเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับอิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่ปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนา การวิจัยนี้
เป็นกาวิจัยเชิงคุณภาพซึ่งเน้นการวิจัยเชิงเอกสารด้วยการศึกษาพหุศาสตร์ทั้งพุทธศาสนา ประวัติศาสตร์ศิลปะ 
และศิลปกรรมล้านนา วิเคราะห์ข้อมูลเชิงเปรียบเทียบแล้วจึงสังเคราะห์องค์ความรู้ที่เกี่ยวรูปแบบงานพุทธ
ศิลปกรรมล้านนาที่รับอิทธิพลจากพุทธศาสนาลังกาวงศ์ ผลการวิจัยพบว่า พุทธศาสนาลังกาวงศ์เข้ามาสู่ใน
ดินแดนล้านนาหลายระลอก ตั้งแต่สมัยเริ่มก่อตั้งอาณาจักร และช่วงที่อาณาจักรล้านนามีความรุ่งเรืองสูงสุด
ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 ความเจริญดังกล่าวแสดงออกผ่านงานพุทธศิลปกรรมล้านนาเจริญถึงขีดสุดเช่นกัน 
ทั้งด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม ต่างล้วนได้รับอิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์เป็นแบบแผน 
คติ ในการสร้างสรรงานพุทธศิลปกรรม ในด้านสถาปัตยกรรมมีผลตั้งแต่ในส่วนของผังอาราม วิธีการสถาปนา
เจดีย์ รูปทรงเจดีย์ ในส่วนของจารีตการสร้างความศักดิ์สิทธิ์ของพุทธสถานและปูชนียวัตถุ ล้านนาก็รับคติจาก
ตำนานพวกวังสปกรณ์ของลังกาเช่นกัน ในด้านประติมากรรมพบว่ามีรูปแบบพุทธปฏิมาล้านนาที่รับอิทธิพล
ลังกา มีลักษณะโดดเด่นจากหมวดอื่น โดยมีความสัมพันธ์กับสัดส่วนของพระปฏิมาในลังกาทวีป ในด้าน
จิตรกรรมล้านนาก็เช่นกัน อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ส่งผลต่อพุทธศิลปกรรมล้านนาจนเกิดกระบวนการ
สร้างสรรค์ ผ่านภูมิปัญญาวิถีล้านนาที่เป็นดุจดั่งหม้อหลอมรวมวัฒนธรรม จนปรับให้เป็นเอกลักษณ์เด่นของ
งานศิลปกรรมล้านนาสกุลลังกาวงศ์ 
 
คำสำคัญ: พุทธศาสนาลังกาวงศ์; พุทธศิลปกรรมล้านนา; ยุคทองล้านนา 
 
Abstract 

The objectives of this doctoral thesis were (1) to investigate the history of Lankavamsa 
Buddhism, (2) to examine Lanna Buddhist art, (3) to analyze the influence of Lankavamsa 
Buddhism, and (4) to present evidence regarding the influence of Lankavamsa Buddhism on 
Lanna art. This thesis is a piece of qualitative research focused on documentary research by 
examining multidisciplinary studies of Buddhism, art history, and Lanna art. The information 
about Lanna's artistic style was analyzed and synthesized using comparative data. The findings 



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

274 

indicated that Lankavamsa Buddhism was introduced to the Lanna region through many 
instances, spanning from the establishment of the empire until Lanna Buddhist art reached its 
pinnacle of development during the 21st century, influenced by Lankavamsa Buddhism. The 
architecture method used in constructing the chedi, the form of the chedi, and the design of 
Lanna Buddha statues distinguish them from those of other Lannan historical periods. A 
relation between the shape and proportions of the Lankan statue clearly distinguishes the 
characteristics of Lanna Buddhist art that Lankavamsa Buddhism influenced from those of 
other art forms. As a result of undergoing the creative process, Lanna's way of life was modified 
until it became a distinguishing characteristic of Lanna's art. 
 
Keywords: Lankavamsa Buddhism; Lanna Buddhist art; Lanna Golden Age 
 
บทนำ 

คติความเชื่อในพุทธศาสนาลังกาวงศ์ อันเป็นนิกายที่ได้รับการอุปถัมภ์โดยพระมหากษัตริย์ล้านนา 
ย่อมมีส่วนเป็นเครื่องกำหนดในการสร้างสรรค์งานพุทธศิลปกรรมล้านนาอย่างปฏิเสธมิได้ นอกจากนี้ใน
อาณาจักรร่วมสมัยใกล้เคียงกับล้านนา เช่น พุกาม รามัญ สุโขทัย ก็ล้วนมีความนิยมในพุทธศาสนาลังกาวงศ์
เช่นเดียวกันกับล้านนา มโนทัศน์ของชนชั้นปกครองเมื่อกว่าหกร้อยปีก่อน ยกย่องศรีลังกาเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ 
พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์เป็นตัวแทนความเดิมแท้ บริสุทธิ์ยิ่งกว่าพระพุทธศาสนาที่อินเดีย อาจเป็นเพราะใน
ช่วงเวลานั้น พุทธศาสนาหายไปจากดินแดนพุทธภูมิแล้วโดยสงครามมุสลิม ดินแดนสังเวชนียสถาน และศาสน
สถานสำคัญในอินเดียเหนือ จึงเลือนรางไปจากความทรงจำของชนชั้นปกครองเมื่อกว่าหกร้อยปีก่อนไม่เด่นชัด
เท่าลังกาทวีปซึ่งเวลานั้นยังมีพระพุทธศาสนามั่นคงมาตลอด   

ความรุ่งเรืองของศาสนธรรมและศาสนวัตถุเป็นสิ่งที่ดำรงอยู่คู่กัน การกระทำบุญกิริยาโดยการสร้าง
พุทธศิลปกรรมจึงไม่เป็นเพียงแต่พยานวัตุถุแห่งศรัทธาเท่านั้น หากเป็นเครื่องชี้วัดความเจริญรุ่งเรืองของ
อาณาจักร แสดงถึงอิทธิพลแนวคิด คติประเพณี และรูปแบบศิลปกรรมที่เกี่ยวข้องนับเป็นภูมิปัญญาที่แฝงอยู่
ในงานพุทธศิลปกรรมเหล่านี้  โดยในเขตเทศบาลเมืองเชียงใหม่ รวมพื้นที่ชั้นในคูเมืองสี่เหลี่ยม และชั้นนอก 
ปรากฏมีวัดที่มีพระภิกษุจำพรรษาอยู่ 84 วัด และวัดร้างอีก 72 วัด เราจึงพบมรดกพุทธศิลปกรรม อาทิเช่น 
พระเจดีย์ วิหาร พระพุทธปฏิมาโบราณ และเครื่องพุทธบูชาต่างๆเป็นจำนวนมาก ดังนั้น การวิจัยศึกษา
อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์กับงานพุทธศิลปกรรมล้านนานี้ ศึกษารูปแบบและลักษณะเด่นของพุทธศาสนา
ลังกาวงศ์ที่ปรากฎในจารีตและงานพุทธศิลปกรรมล้านนา อีกทั้งศึกษาพัฒนาการของจารีตและงานพุทธ
ศิลปกรรมล้านนาที่ได้รับอิทธิพลจากพุทธศาสนาลังกาวงศ์และท้ายสุดเพื่อวิเคราะห์คุณค่า โลกทัศน์ล้านนา
ผ่านอิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่ปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนา เพื่อก่อเกิดประโยชน์ในการวิจัยที่จะ
แตกแขนงอื่นออกไป ไม่ว่าจะเป็นประโยชน์ด้านประวัติศาสตร์ จากข้อมูลจารึกที่ฐานพระปฏิ มา จะช่วยเติม
เต็มข้อมูลจากเนื้อความตำนานพื้นเมือง หรือในด้านรูปแบบศิลปกรรม ที่สามารถเห็นความเชื่อมโยงระหว่าง
ล้านนา ปาละ พุกาม ลังกา จีน เขมร อยุธยา และสุโขทัย ผ่านงานพุทธศิลปกรรม พุทธปฏิมาหลากหลาย
รูปแบบที่พบ ในด้านความรุ่งเรืองของโลหะกรรม กรรมวิธีเชิงช่างในการหล่อพระปฏิ มาแบบแสนแส้ หรือ
แม้กระทั่งวัสดุที่หลากหลายที่นำมาสร้างพระปฏิมา ในด้านคติความเชื่อที่แฝงอยู่ในการสร้าง ทั้งคติศาสนาผี
ดั้งเดิม และพุทธศาสนาแบบล้านนา ที่ปรับตัวแตกต่างจากพุทธดั้งเดิม มีการผสานความเชื่อท้องถิ่นลงไปด้วย 
ซึ่งการศึกษาพุทธศิลปกรรมผ่านมุมมองโลกทัศของพุทธศาสนาลังกาวงศ์นี้ จะช่วยเป็นกุญแจไขความเข้าใจ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

275 

ภาพสังคมล้านนาได้อีกในมิติหนึ่ง เชื่อมโยงให้เห็นมรดกวัฒนธรรม ภูมิปัญญาอันล้ำค่าผ่านงานพุทธศิลปกรรม
ผ่านมุมมองโลกทัศของพุทธศาสนาลังกาวงศ์อย่างล้านนา 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาพุทธศาสนาลังกาวงศ์ 
2. เพ่ือศึกษางานพุทธศิลปกรรมล้านนายุคอง 
3. เพ่ือวิเคราะห์อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ท่ีปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนา 
 

สมมติฐานการวิจัย  
ความนิยมพุทธศาสนาจากลังกาทวีปว่าเป็นพุทธศาสนาบริสุทธิ์เดิมแท้ อาจส่งผลต่อกระบวนการ 

แนวคิดการสร้างสรรค์งานพุทธศิลปกรรมล้านนาในช่วงยุคทอง แต่กระนั้นอิทธิพลรูปแบบศิลปกรรมจาก
อาณาจักรข้างเคียงก็อาจส่งผลต่อการแสดงออกงานพุทธศิลปกรรมล้านนาในช่วงสมัยนั้นเช่นกัน  
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้ เป็นเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ด้วยการศึกษาพหุศาสตร์ ทั้งพุทธ
ศาสนา ประวัติศาสตร์ และศิลปกรรม โดยมีขั้นตอนการวิจัยดังนี้             

1) ตั้งข้อสังเกต ตั้งคำถามวิจัย ทบทวนวรรณกรรม สืบค้นข้อมูลเอกสารชั้นต้น คัดแยกข้อมูลตาม
ประเด็น ตามกระบวนระเบียบวิธีวิจัย และแนวทางการใช้ข้อมูล ทำการปริวรรตพับสาต้นฉบับในส่วนที่
เกี่ยวข้อง เรียบเรียงข้อมูล สรุปเนื้อหาที่ได้จากเอกสารชั้นต้นเพื่อเปิดพื้นประเด็นที่วิเคราะห์สำหรับข้อมูลใหม่
ที่พบ 

2) รวบรวมข้อมูลเอกสารหลักฐานชั้นต้น พงศาวดาร ตำนาน จารึกและหลักฐานชั้นรอง เช่น รายงาน
วิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง จัดจำแนกประเภทของข้อมูลกลุ่ม เพ่ือให้ง่ายต่อการกำหนดแนวทางการทำงานต่อไป 

3) รวบรวมข้อมูล งานศิลปกรรมล้านนา ทั้งด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรมที่
เกี่ยวข้องกับคตินิกายลังกาวงศ์ เพ่ือที่จะวิเคราะห์ร่วมกับข้อมูลส่วนตำนาน พงศาวดาร 

4) จำแนกจัดกลุ่มข้อมูลดิบ วางโครงเรื่องเพื่อทำการวิเคราะห์ สังเคราะห์ข้อมูล การศึกษาบริบท
ภายนอก คือรูปแบบทางสถาปัตยกรรมศิลปกรรม และบริบทภายในคือคติ จารีต โดยวิเคราะห์ร่วมกับข้อมูล
หลักฐานทางประวัติศาสตร์ อีกทั้งเอกสารชั้นต้นคัมภีร์ในพุทธศาสนา ซึ่งมักจะสอดแทรกประเด็นต่าง ๆ 
เป็นข้อมูลที่ช่วยให้ความกระจ่างกับประเด็นการศึกษา 

5) ทำการวิเคราะห์ สังเคราะห์ข้อมูล ทั ้งด้านคติแนวคิดและรูปแบบศิลปกรรม วิเคราะห์ถึง
ความสัมพันธ์ของคติกระบวนทัศน์บริบทผ่านจาก ตำนานล้านนาสายลังกาวงศ์ต่าง ๆ อาทิเช่น ชินกาลมาลี
ปกรณ์ มูลศาสนา ตำนานพื้นเมืองเชียงใหม่ ซึ่งจะยังให้เข้าใจภาพบริบทร่วมสมัยนั้น 

6) สรุปผลการศึกษา โดยอธิบายประเด็นการศึกษา โดยเชื ่อมโยงหลักฐานทางประวัติศาสตร์ 
โบราณคด ีคติพุทธศาสนาลังกาวงศ์ กับงานพุทธศิลปกรรมล้านนา 
 
 
 
 



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

276 

ผลการวิจัย 
ความเป็นมาพุทธศาสนาลังกาวงศ์พุทธศาสนาในดินแดนล้านนามีรากฐานมาจากลังกาทวีป โดยแบบ

แผนพุทธศาสนาในลังกาทวีปผ่านการวิวัฒน์ตามเหตุปัจจัยต่างๆมากมาย ทั้งความขัดแย้งของทั้งสามนิกาย
(มหาวิหาร อภัยคีรีวิหาร เชตวันวิหาร) จนกระท่ังถึงการสังคายนา ผสานนิกายโดยพระเจ้าปรากรมพาหุ ทำให้
พุทธศาสนาอย่างลังกาวงศ์ มีความผสมผสานทั้งเถรวาท และมันตรยานในตัวเองอย่างกลมกลืน พุทธศาสนา
ลัทธิลังกาวงศ์ที่เผยแพร่ในล้านนาเกิดขึ้นในลังกาทวีปซึ่งน่าจะเป็นรูปแบบพุทธศาสนาหลังการสังคายทั้งสาม
นิกายแล้ว เกิดเป็นเอกลักษณ์แบบพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ มีความเจริญรุ่งเรืองและตั้งมั่นอย่างมั่นคงอยู่ใน
ดินแดนล้านนา สืบมาจนทุกวันนี้ รัฐตอนในทวีปบริเวณดินแดนสุวรรณภูมิอย่างอาณาจักรล้านนามีการ
ความสัมพันธ์ด้านพุทธศาสนากันมาอย่างยาวนานกับลังกาทวีป ก่อนหน้าพุทธศตวรรษที่ 18 พบว่ามี
ความสัมพันธ์ทางด้านการค้าการพาณิช วิทยาการการถลุงเหล็กโลหะกรรม และศาสนาความเชื่อระหว่างกัน
มาแล้วจากหลักฐานจำพวก จนกระทั่งราวพุทธศตวรรษที่ 18-19 อันเป็นระยะเวลาที่อำนาจของขอมและ
พุกามหรี ่แสงลง กลุ ่มชนในดินแดนสุวรรณภูมิและรัฐตอนในทวีป ได้ก่อตัว เกิดบ้านเมืองนครรัฐต่าง ๆ 
ขึ้น ช่วงเวลานี้ปรากฎหลักฐานชัดเจนว่าพุทธศาสนาจากลังกาได้เป็นแกนความเชื่อหลักของนครรัฐ บ้านเมือง
เหล่านี้รวมถึงล้านนา ด้วยภาพของลังกาทวีปที่เป็นศูนย์กลางความรุ่งเรืองของพุทธศาสนา ส่งผลให้เกิดความ
นิยมการเดินทางไปสืบศาสนายังดินแดนลังกา พุทธศาสนาลังกาวงศ์ส่งผลก่อเกิดพัฒนาการภายในรัฐขึ้นโดย
การผสมผสานกับประเพณีความเชื่อดั้งเดิมของแต่ละพื้นที่ ทำให้ดินแดนอาณาจักรล้านนาเป็นสถานที่ที่พุทธ
ศาสนาอย่างลังกาวงศเ์จริญรุ่งเรือง ไม่ยิ่งหย่อนไปกว่าดินแดนอ่ืน เห็นได้จากศาสนธรรม ศาสนวัตถุท่ีหลงเหลือ
หลักฐานมาจนถึงปัจจุบันในยุคสมัยพญามังรายสร้างอาณาจักรล้านนา ซึ่งแต่เดิมนักวิชาการมักกล่าวว่าใน
ระยะนั้นเป็นพุทธศาสนานิกายพื้นเมืองเดิม มีความเกี่ยวข้องกับมหายานมันตรยานสืบเนื่องจากวัฒนธรรม
ลพบุรีที่พระนางจามเทวีนำขึ้นมาสู่หริภุญชัย แต่ก็ได้ปรากฎหลักฐานการไปจาริกแสวงบุญที่ลังกาทวีปโดยพระ
มหากัสปะเถระ เช่นที่ในยุคก่อตั้งเมืองเชียงใหม่ พญามังรายได้ฝากทองคำเปลวให้พระมหาเถรกัสสปะไปบูชา
โพธิลังกา และได้นำหน่อพระศรีมหาโพธิจากลังกาทวีปมาปลูกในดินแดนล้านนา พญามังรายให้ปลูกพีชะไม้
มหาโพธิ์นั้นแทนไม้เดื่อไม้หมายเมืองที่ตายลง มีการทับซ้อนผสมผสานคติการบูชาพระธาตุ พระปฏิมา และต้น
โพธิ์เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ตามพื้นฐานความเชื่อในการกราบไหว้บูชาและบนบานสิ่งเหนือธรรมชาติทั้งปวง  หรือ
ศาสนาผีนั้นเอง พุทธศาสนาช่วงต้นของล้านนา มีความผสมผสานทั้งความเชื่อดั้งเดิมคือศาสนาผี พุทธแบบ
มันตรยานที่ปนเปมาในนิกายเดิม และมาจากพุกาม และพุทธเถรวาทสายลังกาวงศ์ มีความผสมผสานกันใน
ตั้งแต่ยุคเริ่มอาณาจักรแล้ว กาลต่อมาสมัยพญากือนา พระองค์ได้อัญเชิญพุทธศาสนานิกายลังกาวงศ์จาก
สุโขทัยสู่เชียงใหม่ ด้วยเชื่อว่าเป็นวงศ์บริสุทธิ์กระทำสังฆกรรมถูกต้องมาตั้งแต่โบราณ พญากือนาต้องการค้ำชู
พระศาสนา ซึ่งเป็นภารกิจหนึ่งของความเป็นธรรมกิราช พระองค์จึงแสวงหารูปแบบนิกายที่เชื่อว่าตรงต้องตาม
พระวินัย จึงสืบเสาะได้พุทธศาสนาลังกาวงศ์จากสุโขทัย ซึ่งนิกายนี้มีที่มาจากพระสงฆ์ลังกาวงศ์ในเมืองมอญ 
พระสุมนะเถระขึ้นมาสืบศาสนาที่นครเชียงใหม่พร้อมกับพระบรมธาตุที่ขุดได้ที่เมืองบางขลัง เมื่อครั้งที่มหา
สุมนะเถรท่านพักรั้งที่นครลำพูน เพ่ือบวชแปลงนิกายเดิม พญากือนาก็ได้สร้างวัดพระยืน ตามคติพระอัฎฐารส 
ซึ่งเป็นที่นิยมในลังกาวงศ์สายสุโขทัย แต่ตัวเจติยวิหารนั้น ยังมีคติกลิ่นอายของสถาปัตยกรรมพุกาม -ปาละ 
ซึ่งอาจเป็นภาพแทนนัยยะการผสานนิกายพื้นเมืองเดิมกับนิกายลังกาวงศ์ที่รับมา ต่อมาเมื่อบวชแปลงมั่นคงดี
แล้ว พระมหาสุมนะได้รับพระราชทานที่สวนดอกไม้ ด้วยว่าพระสุมนเถระอัญเชิญพระธาตุที่ขุดได้ตามนิมิตจาก
เมืองบางขลังมาด้วย พญากืนาจึงสร้างวัดบุปผารามสร้างเจดีย์บรรจุพระบรมธาตุที่วัดบุปผารามกับวัดพระบรม
ธาตุดอยสุเทพ ก่อเกิดเป็นนิกายสวนดอก นับเป็นเจดีย์ช้างล้อมองค์แรกที่มีความเกี่ยวเนื่องกับรูปแบบ
ศิลปกรรมลังกาวงศ์ที่เด่นชัดในดินแดนล้านนา ดังนั้น ชาวล้านนาให้การยอมรับแบบแผนพุทธศาสนาจากศรี



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

277 

ลังกาไม่เพียงแต่ขนบธรรมเนียมประเพณีที่เป็นพิธีกรรม เท่านั้น หากแต่ศิลปกรรมหรือพุทธศิลป์ก็ได้รับผล
โดยตรงจากแนวคิดนี้เกิดขึ้น จากมุมมองว่าศรีลังกาเป็นศูนย์กลางของพุทธศาสนาบริสุทธิ์  แล้วพญากือนาทรง
สนับสนุนพระภิกษุจากเมืองต่างๆ เช่น เชียงแสน เชียงตุง ให้เดินทางมาศึกษาพุทธศาสนาที่วัดบุปผารามเรยีก
กันว่านิกายสวนดอกหรือบุปผาวาสีคณะ หรือนิกายรามัญวงศ ์แยกนามจากนิกายดั่งเดิมที่สืบมาจากหริภุญไชย 
แต่กระนั้น รูปแบบบางประการของพระสถูปสวนดอกก็มีความเกี่ยวเนื่องกับศิลปกรรมมอญ อันเป็นแหล่งต้น
กำเนิดของสายนิกายสวนดอก ต่อมา ในช่วงปลายรัชสมัยพญาสามฝั่งแกน เมื่อนิกายสวนดอกเจริญขึ้น ก็เริ่มมี
การโจทก์ข้อวัตรปฏิบัติว่าหย่อนยาน พระสงฆ์หัวก้าวหน้าอีกกลุ่มจึงได้เดินทางไปศึกษา สืบศาสนาที่ลังกาทวีป 
เพ่ือปรับปรุงแนวทางปฏิบัติให้ชัดเจนขึ้น เมือกลุ่มพระญาณคัมภีร์กลับมาเชียงใหม่ ก็ได้ตั้งสำนักป่าแดง หรือที่
นิยมเรียกกันว่านิกายลังกาวงศ์ใหม่ เกิดวิวาทะกันหลายครั ้ง จนเริ ่มสงบลงตัวภายหลังการสังคายนา
พระไตรปิฎก เมื่อ พ.ศ. 2020 ที่วัดมหาโพธารามโดยการอุปถัมภ์ของพญาติโลกราช แต่นั้นมา อาณาจักร
ล้านนาจึงปรากฏมีพุทธศาสนาสามนิกาย คือนิกายพื้นเมืองเดิมสืบเนื่องมาแต่หริภุญชัย นิกายสวนดอกสืบมา
แต่สุโขทัย และนิกายป่าแดงสืบมาแต่ลังกาทวีป 

ในด้านตำนานพระปฏิมาและพระธาตุในล้านนากับคติลังกาวงศ์ ชาวล้านนามีความเชื่อเรื่องอภินิหาร 
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ด้วยความเชื่อในคติธรรมที่ว่า ถ้าผู้ใดสร้างพระพุทธรูปไว้กราบไหว้บูชา คือการได้ค้ำชูพุทธศาสนา 
5000 ปีและเป็นที่สักการะได้รับความนับถือของมวลมนุษย์และเหล่าเทวดา คติความเชื่อการสร้างพระพุทธรูป
ในล้านนา ยังปรากฏคัมภีร์อานิสงส์ (ผลบุญตอบสนองที่ยิ่งใหญ่) หลายสำนวน ผู้เรียบเรียงขอสรุปแก่นสาระว่า 
เมื่อใช้วัสดุ ชนิดใดสร้างพระเจ้า แล้วจะได้อานิสงส์เป็นอย่างไร (บางคัมภีร์นับระยะเวลาที่เสวยผล บุญเป็น
จำนวนกัป ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยทองคำแม้ปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้าก็อาจสำเร็จตามความปรารถนานี้คือ
แรงบันดาลใจ หรือ ความปรารถนาผลอันยิ่งใหญ่ ในอนาคต ผลักดันให้พุทธศาสนิกชนเป็นเจ้าภาพสร้าง หรือ 
ร่วมกันสร้างพระพุทธรูป นับตั้งแต่อดีตมาจวบปัจจุบัน ส่งผลต่อกระบวนการสร้างพระปฏิมาด้วยกรรมวิธีและ
วัสดุพิเศษ ก่อเกิดตำนานพระปฏิมาสำคัญองค์อ่ืนๆ อาทิ พระแก้วขาว พระแซกคำ พระเจ้านั่งดิน พระศิลาเจ้า 
พระสิขี พระเจ้าเสลี่ยมหวาน เป็นต้นล้วนมีขนบการรจนาตำนานเช่นเดียวกับคัมภีร์ทาฐาธาตุวงศ์ของลังกา 
โดยมักกล่าวถึงความเกี่ยวเนื่องกับพระพุทธเจ้า คล้ายความในตำนานพระเจ้าเลียบโลก กล่าวคือเสด็จมาโปรด
สัตว์ ทรมานยักษ์ ลั๊วะ ซึ่งเป็นตัวแทนของชนพื้นถิ่นให้ละมิจจาทิฐิ ให้รับศีล 5 กระทำภัตตกิจ แล้วประทาน
พระเกศาธาตุ รอยพุทธพระบาท หรือเครื่องระลึกอย่างอ่ืน แล้วประทานพุทธทำนายสัณฐานบ้านเมือง ทำนาย
ต่อไปว่าเมื่อปรินิพพานแล้ว พระบรมธาตุจะมีผู้นำมาประดิษฐานในพระเจดีย์ หรือพระปฏิมาในบ้านเมืองนี้ 
ตำนานพระปฏิมาศักดิ์สิทธิ์ ย่อมมีการสร้างสรรค์ด้วยวิธีกรรม หรือวัสดุที่วิจิตรพิสดารกว่าปกติ ดังเช่นพระแก้ว
อมรกต พระแก้วจันทรัตน์ พระสิหิงค์ พระศิลา ย่อมมีความเกี่ยวข้องกับพระอินทร์ และวิสณุกรรมเทวบุตร
เสมอ บางตำนานยังโยงความไปถึงพญาอโศกธรรมมิกราช ตำนานเหล่านี้ย่อมสร้างขึ้นเพื่อศักดิ์ และสิทธิ์ของ
พระปฏิมาเป็นเครื่องรับรองบุญญาธิการ อานุภาพบารมีของผู้ครอบครองนครสัณฐานที่นั้น  
 

 

 

 

 



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

278 

ตารางท่ี 1 ตารางเปรียบเทียบข้อมูลที่พบจากตำนานพระธาตุสำคัญในล้านนา 

 

งานพุทธศิลปกรรมมีความหลายหลายเนื ่องจากดินแดนล้านนามีที ่ต ั ้งชัยภูมิที ่เป็นจุดรับและ
แลกเปลี่ยนอารยธรรมดินแดนข้างเคียงต่างๆที่มากับการค้า การศาสนา จึงมีการรับรูปแบบและแนวคิดทาง
ศิลปกรรมมาปรับใช้จนเป็นลักษณะเด่นของงานศิลปกรรมล้านนาเองซึ่งผลิบานอย่างเต็มที่ในช่วงพุทธศตวรรษ
ที่ 21 ซึ่งแนวคิดแบบนิกายลังกาวงศ์ ก็เป็นแนวคิดหนึ่งที่มีผลต่อการรังสรรค์งานศิลปกรรมล้านนาทั้งด้าน
สถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรมอย่างมากอีกด้วย ปูชนียวัตถุที่ได้รับจากการสืบศาสนา ไม่ว่า
จะป็นต้นพระศรีมหาโพธิ พระบรมธาตุ และพระพุทธปฏิมา ย่อมก่อให้เกิดความจำเป็นที่จะต้องสร้างงาน
สภาปัตยกรรมเฉพาะ เพื่อประดิษฐานสิ่งเหล่านี้ ด้วยความเป็นนิกายลังกาวงศ์ ที่สืบศาสนามาแต่ลังกาทวีป  
จึงมีระบบคิด วินัย และข้อปลีกย่อยแตกต่างจากนิกายเดิม จึงทำให้งานสถาปัตยกรรมเหล่านี้มีความเฉพาะตัว
ขึ้นมากด้วย ไม่ว่าจะเป็นกลุ่มสถาปัตยกรรมขนาดใหญ่อย่างวัด พระธาตุเจดีย์ อุโบสถ และสิ่งก่อสร้างต่าง ๆ
ล้วนนมีนัยยะแฝงตามคติลังกาวงศ์ปรากฎอยู่การสร้างสรรค์งานพุทธศิลปกรรมขนาดใหญ่ เช่นพระธาตุเจดีย์
หลวงตั้งแต่รัชสมัยพญาแสนเมืองมา ก็เป็นเครื่องชี้วัดความรุ่งเรืองของอาณาจักรนี้ได้เป็นอย่าง นอกจากนั้นยัง
พบว่าพุทธสถานปูชนียวัตถุต่างๆในล้านนาจึงมักมีตำนานมาเกี่ยวข้อง ซึ่งรับแนวคิดอย่างลังกาวงศ์ ในส่วน
คัมภีร์ถูปวงศ์ และพงศาวดารมหาวงศ์ ความในตำนานพระบาท พระธาตุ พระปฏิมามัก กล่าวคือเสด็จมาโปรด



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

279 

สัตว์ทรมานยักษ์ ลั๊วะ ซึ่งเป็นตัวแทนของชนพื้นถิ่นให้ละมิจจาทิฐิให้รับศีล 5 กระทำภัตตกิจ แล้วประทานพระ
เกศาธาตุ รอยพุทธพระบาท หรือเครื่องระลึกอย่างอื่น แล้วประทานพุทธทำนายสัณฐานบ้านเมือง ทำนาย
ต่อไปว่าเมื่อปรินิพพานแล้ว พระบรมธาตุจะมีผู้นำมาประดิษฐานในพระเจดียหรือพระปฏิมาในบ้านเมื องนี้ 
ตำนานพระปฏิมาศักดิ์สิทธิ์ ย่อมมีการสร้างสรรค์ด้วยวิธีกรรม หรือวัสดุที่วิจิตรพิสดารกว่าปกติ ดังเช่นพระแก้ว
อมรกต พระแก้วจันทรัตน์ พระสิหิงค์ พระศิลา ย่อมมีความเกี่ยวข้องกับพระอินทร์และวิสณุกรรมเทวบุตร
เสมอ บางตำนานยังโยงความไปถึงพญาอโศกธรรมมิกราช ตำนานเหล่านี้ย่อมสร้างขึ้นเพื่อศักดิ์และสิทธิ์ของ
พระปฏิมาเป็นเครื่องรับรองบุญญาธิการอานุภาพบารมีของผู้ครอบครองหรือบ้านเมืองนครสัณฐานที่นั้น มีผล
ด้านรูปธรรมที่สื่อผ่านออกมาทางงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม จิตรกรรมและประณีตศิลป์ในศาสนา ซึ่ง
บางครั้งรูปแบบศิลปกรรมและตำนานอาจขัดแย้งกัน หากแต่สาระของการศึกษาคือกระบวนการสกัดความจริง 
นัยยะที่แฝงอยู่ในตัวงานศิลปกรรมโดยอาศัยตำนานนั้นเอง 

หลักฐานทางศิลปกรรมที่พบในดินแดนล้านนาสะท้อนให้เห็นว่า พุทธศาสนาจากศรีลังกามิได้เข้ามาแต่
หลักธรรมคำสอนและวิถีปฏิบัติ ทั่วไปเท่านั้น แต่นำเอางานช่างในศาสนาเข้ามาด้วย พระสงฆ์ที่เดินทาง ไปมา
หาสู่กันน่าจะเป็นผู้มีบทบาทมาก โดยหลักฐานเก่าสุดสืบย้อนไป ได้ไกลถึงสมัยทวารวดีเมื่อราวพุทธศตวรรษที่ 
12-13 จากนั้นจะทวี ความเข้มข้นขึ้นในช่วงพุทธศตวรรษที่ 18-19 เป็นต้นมา ซึ่งระยะ เวลานี้ได้มีน้อยใหญ่
จำนวนมากเกิดขึ้นในดินแดนไทย ได้แก่ นครศรีธรรมราช สุโขทัย ล้านนา และอยุธยาความสัมพันธ์ทางพุทธ
ศิลป์ระหว่างล้านนากับศรีลังกา ส่งผลให้เกิดความหลากหลายของงานพุทธศิลปกรรมล้านนา เมื ่อได้
ทำการศึกษาลงไปในรายละเอียดของงานพุทธศิลปกรรม ที่มีประเด็นเกี่ยวข้อง หรือได้รับอิทธิพลจากพุทธ
ศาสนาลังกาวงศ์ โดยแบ่งเป็นสามกลุ่ม คือกลุ่มแรกในหมวดของงานสถาปัตยกรรม ได้ศึกษาจากแผนผังวัด
หลวงในล้านนา วีธีการผูกสีมาสองชั้นตามคัมภีร์สมันตปาสาทิกา  วิธีการการสถาปนาสร้างธาตุเจดีย์ล้านนา
ภายใต้แนวคิดลังกาวงศ์  รูปแบบเจดีย์เหลี ่ยมแบบหริภุญชัยที ่อาจมีคตินัยยะการจำลองเกี ่ยวเนื่องกับ
โพธิบัลลังก์ก่อนวัดเจ็ดยอด มหาเจติยหลวงในฐานะโพธิพฤกษ์เจดีย์อันเป็นศูนย์กลางจักรวาลของล้านนา เจดีย์
ทรงปราสาทที่มีช้างล้อมการผสานอิทธิพลปาละ-พุกามกับศิลปกรรมลังกาวงศ์สัตตมหาสถานกับนัยยะนพีสี
เชียงใหม่ดุจสายดือทวีป และท้ายสุดเจดีย์ปล่องความเชื่อมโยงลังกาวงศ์สายสุโขทัย ในส่วนหมวดของงาน
ประติมากรรมและงานประณีตศิลป์ ได้ศึกษาสัดส่วนพระพุทธปฏิมาล้านนาที่เกี ่ยวเนื่องกับคติลังกาวงศ์ 
คติความเป็นมาของพุทธสีหลปฏิมากับพระแก้วอมรกต พระอัฎฐารสพระสี่อิริยาบทตามคตินิยมลังกาวงศ์
สุโขทัย  พระเจ้าทรงเครื่องความเกี่ยวเนื่องกับนิกายลังกาวงศ์ ประติมากรรมรูปบุคคลที่โพธิวิหารและลายปูน
ปั้นล้านนายุคทอง พรพุทธพิมพ์ล้านนาร่องรอยคติโพธิบูชาและภาพจำสังเวชนียสถาน ประติมากรรมเทวบุคคล
พบในกรุธาตุนิธานคติมหาวงศ์และหัวข้อสถูปใจธาตุและเครื่องพุทธบูชาตามคติลังกาวงศ์ ในส่วนของงาน
จิตรกรรม ได้ทำการศึกษา พระบาทไม้วัดพระสิงห์ซึ่งมีนัยยะสัมพันธ์กับการจำลองรอยพระพุทธบาทสุมนกูฎ
จากลังกาทวีป  จิตรกรรม อดีตพุทธกรุวัดอุโมงค์ พระบฎล้านนา จิตรกรรมเทวดาในกรุ แสนขาน ทั้งหมดนี้ที่
ทำการศกึษาล้วนปรากฎว่ามีอิทธิพลพุทธศาสนานิกายลังกาวงศ์ท้ังสิ้น 

การจัดระบบวัดในสายลังกาวงศ์นิยมมีสี่สังฆาวาสดูแลเขตพุทธาวาสกลางแบบวัดเจดีย์หลวง วัดพระ
ธาตุหริภญชัย และวัดหลวงหลายแห่งในล้านนานี้ สอดคล้องกับแบบแผนวัด(ปริเวณะ)ในศรีลังกาแบบปัพพต
วิหาร กล่าวคือพื้นที่ส่วนกลางในเขตพุทธาวาสจะมีกำแพงแก้วล้อมรอบชัดเจน ในพื้นที่นั้ นมักมีพระเจดีย์เป็น
ศูนย์กลาง มีอุโบสถ สถูป ปฏิมาฆระ และโพธิมณฑล เป็นพื้นที่สักการะสถานเพ่ือประกอบพิธีกรรมทางศาสนา 
มิใช่ที่อยู่อาศัยของภิกษุ สามเณร หรืออารามมิกชน ถัดจากเขตพุทธาวาสจะเป็นเขตสังฆาวาสซึ่งเป็นที่อยู่อาศัย
ของภิกษุสามเณร หรืออารามมิกชน มีกุฎิ เวจกุฎีศาลาหอฉัน ศาลาการเปรียญ ชันตาฆระ สระน้ำสำหรับ
อุปโภค บริโภค และอาคารอ่ืนๆ ที่จำเป็นต่อการดำรงสมณะวิสัย (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 2556) 



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

280 

 
ภาพที่ 1-3 แบบแผนวัดเจดีย์หลวง และวัดพระธาตุหริภุญชัย สี่สังฆาวาส  

เทียบกับผังศรีลังกาแบบปัพพตวิหารสมัยอนุราธปุระ ที่มา: ปรับปรุงโดยผู้เขียน (2566) 
มหาโพธิมณฑลเป็นคติแบบแผนการสร้างเจดีย์ในล้านนา ตำราการสร้างพระธาตุ และตำนานพระธาตุ 

รวมถึงหลักฐานโบราณคดีที่พบ มักเกี่ยวเนื่องกับการสถาปนามณฑลนี้ขึ้นเป็นศูนย์กลางในครรภธาตุ ด้วยเหตุ
ว่าในกลิงคโพธิชาดก อันมีมาในพระสุตตันปิฏก และคัมภีร์โลกศาสตร์หลายฉบับกล่าวถึง มหาโพธิมณฑล 
สถานที่นี้ว่า สถานที่นี้เป็น มณฑล สะดือแผ่นดิน โดยมีงานวิจัยกล่าวว่าการสร้างพระธาตุในล้านนาสะตวง 
และแผ่นยันต์สัตตมหาสถานคือก่อหลุมวางฤกษ์ไว้ 9 หลุมเป็นตารางเดียวกันเว้นหลุมทิศเหนือ ใต้ ออก ตก 
ส่วนหลุมที่มุมทะแยงให้โบกปูนให้เว้นช่องกลางไว้เพ่ือบรรจุอาหารคาวหวานและเครื่องพิธี เพ่ือการบูชาท้าวจตุ
โลกบาลจากนั้นจึงให้บรรจุพระพุทธรูปลงไปในหลุมสี่ทิศ ถวายบรรจุเครื่องพุทธบูชาต่างๆ แล้วจึงปิดผนึกหลุม
และก่อสร้างองค์พระเจดีย์ต่อไปจนถึงองค์ระฆังซึ่งจุดนี้  จีราวรรณเรียกว่าครรภธาตุ ห้องกรุพระธาตุ (จีราวร
รณ แสงเพ็ชร์, 2552) แตพั่บสาตำราการสร้างพระธาตุแบบล้านนา ไม่มีการกล่าวถึงการบรรจุอาหารคาวหวาน
เครื่องบัดพลีลงไปในหลุมวางฤกษ์เลย อาจมีการตีความสับสนระหว่างสะตวงขึ้ นท้าวทั้งสี่ อีกทั้งจีราวรรณ 
ยังให้เหตุผลการสร้างพระพุทธปฏิมากร โพธิบัลลังก์จำลองว่าอาจเป็นเพราะการหาพระบรมธาตุของจริงแท้
เป็นเรื ่องยาก จึงมีการจำลองขึ้นแทนพระบรมธาตุ การสร้างมณฑลสิ่งของจำลองดังกล่าวจึงไม่ใช่เหตุผล
คำตอบเพียงแต่ว่าพระบรมธาตุแท้เป็นของหายาก อีกทั้งการจะพิสูจน์ว่าพระบรมธาตุ พระธาตุ เป็นของ
แท้จริงไหมจากการเปิดกรุต่างๆ พบว่าสัณฐานพระธาตุก็ล้วนเป็นไปตามอรรถกถาสุมังคลาวิลาสินี การสร้าง
พระพุทธปฎิมากร โพธิบัลลังก์ โพธิพฤกษ์ทองคำจำลองเป็นปูชนียวัตถุตามแนวคิดในจำลองมงคลจักรวาล สาย
ดือทวีป เพื่อเป็นการสถาปนามณฑลศักดิ์สิทธิ์รองรับพระเจดีย์อันมีนัยยะศูนย์กลางจักรวาล ผังมณฑลสะตวง
เก้าห้องนั้น คือเป็นมหาโพธิบัลลังก์ที่รายล้อมด้วยมณฑลสัตตมหาสถาน แวดล้อมไปด้วยเครื่องมหรรฆภัณฑ์ มี
ข้อสังเกตว่าในการวางฤกษ์พระสถูปแบบลังกาใช้หินครรภบาตร ซึ่งมีความสัมพันธ์กับสะตวงขุมธาตุในลา้นนา 
ภายในครรภบาตรเป็นช่องตาตารางหรือ ยันตรคละ จำนวน 25 หรือ 9 ช่อง โดยให้จุดศูนย์กลางแทนค่าด้วย
โพธิบัลลังก์ ส่วนการอบรมสมโภชพระเจดีย์ใหม่เพื่อให้มีความศักดิ์สิทธิ์ ควรแก่การบูชานั้น มีความคล้ายคลึง
กับขั้นตอนการอบรมสมโภชพุทธาภิเษกพระพุทธรูปโดยมีข้อสังเกตว่า ความคล้ายคลึงกันของพิธีกรรมอบรม



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

281 

สมโภชพระเจดีย์กับพิธีกรรมอบรมสมโภชพระพุทธรูป เป็นการสร้างย้ำของโพธิมณฑล สารีริกธาตุ และ
พระพุทธรูป ที่ล้วนมีนัยยะเดียวกัน 

ภาพที่ 4-7 หินยันตรคัลที่วางฤกษ์แบบต่าง ๆ จาก Yatala Stupa ศรีลังกา  
ที่มา: Celon Archeology (1995) มีรูปแบบกายภาพสัมพันธ์กับสะตวงขุมธาตุแบบล้านนา และภาพขุมธาตุ

วัดนาแก้วจังหวัดน่าน ที่มา: ผู้วิจัย (2555) 
อนึ่ง ในการวิเคราะห์แนวคิดกับรูปแบบศิลปกรรม โดยการตีความหลักธรรมกับรูปทรงสถาปัตยกรรม

ตามที่ โชติ กัลยาณมิตร กล่าวไว้ในตำราสถาปัตยกรรมไทยเดิมว่ามีแนวคิดจำนวน ตัวเลขมาเกี่ยวข้องกับข้อ
ธรรมหมวดต่างๆ และคตไิตรภูมิ เช่นว่าฐาน 4 เหลี่ยมคืออริยะสัจ 8 เหลี่ยมคือมรรค การตีความดังกล่าวผู้วิจัย
มีความเห็นต่าง เพราะในปัจจุบันยังไม่พบเอกสารสมุดข่อย ตำราสถาปัตยกรรมไทยในยุคก่อนที่ยืนยันแนวคิด
ตัวเลขได้ชัดเจน อาจเป็นเพียงวิธีการหาคำตอบแนวคิด สัญญะ ในการออกแบบดังที่การเรียนสถาปัตยกรรมใน
ปัจจุบันนิยมค้นหา การนำตัวเลขไปจับหลักธรรมจึงยังไม่สามารถชี้ข้อสรุปไดว้่าผู้สร้างแต่โบราณท่านคิดเหมือน
เช่นที่คนยุคนี้ตีความจริง  หากแต่ถ้าวิเคราะห์ด้วยกระบวนการทางประวัติศาสตร์ศิลป์แล้วนั้น ยังมีวิธีคิดคือ 
การรับรูปแบบงานศิลปกรรมจากแหล่งอิทธิพล แล้วนำมาปรับใช้เป็นเอกลักษณ์ของตนเองแล้วสร้างสืบต่อมา
ในสกุลช่าง ดังนั้นการศึกษาพุทธศิลปกรรมควรให้ความสำคัญกับรูปแบบและสายพัฒนาการ หากแต่มีหลักฐาน
ยืนยันคติแนวคิดอย่างเช่นตำราพับสา ตำนาน พงศาวดาร  

 

ภาพที่ 8-10 การจำแนกพุทธลักษณะ1.สีหลักษณะ 2. คชลักษณะ 3. นิโครธลักษณะ  
ที่มา: ผู้วิจัย (2566) 

 
อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่ปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนาด้านประติมากรรมพบว่ามีการ

แบ่งกลุ่มพระพุทธรูปล้านนาที่อิงกับการแบ่งยุคทางประวัติศาสตร์ที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคมเป็นหลัก 
พับสาตำราการสร้างพระพุทธปฏิมาในล้านนาฉบับต่างๆแสดงให้เห็นถึงสูตรหรือสัดส่วน ชื่อเรียกสัดส่วนต่างๆ 
ข้อกำหนดต่างๆ มีความคล้ายคลึงกับตำราลังกาจำพวกวัสดุศาสตร์ซึ ่งเป็นตำราการสร้างสถาปัตยกรรม 
จิตรกรรม ประติมากรรมของอินเดียโบราณที่ตกทอดมาถึงลังกาทวีป สัดส่วนพระพุทธปฏิมาอย่างลังกาทวีปมี



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

282 

บันทึกไว้ในตำราคัมภีร์ รูปาวลี และคัมภีร์มัญชุศรีจิตรกรรมศาสตร์ ซึ่งได้บันทึกไว้เกี่ยวกับระบบสัดส่วนของ
พุทธปฏิมากรรม คือนวตละ และอุตตมทสตล ซึ่งสัดส่วนทั้งสองระบบนี้เป็นที่นิยมสร้างกันมากตั้งแต่สมัยอ
นราธปุระ สืบเนื่องมาถึงโปลนนารุวะ จากข้อมูลยุคสมัยพระพุทธรูปในล้านนาที่กล่าวไปแล้วนั้น พบว่า พระ
ปฏิมาล้านนาตั้งแต่สมัยพญากือนาลงมาจนถึงช่วงระยะที่สามคือก่อนล้านนาตกเป็นเมืองขึ้นของอังวะ พบเจอ
พระพุทธรูปที่เข้าข่ายในสัดส่วนจตุรมานาเป็นอันมาก ทั้งนี้สัดส่วนพระปฏิมาล้านนาที่พบดังกล่าว ย่อมมีความ
เกี่ยวข้องกับนิกายลังกาวงศ์ ทั้งลังกาเก่า คือนิกายสวนดอก และลังกาใหม่คือนิกายป่าแดงอย่างไม่ต้องสงสัย
ระบบจตุรมานาของลังกาทวีปนั้น มีความคล้ายคลึงใกล้เคียงกับระเบียบวีธีการจำแนกพุทธลักษณะของ
พระพุทธรูปล้านนา (ปางนั่ง)ที่แบ่งเป็นสามลักษณะ คือ 1) สีหลักษณะ 2) คชลักษณะ 3) นิโครธลักษณะ จาก
ข้อมูลพับสาตำราการสร้างพระพุทธปฏิมาในล้านนาฉบับต่างๆแสดงให้เห็นถึงสูตรหรือสัดส่วน ชื่อเรียกสัดส่วน
ต่างๆ ข้อกำหนดต่างๆ มีความคล้ายคลึงกับตำราโบราณ จำพวกวัสดุศาสตร์ซึ ่งเป็นตำราการสร้าง
สถาปัตยกรรม จิตรกรรม ประติมากรรมของอินเดียโบราณที่ตกทอดมาถึงลังกาทวีป สัดส่วนพระพุทธปฏิมา
อย่างลังกาทวีปมีบันทึกไว้ในตำราคัมภีร์ รูปาวลี และคัมภีร์มัญชุศรีจิตรกรรมศาสตร์ ซึ่งได้บันทึกไว้เกี่ยวกับ
ระบบสัดส่วนของพุทธปฏิมากรรม คือนวตละ และอุตตมทสตล ซึ่งสัดส่วนทั้งสองระบบนี้เป็นที่นิยมสร้างกัน
มากตั้งแต่สมัยอนราธปุระ สืบเนื่องมาถึงโปลนนารุวะ  

 
ภาพที่ 10-12  ตัวอย่างพระพุทธรูปล้านนาอิทธิพลนิกายลังกาวงศ์ ราวพุทธศตวรรษที่ 20-21 ตอนต้นจากวัด

พระเจ้าล้านทองเชียงแสน, ทีว่ัดเจดีย์หลวงเชียงใหม่, และวัดแสนเมืองมา จ.ลำปางตามลำดับ  
ที่มา: พระมหาวิทยา พลวฑฺฒโน (2565) 

 
ในกรณี“พระแก้วมรกตและพระสิหิงค์” สร้างข้ึนในล้านนา แต่เพ่ือความศักดิ์สิทธิ์ของพระพุทธรูปองค์

นี้ จึงมีการเล่าและเขียนประวัติ ผ่านกาลเวลายาวนานในโลกพระพุทธศาสนา เพื่อสร้างความสำคัญให้กับ
พระองค์เอง จะถือเป็นวิธีการใช้ศาสนาเป็น เครื่องมือสร้างเสริมบุญบารมีก็อาจเป็นได้ ซึ่งเป็นเรื่องปกติทั่วไป  
สำหรับการทำสงครามแย่งชิงประชาชนในสมัยโบราณที่มักใช้ศาสนา เป็นเครื่องมือหนึ่งในการชิงความ
ได้เปรียบเสียเปรียบกันด้วย ตำนานพระปฏิมาศักดิ์สิทธิ์ ย่อมมีการสร้างสรรค์ด้วยวิธีกรรมหรือวัสดุที่วิจิตร
พิสดารกว่าปกติ ดังเช่นพระแก้วอมรกต พระแก้วจันทรัตน์ พระสิหิงค์ พระศิลา ย่อมมีความเกี่ยวข้องกับพระ
อินทร์ และวิษณุกรรมเทวบุตรเสมอ บางตำนานโยงความไปถึงพญาอโศกธรรมมิกราชบางตำนานโยงความรวม
บุคคลทั้งสมัยพุทธกาล และสมัยพระเจ้าอโศกไว้ยุคเดียวกัน ทั้งนี้อาจตีความได้ว่าผู้รจนาตำนานมุ่งหมายให้



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

283 

ตำนานมีนัยยะความศักดิ์สิทธิเกี่ยวเนื่องกันกับบุคคลสำคัญเหล่านั้นโดยมิได้กังวลมิติด้านเวลาตามประวัติศาตร์
อย่างปัจจุบัน การได้ครอบครองพุทธปฏิมาศักดิ์สิทธิ์ หรือบ้านเมืองใดเป็นที่ประดิษฐานปูชนียวัตถุล้ำค่าเหล่านี้ 
อาจมีนัยยะคล้ายกับการที่กษัตริย์ลังกาต้องได้ครองครองพระเขี้ยวแก้ว จึงจะนับเป็นราชาที่แท้จริงดังนั้น 
ตำนานพระปฏิมาเหล่านี้ย่อมสร้างขึ้นเพ่ือศักดิ์และสิทธิ์ของพระปฏิมาเป็นเครื่องรับรองบุญญาธิการบารมีของ
ผู้ครอบครองหรือนครสัณฐานที่นั้น 
 
ตารางท่ี 2 ตารางเปรียบเทียบข้อมูลที่พบจากตำนานพระพุทธปฏิมาสำคัญในล้านนา 

 
ส่วนในกรณีพระพิมพ์ปรกโพธิ์ ที่ คือการจำลองเหตุการณ์ ย้ำภาพการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า จำลอง

โพธิมณฑลซึ่งมีความเกี่ยวเนื่องกับพระพิมพ์สังเวชนียสถานและคติโพธิบูชาในฐานะพระเจดีย์ชนิดหนึ่งนั้นเอ
นอกจากนี้ยังพบประติมากรรมจากห้องกรุ ศิลปะล้านนาราวพุทธศตวรรษที่21 เทวดาอารักษ์หรือหุ่นพยนต์ 
สอดคล้องกับตำนานพระธาตุหลายแห่งในล้านนา ล้วนกล่าวตรงกันไว้ว่ามีการผูกพยนต์ เค้าตำนานนี้มีที่มา
ปรากฏตั้งแต่การกระทำธาตุนิธานโดยพระเจ้าอชาตศัตรู ก่อนปิดผนึกปากกรุ เวสสุกรรมเทวบุตรได้นิรมิตหุ่น
ภาพพยนถือพระขรรค์ ขึ้นไว้เพื่อดูแลรักษากรุ ต่อมาแม้กระทั่งการสร้างพระธาตุในสายคติลังกาวงศ์ดังมี
ปรากฎในพงศาวดารมหาวงศ์ ก็ล้วนมีการผูกหุ่นพยนต์อาคมเพ่ือรักษาดูแลพระบรมธาตุไว้ อิทธิพลพุทธศาสนา



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

284 

ลังกาวงศ์ที่ปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนาด้านจิตรกรรมยังปรากฏมีรอยพระพุทธบาทไม้ประดับมุก 
(mother in pearl) รอยบาทพระอดีตพุทธเจ้าในภัทรกัปทั้งสี่องค์ ศิลปะล้านนาอายุสมัยราวพุทธศตวรรษที่ 
21 รัชสมัยพระเจ้าติโลกราช พระบาทนี้อาจมีนัยยะการจำลองการจำลองรอยพระพุทธบาทสุมนกูฎจากลังกา
ทวีป  มีความเก่ียวเนื่องกับพระบาทสี่รอย ความน่าสนใจประการหนึ่งของรอยพระพุทธบาท 4 รอยนี้คือชัยภูมิ
ที่ตั้งเพราะก้อนหินดังกล่าวตั้งโดดขึ้นมาจากบริเวณโดยรอบอย่างชัดเจน อีกทั้งรอยพระ  พุทธบาท 4 รอยนี้ยัง
ปรากฏร่องรอยการตบแต่งด้วยปูนให้มีลักษณะคล้ายเท้ามากยิ่งขึ้น เขาสุมนกูฏเป็นปาทะเจดียสถานศักดิ์สิทธิ์
ที่สุดในลังกาเป็นสถานที่แสวงบุญแห่งหนึ่งในโสฬสมหาสถาน รู้จักแพร่หลาย มาแล้วตั้งแต่สมัยอนุราธปุระ ซึ่ง
ถือล้านนาอาจรับความนิยมในการบูชาพระบาทว่าเป็นพระบาทสุมนกูฎจำลองที่สำคัญ ในส่วนของการสร้าง
พระบฎในล้านนาอาจมีคติความนิยมในการสร้างรูปลักษณ์ทางศิลปะ โดยนำพุทธประวัติตอนสำคัญ 8 ตอน 
“อัฐฏมหาปาฏิหาริย์” เพื่อใช้เป็นอุเทสิกเจติยะ ซึ่งภาพเขียนพระบฎกรุวัดหลวงฮอดนี้อาจจะสืบทอดคติ
ดังกล่าวมาก็เป็นได้ ส่วนจิตรกรรมในกรุแสนขานนี้อนุมานได้ว่าคือเหตุการณ์เสด็จลงจากดาวดึงส์ในห้องกรุชั้น
สองนี้ อาจเป็นการย้ำภาพว่าพระเจดีย์นี้มีนัยยะของพระจุฬามณี เทวโลกดาวดึงบนเขาพระสุเมรุ ซึ่งเป็นศุนย์
กลางจักรวาลในแนวดิ่งตรงกับโพธิมณฑลในภูมิมนุษย์ 

 
ภาพที่ 8-9 รอยพระบาทสุมนกูฎ ปราศจากลวดลายและการทาบผ้า  

ที่มา: Sri Lanka arecheology page (2566) 
ภาพที่ 10 พระเจ้าไว้รอยตีน พช.พระนคร ที่มา: พระมหาวิทยา พลวฑฺฒโน(บุรีเลิศ) (2562) 

ภาพที่ 11 พระพุทธบาทสี่รอย อ.แม่ริม จ.เชียงใหม่ ที่มา: พระมหาวิทยา พลวฑฺฒโน(บุรีเลิศ) (2564) 
ภาพที่ 12 พระพุทธไม้ประดับมุกวัดพระสิงห์ จ.เชียงใหม่ ที่มา: พระมหาวิทยา พลวฑฺฒโน(บุรีเลิศ) (2564) 

การเข้ามาของพุทธศาสนาลังกาวงศ์สู่ล้านนาได้ทำให้เจดียสถานในลังกาเป็นที่รู้จักในสังคมล้านนา 
เกิดการอัญเชิญปูชนียวัตถุเข้ามา ด้วย เช่น พระบรมสารีริกธาตุ ต้นพระศรีมหาโพธิ์ จากสภาพการณ์ข้างต้น 
ทำให้เชื่อได้ว่าแบบแผนประเพณีทางพุทธศาสนา จากศรีลังกาคงมีบทบาทสูงต่อพุทธศาสนาในสุโขทัย กับ
ล้านนา และงานช่างทางพุทธศาสนา ที่ยึดโยงคติและรูปแบบกับศิลปะศรีลังกาทั้งทางตรงและทางอ้อมได้เข้า
มามีบทบาท ในงานพุทธ ล้านนาโดยมีทัศนะว่าลังกาทวีปคือ ศูนย์กลางของพุทธศาสนา 

 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

285 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
พุทธศาสนาลังกาวงศ์ มีอิทธิพลอย่างมากต่องานศิลปกรรมล้านนา ในหมวดสถาปัตยกรรม มีผลต่อ

คำอธิบายความหมายเชิงสัญญะของงานพุทธศิลปกรรม มักมีแนวคิดภายใต้คำอธิบาย คติจักรวาล ที่มีเขาพระ
สุเมรุเป็นแกนกลาง การอธิบายนัยยะความสำคัญของพระเจดีย์จึงมักมีความยึดโยงอยู่เพียงกับ คติจักรวาล-เขา
พระสุเมรุแต่เพียงอย่างเดียว ทั้งนี้จากการศึกษาพบว่าสถานที่ตรัสรู้โพธิบัลลังก์ที่พุทธคยา เขาพระสุเมรุ พระ
จุฬามณีบนดาวดึงส์ ทั ้งสามล้วนเป็นศูนย์กลางจักรวาลแต่เป็นในคนละมิต ิที ่บร ิบทต่างกันในหมวด
ประติมากรรม ในการศึกษานี้พบสัดส่วนชัดเจนของพระพุทธรูปล้านนาหมวดหนึ่งที่มีความใกล้ชิดกับสัดส่วน 
จตุรมานแบบลังกา ซึ่งเมื่อกำหนดอายุแล้วพบว่ามีอายุการสร้างในช่วง พุทธศตวรรษที่20-21 อันเป็นห้วงเวลา
ที่นิกายลังกาวงศ์ในล้านนาเจริญรุ่งเรืองมากนั้นเอง มีการหยิบยืมรูปแบบจากศิลปกรรมใกล้เคียง อย่างทิเบต 
ปาละ และพุกามแล้วมาผลิตในรูปแบบศิลปกรรมล้านนาเพื่อตอบสนองให้เข้ากับแนวคิดในยุคสมัยนั้น 

 

ภาพที่ 13 องค์ความรู้อิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศ์ท่ีปรากฏในงานพุทธศิลปกรรมล้านนา 
 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
เนื ่องจากพุทธสาสนาลังกาวงศ์ เป็นรูปแบบนิกายที ่มีความสืบเนื ่องมายาวนานในล้านนาจนมี

เอกลักษณ์เฉพาะ ต่างจากถิ่นอื ่นหน่วยงานที่เกี ่ยวข้องควร ส่งเสริมให้มีการศึกษาความสำคัญของพุทธ
ศิลปกรรมล้านนาลังกาวงศ์ แล้วต่อยอดเเพ่ือตระหนักรู้ถึงความสำคัญของท้องถิ่นได้ 

 



Buddhist Psychology Journal Vol. 9 No.2 (April-June 2024)  

 

286 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบ รูปแบบอิทธิพลของพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่ปรากฎในงานศิลปกรรมล้านนายุค

ทอง คือ ทั้งใน แนวคิดเก่ียวกับสถาปัตยกรรม สัดส่วนของประติมากรรม สามารถนำไปประยุกต์ใช้กับงานวิจัย
ต่อไปโดยควรให้ความสำคัญกับ ความนิยมพุทธปริตรจากลังกาทวีป ที่มีผลต่อพุทธศาสนาลังกาวงศ์ในล้านนา
สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับการจัดรูปแบบประติมากรรม พระพุทธ
ปฏิมาล้านนา ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 ในหมวดย่อยที่รับอิทธิพลลังกาวงศ์ เทคนิคการหล่อพระปฏิมา กรณี
พระแสนแส้ 
 
เอกสารอ้างอิง  
กรมศิลปากร. (2513). ประชุมตำนานพระธาตุ ภาคท่ี 1และภาคที่ 2. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: เจริญสิน. 
กรมศิลปากร. (2515). สมบัติศิลปะจากบริเวณเขื่อนภูมิพล. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
เกรียงไกร เกิดศิริ. (2560). พระบรมธาตุนครศรีธรรมราช มรดกพุทธศาสนสถาปัตยกรรม.  กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
คณะอนุกรรมการตรวจสอบและชำระ (2538). ตำนานพื้นเมืองเชียงใหม่ ฉบับ 700 ปี เชียงใหม่. เชียงใหม่:

สถาบันราชภัฎเชียงใหม่. 
จันทร์ศรี นิตยฤกษ์. (ม.ป.ป.). ความรู้เรื่องคติชนวิทยา. กรุงเทพฯ: วิทยาลัยครูธนบุรี. 
จีรวรรณ แสงเพชร. (2555). ระบบการประดิษฐานพระบรมสารีธาตุในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ (ดุษฎีนิพนธ์ 

ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
เชษฐ์ ติงสัญชลี. (2556). สังเวชนียสถาน และสถานที่สำคัญทางพุทธประวัติในอินเดีย – เนปาล. กรุงเทพฯ: มิว

เซียมเพรส. 
เชษฐ์ ติงสัญชลี. (2560). ประวัติศาสตร์ศิลปะอินเดีย และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้. กรุงเทพฯ: มิวเซียมเพรส. 
โชต ิกัลยาณมิตร. (2520). ไตรภูมิในพุทธศาสนากับสถาปัตยกรรมไทย. เอกลักษณ์ไทย,1(3), 90-98. 
ดำรงราชานุภาพ, กรมพระยา. (2463). ตำนานพระพุทธเจดีย์. กรุงเทพฯ: คุรุสภา.  
ประเสริฐ ณ นคร และปวงคำ ตุ้ยเขียว. (2562). ตำนานมูลศาสนาเชียงใหม่ เชียงตุง. กรุงเทพฯ: สมาคม

ประวัติศาสตร์. 
ปานลิขิต ลิขิตกาญจน์. (2564). คติการสร้างพระพุทธรูปทรงเครื ่องศิลปะล้านนาร่วมสมัยในเชียงใหม่  

(วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
ผาสุก อินทราวุธ. (2536). อารยธรรมโบราณในจังหวัดลำพูน. เอกสารโรเนียวรายงานการวิจัย. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
พระพุทธญาณ พระพุทธพุกาม, บำเพ็ญ ระวิน. (2553). แปล. มูลสาสนา สำนวนล้านนา. ม.ป.ท. 
พระวาจิสสรเถระ. (2511). พระคัมภีร์ถูปวงศ์ ตํานานว่าด้วยการสร้างพระสถูปเจดีย์. พิมพ์เป็น อนุสรณ์ในงาน

พระราชทานเพลิงศพ นางอนุ ทองไข่มุกต์. 
พระพงษ์ระวี โหลิมชยโชติกุล. (2563). การสถาปนาเจดีย์ในล้านนาภายใต้คติมหาโพธิมณฑล (วิทยานิพนธ์

ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
รตนปัญญามหาเถระ, พระ, แสง มนวิทูร, ผู้แปล. (2501). ชินกาลมาลีปกรณ์. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร.  
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง .(2556).พุทธศิลป์ลังกา. กรุงเทพฯ: ศิลปวัฒนธรรม. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2546). ความหมายของพระบรมธาตุในอารยธรรมสยามประเทศ. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที ่9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567) 

 

287 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2547). พระธาตุหริภุญไชย: ต้นแบบเจดีย์ “ทรงระฆังแบบล้านนา”. วารสารดำรงวิชาการ, 
(5),61-62. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2560). เจดีย์ในประเทศไทย รูปแบบ พัฒนาการ และพลังศรัทธา. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
สรัสวดี อ๋องสกุล. (2555). ประวัติศาสตร์ล้านนา. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: อมรินทร์. 
สุภัทรดิศ ดิศกุล. ศ.มจ. (2528). ศิลปในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: อมรินทร์. 
สันติ เล็กสุขุม. (2555). ศิลปะภาคเหนือ หริภุญชัย-ล้านนา. กรุงเทพฯ: ฟิสิกส์เซ็นเตอร์. 
สุดแดน วิสุทธิลักษณ์ และณัฐพงษ์ ปัญจบุรี. (2565). ตำนานพระเจ้าเลียบโลก ฉบับวัดพระเกิด ตำบลในเวยีง 

อำเภอเมืองน่าน จังหวัดน่าน. กรุงเทพฯ: อี.ที.พับลิชชิ่ง. 
สุภาพรรณ ณ บางช้าง. (2526). ประวัติวรรณคดีบาลีในอินเดียและศรี ลังกา. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
เสถียร โพธินันท. (2519). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
เสมอชัย พูลสุวรรณ. (2539). สัญลักษณ์ในงานจิตรกรรมไทยระหว่างพุทธศตวรรษ ที่ 19 ถึง 24.  กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
เอเดรียน สนอดกราส. (2541). สัญลักษณ์แห่งพระสถูป. กรุงเทพฯ: อมรินทร์วิชาการ. 
Bentor, Y. (1992). Sūtra-style Consecration in Tibet and its Importance forUnderstanding the 

History of the Indo-Tibetan Consecration: Ritualfor Stūpa and Images. International 
Association of Tibetan Studies, 1, 1-12. 

Griswold, A.B. (1957). Dated Buddha Images of Northern Siam. ArtibusAsiae Supplementum 
XVI Publishing. 

 


