
รูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา 
A Development Model of Phumvanaram Dhamma Retreat Center for Holistic 

Well Being Based on Buddhist Psychology 
 

ตระกูล พุ่มงาม1, สิริวัฒน์ ศรีเครือดง2 และ สุวัฒสัน รักขันโท3 

Trakoon Phumngam1, Siriwat Srikhruedong2 and Suwatsan Ragkhanto3 

1,2,3มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author, Email: 1phumngam.s13@gmail.com 
 

Retrieved: June 9, 2023; Revised: September 6, 2023; Accepted: September 8, 2023 
 
บทคัดย่อ 

 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดและทฤษฎีรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนา
รามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา 2) เพื่อพัฒนารูปแบบของศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุข
ภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา และ 3) เพื่อนำเสนอและประเมินรับรองรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรม
พุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา รูปแบบการวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ พื้นท่ีในการวิจัย
ศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนาราม ผู้ให้ข้อมูลหลักจำนวน ท้ังส้ิน 19 รูปหรือคน ใช้วิธีคัดเลือกแบบเจาะจง (purposive 
sampling) เครื่องมือท่ีใช้ในการวิจัยใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่ม (Focus Group) วิเคราะห์ข้อมูล
โดยการวิเคราะห์เนื้อหาแล้วบรรยายเชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า 1. แนวคิดและทฤษฎีรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์
รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา ประกอบด้วย 3 องค์ประกอบ คือ 1) หลักพุทธธรรมเฉพาะที่สำคัญนำสู่การปฏิบัตใิห้
จิตสงบและเกิดพลังสมาธิ 2) แนวคิดและทฤษฎีจิตวิทยาที่นำมาใช้ในการการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมและผู้มา
ปฏิบัติธรรม ได้แก่ แนวคิดและทฤษฎีจ ิตว ิทยาลำดับความต้องการของ มาสโลว์ (Maslow) 3) แนวคิด
สถาปัตยกรรมและภูมิสถาปัตย์  

2. รูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา  
ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบ คือ 1) องค์ประกอบด้านสถานที่ คือ พุทธภูมิสถาปัตยกรรม 2) องค์ประกอบดา้น
การจัดการอาคารสถานที่ปฏิบัติธรรม 3) องค์ประกอบด้านการจัดการการสอนหลักธรรมและการปฏิ บัติธรรม 
ได้แก่วิปัสสนากรรมฐาน 4) องค์ประกอบด้านการบริหารจัดการศูนย์ปฏิบัติธรรมท่ีสัมพันธ์เกื้อกูลกัน 

3. ผลการนำเสนอและประเมินรับรองรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์
รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา มีองค์ประกอบท่ีสำคัญท่ีทำให้เกิดการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรม คือ 1) ผู้สอน ผู้บรรยาย 
2) แนวทางที่ใช้ถ่ายทอดในการปฏิบัติ 3) สถานที่ 4) การประชาสัมพันธ์ 5) การสร้างการรับรู้ ความเชื่อมั่นแก่ผู้
ปฏิบัติธรรม 6) การสร้างเครือข่าย 7) ระบบการจัดการศูนย์ปฏิบัติธรรม 8) ความเป็นศูนย์ปฏิบัติธรรมท่ีมีคุณภาพ  
 
คำสำคัญ: รูปแบบ; ศูนย์ปฏิบัติธรรม; สุขภาวะองค์รวม; พุทธจิตวิทยา 
 
 
 
 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566)  

 

471 

Abstract 
This Article aimed  1) to study the concepts and theories of the development model of 

the Phumwanaram Meditation Center for holistic well-being based on Buddhist Psychology, 2) to 
develop the model of Phumwanaram Meditation Center of the holistic well-being based on 
Buddhist psychology, and 3) to present and assess the development model of the Phumwanaram 
Meditation Center for holistic well-being based on Buddhist Psychology. The research model is 
qualitative research. The research area was the Phum Wanaram Meditation Center. A total of 19 
key informants or people were selected using purposive sampling. The research tools were in-
depth interviews and focus group discussions. The qualitative data was analyzed using content 
analysis. 

The research results were found as follows; 
1. The concepts and theories of the development model of the Phumwanaram Meditation 

Center for holistic well-being based on Buddhist Psychology consisted of 3 elements, including 
1) the Buddhist principles leading to peaceful and concentrated mental development, 
2) Psychological concept and theory enhancing the meditation practice of Maslow’s hierarchy of 
needs related to the practices in the Phumwanaram Meditation Center for holistic well-being, 
and 3) architectural and geo-architectural concepts in the Phumwanaram Meditation Center 

2. The development model of the Phumwanaram Meditation Center for holistic well-
being based on Buddhist Psychology includes four essential knowledge elements, namely, 1) The 
location component as Buddhist landscape architecture, 2) the management component of the 
buildings and meditation practice places, and 3) the management component of the teaching of 
the Buddha’s teachings and the practice of Vipassana Meditation, and 4) the management 
component of the mutually supportive meditation center. 

3. The results of the presentation and assessment of the development model of the 
Phumwanaram Meditation Center of holistic well-being based on Buddhist psychology consisted 
of essential components leading to the developed meditation center and enhancing meditation 
practitioners to attain the fruit of practice consisted of 1) Practice masters and instructors, 2) the 
guidelines, 3) location, 4) Public relations, 5) creating awareness and public trust, 6) building a 
network, 7) the Meditation Center management system, and 8) being a quality meditation center. 
 
Keywords: Model; Dhamma Retreat Center; Holistic Well Being; Buddhist Psychology 
 
บทนำ 

ในสังคมปัจจุบันผู้คนดำรงตนอยู่ในสภาวะท่ีรุมเร้าไปด้วยปัญหาต่าง ๆ ท้ังด้านเศรษฐกิจท่ีฝืดเคือง การหา
รายได้ยากลำบาก ด้านสังคมที่มีความแตกต่างของความคิดของคนแต่ละรุ่นที่อายุต่างกัน จึงมีทัศนคติที่แตกตา่ง
กัน แม้แต่ในครอบครัวเดียวกัน มีการแก่งแย่งชิงดีเด่นในสังคมรอบตัว สิ่งเหล่านี้นำสังคมรอบตัวก้าวไปสู่ความ
ขัดแย้ง ตั ้งแต่หน่วยสังคมเล็ก ๆ อย่างครอบครัวไปจนถึงสังคมที่ใหญ่ระดับชาติ ประชาชนมีสภาวะที่อยู ่ใน
ความเครียด ก่อเกิดทุกข์ในใจตลอดเวลา ทำให้ชีวิตขาดความสุขเกิดความทุกข์อยู่ในใจตลอดเวลา จึงก่อให้เกิด
ปัญหาท่ีซับซ้อนในใจจนยากท่ีจะแก้ไข สังคมจึงมีความวุ่นวายเต็มไปด้วยปัญหาต่าง ๆ มากมาย  



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No. 3 (September-December 2023)  

 

472 

จากการทบทวนองค์ความร ู ้ด ้านพุทธธรรมได้ม ีการบันทึกเก ี ่ยวกับเร ื ่องของความทุกข์ทางใจ 
(Psychological distress) หรือความทุกข์ (Dukkha) เกิดจากการขาดความเข้าใจในความจริงของธรรมชาติและ
ชีวิตท่ีว่าทุกส่ิงมีการเปล่ียนแปลงเสมอ เมื่อคนเราไม่มีความเข้าใจในธรรมชาติและชีวิตการดำเนินชีวิตก็จะเต็มไป
ด้วยความยึดมั่น ความคาดหวัง ความปรารถนา เมื่อส่ิงเหล่านี้ไม่สมหวังจะเกิดสภาวะจิตใจท่ีเป็นทุกข์ พระพุทธเจ้า
ทรงสอนให้เราเผชิญกับความเป็นจริงของชีวิต ให้เห็นความจริงของชีวิต คนท่ียอมรับความจริงของชีวิตได้  

การปฏิบัติกัมมัฏฐานจึงเป็นวิธีการที่ดีที่สุดที่จะขัดเกลาจิตใจของมนุษย์ เมื ่อมนุษย์ทุกคนฝึกปฏิบัติ
กัมมัฏฐานในระดับสมถะจะเป็นผู้ท่ีมีความสงบ มีจิตใจเยือกเย็น มีเมตตากรุณาต่อมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลาย 
จึงเป็นการสร้างสันติภาพเบื้องดันให้เกิดขึ้นในโลก เมื่อใดท่ีมนุษย์ฝึกปฏิบัติขั้นวิปัสสนาจนเกิดความรู้แจ้งสัจธรรม
แล้วจะทำให้เกิดสันติภาพแก่ตนเองอย่างถาวรและสืบเนื่องไปสู่สันติภาพของโลกด้วยเพราะฉะนั้น การปฏิบัติ
กัมมัฏฐานจึงเป็นระบบฝึกหัตขัดเกลาจิตใจให้มีสัมมาทิฐิเป็นคนดี รู้เท่าทันโลกและชีวิต กำจัดกิเลสตัณหา อวิชชา 
ให้หมดไป เข้าสู่จุดหมายสูงสุดของชีวิตคือมรรค ผลนิพพานต่อไป (พระมหารุ่งเรือง รกฺขิตธมฺโม, 2559) 

ในปัจจุบันนี้สำนักปฏิบัติธรรมได้ทำหน้าที่ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ประสบปัญหาอันเนื่องมาจาก
การขาดบุคลากรท่ีมีความรู้ความสามารถในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพและถูกวิธี มีจำนวน
ไม่เพียงพอต่อความต้องการของประชาชนภายหลังมหาเกรสมาคมได้ประกาศใช้ระเบียบมหาเถรสมาคมว่าด้วย
การตั้งหน่วยอบรมประชาชนประจำตำบล พ.ศ. 2546 โดยให้ดำเนินงานหน่วยอบรมประชาชนประจำตำบลใน
รูปแบบคณะกรรมการจากทั้งพระสงฆ์ ผู ้นำชุมชน ประชาชน และยังสนับสนุน ส่งเสริมบุคลากรให้มีความรู้ 
ความสามารถ ทักษะ อุดมการณ์และวิธีการ โดยกรรมการมหาเถรสมาคมร่วมกับสำนักงานพระพุทธศาสนา
แห่งชาติได้ออกระเบียบในการจัดต้ังให้มีสถานท่ีปฏิบัติธรรม มีหลักสูตรการสอนไปในทิศทางเดียวกัน (สำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2551) 

ดังนั้น การบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมจะต้องมีความพร้อมในหลายด้านด้วยกัน คือ ด้านสถานท่ี ด้าน
บุคลากร ด้านการบริหาร สำนักปฏิบัติธรรมจำเป็นต้องให้ความสำคัญกับการบริหารทรัพยากรด้านต่าง ๆ ได้แก่ 
บุคลากร (Man) เงิน (Money) วัสดุ อุปกรณ์ (Material) และการบริหาร (Management) และด้วยกระบวนการ
บริหารจัดการวิเคราะห์ SWOT เป็นการกำหนดเรื่องหัวข้อ หรือประเด็น (Area) เป็นสิ่งสำคัญที่จะต้องคำนึงถึง 
เพราะว่าการกำหนดประเด็นทำให้การวิเคราะห์และประเมินจุดอ่อน จุดแข็ง โอกาสและอุปสรรคได้ถูกต้อง ขึ้นอยู่
กับลักษณะงานหรือลักษณะของโครงการและธรรมชาติของสำนักปฏิบัติธรรมนั้น ๆ (พระครูสุตกิจสารวิมล (สุดใจ 
โกติรัตน์) และสงวน หล้าโพนทัน, 2562) 

จากประเด็นดังกล่าวข้างต้นนั้น ผู้วิจัยได้เรียนรู้หลักธรรมเพื่อความพ้นทุกข์แล้ว ตระหนักถึงความสำคัญท่ี
ต้องเรียนรู้และฝึกฝนลงมือปฏิบัติอย่างต่อเนื่องเพื่อพัฒนาศีล สมาธิ ปัญญาให้สมบูรณ์ สู่จุดมุ่งหมายปลายทาง คือ 
ความพ้นทุกข์ส้ินเชิง และมีความเล่ือมใสในพระพุทธศาสนา อีกท้ังมีความประสงค์จะถ่ายทอดคำสอนอันประเสริฐ
หรือแสดงออกให้ผู ้อื ่นได้เข้าใจ “ศาสตร์แห่งความพ้นทุกข์นี ้” และจึงขอโอกาสครั้งนี ้ที ่จะตอบแทนบุญคุณ
พระพุทธศาสนา บุญคุณแผ่นดิน ผู้วิจัยมีจิตศรัทธาในการสร้างสถานปฏิบัติธรรม “ศูนย์ปฏิบติัติธรรมพุ่มวนาราม” 
เพื่อเกื้อกูลและส่งเสริมต่อการปฏิบัติธรรมให้ได้ผลอย่างแท้จริง จึงให้ความสำคัญกับเรื่องการออกแบบสถานท่ีเป็น
อย่างสูง โดยนำหลัก สัปปายะ 7 มาเพื่อพัฒนาพื้นท่ีสถานปฏิบัติธรรม  

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้สนใจทำการศึกษาวิจัยในประเด็นการศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการพัฒนารูปแบบศูนย์
ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา การพัฒนารูปแบบของศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่ม
วนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา และการนำเสนอและประเมินรับรองการพัฒนารูปแบบศูนย์
ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา โดยนำหลักมรรคมีองค์ 8 หลักสัปปายะ 7 
มาบูรณาร่วมกับทฤษฎีจิตวิทยาของ Maslow และแนวคิดทางภูมิสถาปัตย์ หลักการบริหารจัดการ การอำนวย
ความสะดวกสบาย การเข้าถึงการปฏิบัติธรรมได้ง่าย เพื่อพัฒนาสถานปฏิบัติธรรมแห่งนี้ เพื่อให้เป็นสถานปฏิบัติ



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566)  

 

473 

ธรรมแห่งการตื่นรู้ทางปัญญา เข้าสู่หนทางการพ้นทุกข์ เป็นศูนย์การเรียนรู้ และเป็นแหล่งท่องเท่ียวทางวัฒนธรรม
สืบต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการพัฒนารูปแบบศูนย์ปฏิบัติธรรมสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธ

จิตวิทยา   
 2. เพื่อพัฒนารูปแบบของศูนย์ปฏิบัติธรรมสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา 
 3. เพื่อนำเสนอและประเมินรับรองการพัฒนารูปแบบศูนย์ปฏิบัติธรรมสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนว

พุทธจิตวิทยา 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้ใช้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research)  
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) การศึกษาวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยกำหนดขอบเขตผู้ให้ข้อมูลหลัก 

คัดเลือกแบบเจาะจง (purposive sampling) การวิจัยสัมภาษณ์เชิงลึก (In Depth Interview Research) ผู้ให้
ข้อมูลสำคัญ (Key informants) แบ่งเป็น 4 กลุ่ม ได้แก่ 1) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านพระพุทธศาสนา 2) ผู้ทรงคุณวุฒิ
ทางด้านจิตวิทยาหรือพุทธจิตวิทยา 3) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านพุทธสถาปัตยกรรม 4) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านการ
พัฒนารูปแบบศูนย์ปฏิบัติธรรม รวมจำนวน ทั้งสิ ้น 19 รูป/คน ในการสนทนากลุ่ม (Focus Group) แบ่งเป็น 
4 กลุ่ม ประกอบด้วย 1) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านพระพุทธศาสนา 2) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านจิตวิทยาหรือพุทธจิตวิทยา 
3) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านพุทธสถาปัตยกรรม 4) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านพัฒนารูปแบบศูนย์ปฏิบัติธรรม ท้ังส้ินจำนวน 
9 รูป/คน 

เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย เครื่องมือในการวิจัยประกอบด้วยแบบสัมภาษณ์ข้อมูลเชิงลึก แบบคำถาม
สนทนากลุ่มย่อย แบบประเมินการรับรองรูปแบบพุทธจิตวิทยา และการตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือ  

การรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพที่ได้ในแต่ละระยะของการดำเนินวิจัยมี 3 
ขั้นตอน ขั้นตอนที่ 1 สรุปรวมรวมตามประเด็นของวัตถุประสงค์ กรอบแนวคิด ปัญหาของงานวิจัย ขั้นตอนที่ 2 
วิเคราะห์ ข้อมูลโดยใช้เทคนิคของการวิเคราะห์ ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วย เทคนิคการวิเคราะห์ แต่ละวิธีการขึ้นอยู่กับ
สาระสำคัญของส่ิงท่ีต้องการวิเคราะห์ ขั้นตอนท่ี 3 สังเคราะห์ข้อมูล เพื่อเปล่ียนข้อมูลดิบจากการดำเนินการวิจัย 
มาเป็นสารสนเทศการวิจัยเป็นบทสรุปของการวิจัย  

การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ นำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ ( Interview) ทำการวิเคราะห์ ด้วย
เทคนิคการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ (Qualitative Data Analysis Technic ) โดยการวิเคราะห์เนื้อหาแล้ว
บรรยายเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัย 

 ผลการวิจัยเรื่อง รูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตาม  แนวพุทธ
จิตวิทยา ผู้วิจัยสรุปผลตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังนี้ 1) การศึกษาแนวคิดและทฤษฎีรูปแบบการพัฒนาศูนย์
ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุข ภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา 2) การพัฒนารูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติ
ธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตาม แนวพุทธจิตวิทยา 3) เพื่อการนำเสนอและประเมินรับรองรูปแบบการ
พัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนาราม สร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา  

1. ผลการศึกษาแนวคิดและทฤษฎีรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองคร์วม
ตามแนวพุทธจิตวิทยา ประกอบด้วย 3 องค์ประกอบ คือ 1) หลักพุทธธรรมเฉพาะที่สำคัญนำสู่การปฏิบัติให้จิต



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No. 3 (September-December 2023)  

 

474 

สงบและเกิดพลังสมาธิ ได้แก่ หลักอริยสัจ 4 มรรคมีองค์ 8 ไตรสิกขา 3 การปฏิบัติตามแนวทางสติปัฏฐาน 4 
ศรัทธา 5 อินทรีย์ 5 และสัปปายะ 7 หลักธรรมเหล่านี้ คือพื้นฐานของการบรรลุ นิรามิสสุข ซึ่งเป็นสัทธรรมอัน
เที่ยงแท้ ที่จะแก้ทุกข์ของคนเราได้อย่างยั่งยืน 2) แนวคิดและทฤษฎีจิตวิทยาที่นำมาใช้ในการการพัฒนาศูนย์
ปฏิบัติธรรมและผู้มาปฏิบัติธรรม ได้แก่ แนวคิดและทฤษฎีจิตวิทยาลำดับความต้องการของ มาสโลว์ (Maslow) 
มาใช้ในการเชื่อมโยงสอดคล้องกับเรื่องที่ดำเนินการในศูนย์ ดังนั้น ในด้านความต้องการของมนุษย์โดยยึดหลัก
ทฤษฎีความต้องการของ มาสโลว์และหลักพุทธธรรมนั้นแสดงให้เห็นว่า มนุษย์ประกอบด้วย โลภะ โทสะ และ
โมหะ อันเป็นกิเลสสุขที ่ต้องการไขว่คว้า ฉันทะคือ ความต้องการอัน เป็นบ่อเกิดแห่งความสุข 3) แนวคิด
สถาปัตยกรรมและภูมิสถาปัตย์ ในการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามให้มีความสัปปายะ ประกอบด้วย (1) รูป
เคารพหลวงปู่ทวด งานสถาปัตยกรรมส่ือความหมายแห่งศรัทธาในการมีส่วนร่วมของสาธารณชน  (2) ภูมิสถาปัตย์
ซึ่งเป็นสถาปัตยกรรมภายนอกและสถาปัตยกรรมภายใน (3) พุทธศิลป์พระพุทธรูปสำคัญท่ีสร้างเป็นพระประธาน
ในวิหารของศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนาราม 

2. ผลการศึกษารูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธ
จิตวิทยาเป็นภาวะท่ีมีการเช่ือมรวมกันของร่างกายและจิตใจ สะท้อนถึงความเป็นองค์รวมอย่างแท้จริงของสุขภาพ
ท่ีเกื้อหนุนและเช่ือมโยงกันท้ัง 4 มิติ ได้แก่ สุขภาวะทางกาย หมายถึงการมีร่างกายท่ีสมบูรณ์แข็งแรง สุขภาวะทาง
จิต หมายถึงจิตใจที่เป็นสุข ไม่เครียด มีความเมตตา กรุณา มีสติ มีสมาธิ สุขภาวะทางสังคม หมายถึงการอยู่
ร่วมกันด้วยดี มีสันติภาพ และสุขภาวะทางปัญญา หมายถึง ความสุขอันประเสริฐท่ีเกิดจากมีจิตใจสูง เข้าถึงความ
จริง ลดละ ความเห็นแก่ตัว มุ่งความดีสูงสุด ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบ คือ 1) องค์ประกอบด้านสถานที่ คือ 
พุทธภูมิสถาปัตยกรรม 2) องค์ประกอบด้านการจัดการอาคารสถานท่ีปฏิบัติธรรม 3) องค์ประกอบด้านการจัดการ
การสอนหลักธรรมและการปฏิบัติธรรม ได้แก่ วิปัสสนากรรมฐาน 4) องค์ประกอบด้านการบริหารจัดการศูนย์
ปฏิบัติธรรมที่สัมพันธ์เกื้อกูลกัน ดังนั้น ประเด็นหลักพุทธธรรมและหลักจิตวิทยาที่กลมกลืนกันและมีผลต่อสุข
ภาวะองค์รวม สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ เป็นสภาวะที่มีการเชื่อมรวมกันของร่างกายและจิตใจ สะท้อนถึงความ
เป็น องค์รวมอย่างแท้จริงของสุขภาพท่ีเกื้อหนุนและเช่ือมโยงกันท้ัง 4 มิติ ได้แก่ สุขภาวะทางกาย สุขภาวะทางจิต 
สุขภาวะทางสังคม และสุขภาวะทางปัญญา  

3. ผลการนำเสนอและประเมินรับรองรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์
รวมตามแนวพุทธจิตวิทยาท่ีนำเสนอและรับรองมีองค์ประกอบท่ีสำคัญท่ีทำให้เกิดการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมและ
ผู้ปฏิบัติธรรมได้เข้าถึงธรรมได้ดี คือ 1)  ผู้สอน ผู้บรรยาย 2) แนวทางท่ีใช้ถ่ายทอดในการปฏิบัติ คือ แนวทางของ
สติปัฏฐาน 4  3) สถานท่ี บรรยากาศ ความเป็นสัปปายะ 4) การประชาสัมพันธ์ การรับรู้ ระบบการส่ือสารท่ีดีร่วม
สมัย 5) การสร้างการรับรู้ การสร้างความเช่ือมั่นแก่ประชาชน 6) การสร้างเครือข่ายในการส่งต่อการปฏิบัติธรรม
ระดับที่สูงขึ้น 7) ระบบการจัดการศูนย์ปฏิบัติธรรมที่ส่งเสริมความเป็นสัปปายะทางกาย และสัปปายะทางจิต
สำหรับผู้มาปฏิบัติธรรม โดยใช้หลักสัปปายะ 7 เป็นฐานในการบริหารจัดการ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติธรรมเกิดความร่มเย็น 
8) ความเป็นศูนย์ปฏิบัติธรรมท่ีมีคุณภาพ มีคุณค่า และมีคุณประโยชน์ต่อพุทธศาสนิกชนและสังคม สามารถสร้าง
คุณประโยชน์ทางสังคมได้ สามารถสร้างงานให้เกิดกับชุมชนได้ และต้องตอบโจทย์ของวัตถุประสงค์ ช่วยให้ผู้เข้า
มาเรียนรู้เกิดภาวะสุขภาพองค์รวมทางกายและทางใจ โดยวัดคุณค่าได้จากความยั่งยืน จึงสรุปได้ว่า องค์ประกอบ
ที่สำคัญที่จะทำให้ผู ้พัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมและผู้ปฏิบัติธรรมได้เข้าถึงธรรมได้ดี  ได้แก่ 1) ผู ้สอนผู้บรรยาย 
2) แนวทางที่จะใช้ถ่ายทอดในการปฏิบัติ ใช้วิธีการของสติปัฏฐาน 4 เป็นหลัก 3) เรื่องสถานที่บรรยากาศ ความ
เป็นสัปปายะ 4) เรื่องของการประชาสัมพันธ์ การรับรู้ มีการระบบการสื่อสารที่ดี 5) การสร้างการรับรู้ การสร้าง
ความเชื่อมั่นของประชาชน 6) การสร้างเครือข่ายในการส่งต่อการปฏิบัติธรรมระดับที่สูงขึ้น 7) ระบบการจัดการ
ศูนย์ปฏิบัติธรรมท่ีส่งเสริมความเป็นสัปปายะ ทางกาย และสัปปายะทางจิตสำหรับผู้มาปฏิบัติธรรม 8) ความเป็น
ศูนย์ปฏิบัติธรรมท่ีมีคุณภาพ มีคุณค่าและมีคุณประโยชน์ต่อพุทธศาสนิกชนและสังคม 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566)  

 

475 

อภิปรายผลการวิจัย 
 ผู้วิจัยขอนำเสนอการอภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ 
1. แนวคิดและทฤษฎีรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธ

จิตวิทยา ประกอบด้วย 3 องค์ประกอบ คือ 1) หลักพุทธธรรมเฉพาะท่ีสำคัญนำสู่การปฏิบัติให้จิตสงบและเกิดพลัง
สมาธิ ได้แก่ หลักอริยสัจ 4 มรรคมีองค์ 8 ไตรสิกขา และการปฏิบัติตามแนวทางสติปัฏฐาน 4 2) แนวคิดและ
ทฤษฎีจิตวิทยาท่ีนำมาใช้ในการการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมและผู้มาปฏิบัติธรรม ได้แก่ แนวคิดและทฤษฎีจิตวิทยา
ลำดับความต้องการของ มาสโลว์ (Maslow) มาใช้ในการ เชื ่อมโยงสอดคล้องกับเรื ่องที่ดำเนินการในศูนย์  
3) แนวคิดสถาปัตยกรรมและภูมิสถาปัตย์ ในการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ ่มวนารามให้มีความสัปปายะ 
ประกอบด้วย (1) รูปเคารพหลวงปู่ทวด งานสถาปัตยกรรมสื่อความหมายแห่งศรัทธาในการมีส่วนร่วมของ
สาธารณชน (2) ภูมิสถาปัตย์ซึ่งเป็นสถาปัตยกรรมภายนอกและสถาปัตยกรรมภายใน โดยการจัดสถานท่ีให้ร่มรื่น 
มีภาพจิตกรรมผาผนัง มีป้ายคติธรรมคำสอนติดตามที่ต่าง ๆ มีพระพุทธรูปและรูปเหมือนพระเกจิ อยู่ทั้งภายใน
ภายนอกอาคาร (3) พุทธศิลป์พระพุทธรูปสำคัญท่ีสร้างเป็นพระประธานในวิหารของศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนาราม 
ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของพระครูโสภณพุทธารักษ์และคณะ (2560)  ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง“การประยุกต์หลัก 
สัปปายะเพื่อพัฒนาครูสมาธิ รุ่น 7 สถาบันพลังจิตตานุภาพ สาขา 73 วัดพระงาม จังหวัดตรัง” พบว่าหลัก 
สัปปายะคือการสร้าง สภาพปัจจัยที่เอื ้อต่อการศึกษาปฏิบัติ เอื้อต่อการเป็นอยู่ที่ดีและการพัฒนาครูสมาธิให้
ได้ผลดี หลักสัปปายะมี 7 อย่าง คือ อาวาส สถานที่อยู่ โคจรที่บิณฑบาตหรือแหล่งอาหารภัสสะเรื ่องพูดคุยท่ี  
ส่งเสริมการปฏิบัติ บุคคลผู้ที่อยู่ใกล้แล้วจิตผ่องใสสงบมั่นคง โภชนะอาหาร อุตุอุณหภูมิ  สภาพแวดล้อม และ
อิริยาบถ เพื่อให้สะดวกและเหมาะสมแก่การปฏิบัติการเรียนครูสมาธิให้ได้ผล การประยุกต์หลักสัปปายะ มาใช้ใน
หลักสูตรครูสมาธิส่งผลต่อการพัฒนาผู้เรียนได้ดีขึ้นเจริญก้าวหน้า ต่อการเรียนหลักสูตรครูสมาธิ  

2. รูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยาเป็นภาวะท่ี
มีการเชื่อมรวมกันของร่างกายและจิตใจ สะท้อนถึงความเป็นองค์รวมอย่างแท้จริงของสุขภาพที่เกื้อหนุนและ
เชื่อมโยงกันทั้ง 4 มิติ ได้แก่ สุขภาวะทางกาย หมายถึงการมีร่างกายที่สมบูรณ์แข็งแรง สุขภาวะทางจิต หมายถึง
จิตใจที่เป็นสุข ไม่เครียด มีความเมตตา กรุณา มีสติ มีสมาธิ สุขภาวะทางสังคม หมายถึงการอยู่ร่วมกันด้วยดี  
มีสันติภาพ และสุขภาวะทางปัญญา หมายถึง ความสุขอันประเสริฐที่เกิดจากมีจิตใจสูง เข้าถึงความจริง ลดละ 
ความเห็นแก่ตัว มุ่งความดีสูงสุด ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบ คือ 1) องค์ประกอบด้านสถานที่ คือ พุทธภูมิ
สถาปัตยกรรม 2) องค์ประกอบด้านการจัดการอาคารสถานที่ปฏิบัติธรรม 3) องค์ประกอบด้านการจัดการการ
สอนหลักธรรมและการปฏิบัติธรรม ได้แก่ วิปัสสนากรรมฐาน 4) องค์ประกอบด้านการบริหารจัดการศูนย์ปฏิบัติ
ธรรมที่สัมพันธ์เกื้อกูลกัน ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาจินตวัฒน์ จารุวฑฺฒโน (วิจารณ์ปรีชา) (2562) 
ศึกษา รูปแบบการพัฒนาการบริหารวัดสร้างสุขด้วยกิจกรรม 5 ส จังหวัดสิงห์บุรี พบว่า รูปแบบการพัฒนาการ
บริหารวัดสร้างสุขด้วยกิจกรรม 5 ส จังหวัดสิงห์บุรี คือ 1) ด้านสะสาง มีแปลนวัด แผนผัง ระบุการใช้ ประโยชน์
พื้นท่ี แบ่งพื้นท่ีเป็น สังฆาวาส และ พุทธาวาส ถนนทางเข้าและถนนภายในวัด สะอาด สวยงาม ไม่มีส่ิงปฏิกูล อยู่
ในสภาพท่ีสามารถใช้การได้สะดวก และปลอดภัย 2) ด้านสะดวก สะดวกใน การติดต่อ ท่ีจอดรถ การขึ้นลง ป้าย
บอกทาง ชัดเจน 3) ด้านสะอาด มีไม้ยืนต้น (เน้นต้นไม้ในประวัติพระพุทธศาสนา) ให้ความร่มรื่น เย็น สบาย อย่าง
เพียงพอและเหมาะสม 4) ด้านสุขลักษณะ โอ่งน้ำหรือภาชนะกักเก็บน้ำด่ืมนำ้ใช้ มีจำนวนเพียงพอ สะอาด จัดวาง
ไว้อย่างเป็นระเบียบ มีฝาปิดมิดชิดถูกหลักสุขอนามัย 5) ด้านสร้างนิสัย ดูแลอาคาร เสนาสนะท่ีไม่ได้ใช้งานแต่รื้อ
ถอนไม่ได้ หรือยังไม่ได้ซื้อถอน ให้เป็นระเบียบเรียบร้อย ไม่รกรุงรัง เกะกะ บริเวณโดยรวมมีความสงบสุข ร่มเย็น 
น่าเล่ือมใสศรัทธา ไม่มีเสียงดังรบกวน ไม่มีกล่ินเหม็น เหมาะแก่การปฏิบัติธรรม  

3. ผลการนำเสนอและประเมินรับรองรูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์
รวมตามแนวพุทธจิตวิทยาท่ีนำเสนอและรับรองมีองค์ประกอบท่ีสำคัญท่ีทำให้เกิดการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมและ



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No. 3 (September-December 2023)  

 

476 

ผู้ปฏิบัติธรรมได้เข้าถึงธรรมได้ดี คือ 1)  ผู้สอน ผู้บรรยาย 2) แนวทางท่ีใช้ถ่ายทอดในการปฏิบัติ คือ แนวทางของ
สติปัฏฐาน 4  3) สถานท่ี บรรยากาศ ความเป็นสัปปายะ 4) การประชาสัมพันธ์ การรับรู้ ระบบการส่ือสารท่ีดีร่วม
สมัย 5) การสร้างการรับรู้ การสร้างความเช่ือมั่นแก่ประชาชน 6) การสร้างเครือข่ายในการส่งต่อการปฏิบัติธรรม
ระดับที่สูงขึ้น 7) ระบบการจัดการศูนย์ปฏิบัติธรรมที่ส่งเสริมความเป็นสัปปายะทางกาย และสัปปายะทางจิต
สำหรับผู้มาปฏิบัติธรรม โดยใช้หลักสัปปายะ 7 เป็นฐานในการบริหารจัดการ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติธรรมเกิดความร่มเย็น 
8) ความเป็นศูนย์ปฏิบัติธรรมท่ีมีคุณภาพ มีคุณค่า และมีคุณประโยชน์ต่อพุทธศาสนิกชนและสังคม สามารถสร้าง
คุณประโยชน์ทางสังคมได้ สามารถสร้างงานให้เกิดกับชุมชนได้ และต้องตอบโจทย์ของวัตถุประสงค์ ช่วยให้ผู้เข้า
มาเรียนรู้เกิดภาวะสุขภาพองค์รวมทางกายและทางใจ โดยวัดคุณค่าได้จากความยั่งยืน ซึ่งมีความสอดคล้องกับ 
พระลิขิต ทินฺนปญฺโญ (เมืองจันทร์) (2563) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบการจัดการสัปปายะในสำนักปฏิบัติธรรม
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย” พบว่า สำนักปฏิบัติธรรมวัดหนองป่าพง มีการจัดการสัปปายะครบท้ัง 
7 อย่าง สภาพท่ัวไปของสำนักมีป่าไม้ท่ีรื่นรมย์ เงียบสงัด สะดวก อาหาร กัลยาณมิตรดี สะอาดถูกสุขอนามัยพร้อม
เหมาะสำหรับการปฏิบัติธรรม สำนักปฏิบัติธรรมวัดหนองเชียงทูนการ จัดการสัปปายะค่อนข้างดีอาวาสสัปปายะมี
มากพอให้ผู้ปฏิบัติได้ใช้สอย โคจร ผัสสะ โภชน อิริยปถ สะดวก สำหรับอุตุสัปปายะ ร้อนหนาวตามฤดูในประเทศ
ไทย ส่วนปุคคลสัปปายะท่านเจ้าสำนักคือ พระครูศาสนกิจวิมล ท่านเป็นผู้จัดการสัปปายะเป็นผู้สอบอารมณ์ และ
เป็นกัลยาณมิตรท่านทำอยู่รูปเดียว มีผู้ช่วยด้านการปรุงอาหารและขับยานพาหนะขนส่งท่ีเป็นญาติธรรม  
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
  จากการวิจัยเรื่อง รูปแบบการพัฒนาศูนย์ปฏิบัติธรรมพุ่มวนารามสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธ
จิตวิทยา ผู้วิจัยได้องค์ความรู้ใหม่โดยนำเสนอ พุ่มวนารามโมเดล (ตระกูล พุ่มงาม) ดังนี้ 

 



                          วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566)  

 

477 

 เพราะคนเรานั้น นอกจากจะเป็นทุกข์อันเนื่องมาจากความเป็นไปของชีวิตตามสภาพที่ควรจะเป็น 
กล่าวคือ การเกิด แก่ เจ็บ ตายในชีวิต นอกจากนั้นการต้องการสิ่งพื้นฐานในชีวิตเพื่อการอยู่รอดแล้ว คนเราใน
ปัจจุบันนั้น มีความเครียด มีความทุกข์จากการแก่งแย่ง การขาดคุณธรรมจริยธรรมอันดี จึงเป็นเหตุให้เกิดการ
แก่งแย่งเพื่อผลประโยชน์ของตนเองมากเกินไป จึงเกิดความทุกข์จากการได้ในสิ่งที่ไม่ปรารถนา ไม่ได้ในสิ่งท่ี 
ต้องการ ต่าง ๆ นานา อันเกิดขึ้นได้ตามทฤษฎีความต้องการพื้นฐาน 5 ขั้น ของมาสโลว์ ซึ่งส่วนใหญ่เป็นทุกข์ทาง
ใจ จึงเป็นส่ิงท่ียากต่อการเยียวยา เพราะคนเรานั้นเต็มไปด้วย อัตตา ตัณหา อุปาทาน พระพุทธองค์ได้ทรงตรัสรู้ใน 
อริยสัจจ์ 4 ประการคือ รู้ทุกข์ ว่าคืออะไร ทุกข์นั้นเกิดขึ้นได้จากสาเหตุอะไร และสามารถดับทุกข์นั้นได้ด้วยอะไร 
และด้วยวิธีไหน (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค) นั่นจึงเป็น สาเหตุให้เราต้องหมั่นปฏิบัติตนตามอริยมรรคมีองค์ 8 ตาม
ข้อท่ี 4 ของอริยสัจจ์ 4 เพื่อให้จิตเรานั้นเข้มแข็ง เข้าถึงอริยะอารมณ์ จิตจึงต่ืนรู้ เบิกบาน เข้าใจในความเป็นไปของ
โลก เข้าใจในความเป็นธรรมดาของโลก  

การปฏิบัติตนตามวิถีแห่งมรรคมีองค์ 8 นั้นจะก่อให้เกิด การศึกษาเรียนรู้หลักธรรมอันประเสริฐขององค์
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เกิดสัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ อันเป็นปัญญา ท่ีสว่างไสว ท่ีเป็นอุเบกขา จึงเกิดการรักษาศีล 
อันเป็นสิ่งที ่ควบคุม กาย วาจา ใจ การดำเนินชีวิตด้วยความสะอาดผ่องใส ด้วยสัมมาวาจา สัมมากั มมันตะ 
และ สัมมาอาชีวะ จากนั้น มุ่งเข้าสู่ การมีความเพียร เพื่อการตั้งสติมั่น เพื่อการมีสมาธิ ท่ีก่อเกิดปัญญา เพื่อเข้าถึง
ซึ่ง ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญาอันผ่องใส 

การปฏิบัติตนตามมรรคมีองค์ 8 นั้น เพื่อเป็นการเข้าถึง ภาวนา 4 ประกอบด้วย 1. เป็นการฝึกการ
ควบคุมกาย หรืออายตนะท้ัง 6 ให้อยู่ในกุศลธรรม  ให้รู้จักติดต่อเกี่ยวข้องกับส่ิงท้ังหลายภายนอกทางอินทรีย์ท้ัง
ห้าด้วยดี และปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้นในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศลธรรมเสื่อมสูญ , 
การพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ 2. ฝึกการเจริญศีล พัฒนาความประพฤติ การฝึกอบรมศีล  
ให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดี เกื้อกูลแก่กัน   
3. ฝึกการเจริญจิต พัฒนาจิต การฝึกอบรมจิตใจให้เข้มแข็งมั่นคงเจริญงอกงามด้วยคุณธรรมท้ังหลาย เช่น มีเมตตา
กรุณา ขยันหมั่นเพียร อดทนมีสมาธิ และสดชื่น เบิกบาน เป็นสุขผ่องใส เป็นต้น 4. ฝึกการเจริญปัญญา พัฒนา
ปัญญา การฝึกอบรมปัญญาให้รู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง รู้เท่าทันเห็นโลกและชีวิต ตามสภาวะ สามารถทำ
จิตใจให้เป็นอิสระ ทำตนให้บริสุทธิ์จากกิเลสและปลอดพ้นจากความทุกข์ แก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นได้ด้วยปัญญา   
สู่การเป็นภาวิตกาย ภาวิตศีล ภาวิตจิต และภาวิตปัญญา 

ซึ่งทั้งสิ้นทั้งปวงนั้น คือการที่เราได้เข้าถึงปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ โดยพร้อมมูลนั่นคือ การรู้แจ้งใน
อริยสัจจ์ 4 ประการ ด้วยพื้นฐานของการปฏิบัติตนตามมรรคมีองค์ 8 ก่อนท่ีองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะทรงตรัสรู้
นั้น พระองค์ได้เลือกสถานท่ีท่ีเหมาะ ท่ีเอื้อต่อการบรรลุธรรมอันประเสริฐ พระองค์ทรงเลือกประทับ ณ ใต้ต้นโพธิ์
ท่ีร่มรื่น ด้านหลังเป็นพนา ด้านหน้าคือแม่น้ำเนรัญชรา นี่เองจึงเป็นส่ิงท่ีพระองค์ทรงเรียกว่า สัปปายะ 

 
ข้อเสนอแนะ 

การนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
1. การใช้ประโยชน์ในเชิงนโยบาย หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง ควรนำองค์ความรู้ที่ได้จากการ วิจัยไปปรับใช้ 

เป็นแนวทางในการกำหนดนโยบาย ยุทธศาสตร์ กลยุทธ์ หรือแนวทางเกี่ยวกับการ บริหารจัดการศูนย์ปฏิบัติธรรม
ทั่วประเทศ นอกจากนี้ควรนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ในเชิงสาธารณะ เช่น นำไปใช้ให้เกิดประโยชน์แก่
พุทธศาสนิกชนและสังคม ทำให้คุณภาพชีวิตเกิดสุขภาวะองค์รวมที่ดี สุขกาย สุขใจ 

2. การใช้ประโยชน์ในเชิงการบริหาร การใช้ประโยชน์จากผลการวิจัยเพื่อประกอบการ ตัดสินใจวางแผน
ในการบริหารงานด้านต่าง ๆ ด้วยหลักการบริหารตามหลักพรหมวิหาร 4 ของผู้บริหารศูนย์ฯ ในการ พัฒนาตน 
พัฒนาคน และพัฒนางาน เช่น การจัดโครงการปฏิบัติธรรมในรูปแบบทางสื่อ ต่าง ๆ บริหารจัดการให้เกิด soft 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No. 3 (September-December 2023)  

 

478 

power ก่อให้เกิดความสุขทางกาย ทางใจ เป็นศูนย์ปฏิบัติธรรมที่มีคุณภาพ การวางแผนการประสานงานกัน
ระหว่างหน่วยงาน คือ ศูนย์ปฏิบัติ ธรรม หน่วยงานราชการ โรงเรียน และชุมชน เพื่อช่วยเหลือซึ่งกันและกันใน
ลักษณะ“บวรส.”มีการ วางแผนระยะส้ัน ระยะยาว เพื่อให้ศูนย์ปฏิบัติธรรมมีความยั่งยืนด้วยศรัทธา  

3. การใช้ประโยชน์ในเชิงการปฏิบัติ ผลการวิจัยสามารถนำไปประยุกต์ใช้เป็นแนวทาง ในการพัฒนาหรือ
ปรับปรุงการการบริหารจัดการ ภายในศูนย์มีประสิทธิภาพหรือประสิทธิผลให้มาก ยิ่งขึ้น ข้อค้นพบจากการวิจัย
ใหม่ ๆ จะช่วยให้บุคลากรมีความรู้ความเข้าใจและความชำนาญในการ ปฏิบัติงานท่ีเกี่ยวข้องได้ดียิ่งขึ้น  

ข้อเสนอแนะการวิจัยคร้ังต่อไป  
ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั ้งต่อไป ควรขยายหรือพัฒนาต่อยอดการวิจัยเกี ่ยวกับการทำส่ือ

ประชาสัมพันธ์ ให้ศูนย์เป็นที่รู้จักทั่วโลก โดยการใช้โซเชียลมีเดีย จัดกิจกรรมธรรมะหรือออนไลน์ได้ ใช้โซเชียล
มีเดีย เช่น ใช้เฟสบุ๊ค ทวิตเตอร์ อินสตาแกรม ไลน์แอด ติ๊กตอก สามารถสื่อสารหลักธรรมคำสอนได้จากศูนย์ 
มีการสื่อสารให้คนภายนอกเกิดความมั่นใจให้คนภายในเกิดความศรัทธาและการพัฒนาวิธีการดำเนินการวิจัยท่ี
เหมาะสมและหลากหลายในการวิจัยครั้งต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระมหารุ่งเรือง รักขิดธัมโม. (2556). ผลการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน : ศึกษากรณีเยาวชนผู้ปฏิบัติวิปัสสนา 

กรรมฐาน ณ ศูนย์ปฏิบัติธรรมสวนเวฬุวัน อำเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร 
มหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระครูสุตกิจสารวิมล (สุดใจ โกติรัตน์) และสงวน หล้าโพนทัน. (2562). การบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมเชิง 
พุทธบูรณาการ. Journal of Buddhist Education and Research : JBER, 5(2), 109. 

พระครูโสภณพุทธารักษ์ (ธมฺมรโส) และคณะ. (2560). การประยุกต์หลักสัปปายะ 7 เพื่อพัฒนาครูสมาธิรุ่น 39
สถาบันพลังจิตตานุภาพ สาขา 73 วัดพระงาม จังหวัดตรัง (วิทยานิพน์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต). มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาจินตวัฒน์ จารุวฑฺฒโน (วิจารณ์ปรีชา). (2562). รูปแบบการพัฒนาการบริหารวัดสร้างสุขด้วยกิจกรรม 5 
ส  จังหวัดสิงห์บุรี (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณทิต). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระลิข ิต ทิน ฺนปญฺโญ (เม ืองจันทร ์) . (2560) . ร ูปแบบการจัดการสัปปายะในสำนักปฏิบัต ิธรรมภาค  
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์, 13 (ฉบับพิเศษ), 43. 

พระมหาเสงี ่ยม สุวโจ (มณีวงษ์). (2562). รูปแบบการพัฒนาวัดสร้างสุขด้วยสัปปายะตามแนวพุทธจิตวิทยา  
(วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณทิต). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ภคชาติ เตชะอำนวยวิทย์. (2565). การศึกษาการออกแบบสถาปัตยกรรมที่เอื้อให้เกิดความสัปปายะเพื่อนำไป 
ออกแบบวัดป่าวิมุตตยาลัย. วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ : มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 12, 17. 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2551). คู่มือปฏิบัติงานหน่วยอบรมประชาชนประจำตำบล.  กรุงเทพฯ: 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 


