
โรคจิตทางพระพุทธศาสนาและวิธีรักษาตามแนวพระพุทธศาสนา 
Psychosis in Buddhism and the Buddhism Treatment Method 

 
ธัชฑล อัตรัง1 และ ตฏิลา จำปาวัลย์2 

Thatchathon Attarung1 and Tatila Jampawal2   
1,2นักวิชาการอิสระ 

1,2Independent scholar 

Corresponding Author E-mail: 1Thatchathon05@gmail.com 

 
Retrieved: March 24, 2023; Revised: August 28, 2023; Accepted: August 29, 2023 

 

บทคัดย่อ 
บทความนี ้ เพ ื ่อนำเสนอแนวคิดเก ี ่ยวกับโรคจิตทางพระพุทธศาสนาและวิธ ีร ักษาตามแนว

พระพุทธศาสนา โดยการสังเคราะห์จากที ่ได้เร ียนหลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต (สาขาพุทธจิตวิทยา) 
และหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต (สาขาจิตวิทยาชีวิตและความตาย) ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย โดยรายวิชาที่เรียนเป็นบูรณาการวิชาจิตวิทยาทางตะวันตกกับพระพุทธศาสนารวมเข้าด้วยกัน  
จุดต่างท่ีสำคัญระหว่างพระพุทธศาสนากับจิตวิทยา พระพุทธศาสนานั้นมองปัญหาจิตใจของคน โดยมิได้จำกัด
อยู่ในวงของการป่วยทางจิต คือไม่ได้เน้นเรื ่องคนไข้โรคจิต แต่ปัญหาจิตใจของคนในพระพุทธศาสนานั้น 
หมายถึงปัญหาของมนุษย์ทั่วไปทุกคน ที่ยังมีความทุกข์หรือยังมีความบกพร่อง ยังเป็นคนที่ไม่สมบูรณ์ หรือ
กล่าวได้ว ่า มนุษย์ทุกคนที ่ย ังไม ่ไร ้ท ุกข์  ปัญหาของมนุษย์ทุกคนที ่ย ังไม่ไร ้ท ุกข์นี ้ เป ็นจุดสนใจของ
พระพุทธศาสนาท้ังส้ิน เพราะฉะนั้น มองในแง่นี้แล้ว พระพุทธศาสนาจึงสนใจปัญหาของคนธรรมดาสามัญท่ีอยู่
ในสังคมท่ัวไป แล้วขยายความสนใจดังกล่าวออกไปครอบคลุมถึงเรื่องราวหรือปัญหาท้ังหมดท่ีมีผลต่อชีวิตของ
บุคคลและสังคม สำหรับจิตวิทยานั้น ให้ความสำคัญกับวิธีการวิทยาศาสตร์เน้นไปทางด้านวัตถุ  คือการท่ี
จะต้องตรวจสอบทดลองให้ออกมาเป็นรูปธรรม ให้แสดงผลออกมาเป็นส่ิงท่ีมองเห็นได้ ตัวอย่างเช่น พฤติกรรม
ภายนอก การแสดงออกทางด้านท่ีปรากฏในสังคม เป็นต้น 

 
คำสำคัญ: โรคจิต; พระพุทธศาสนา; โรคจิตทางพระพุทธศาสนา 
 

Abstract 
 This article mainly discusses Psychosis in Buddhism and the Buddhist treatment 
method by analysis and synthesis from the study in the Bachelor of Buddhist Program 
(Buddhist Psychology) and Master of Buddhist Program (Psychology Life and Death) 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Both are integrated programs between Psychology 

mailto:Thatchathon05@gmail.com


 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.2 (May-August 2023)  

 

360 

and Buddhism. However, the difference between Buddhism and Psychology is that Buddhism 
considers a mental problem that is not only a mental illness patient or psychotic patient. 
Furthermore, it considers the problems of every person still suffering or impaired. In other 
words, Buddhism is interested in the suffering of every ordinary person who cannot end 
suffering. So this is the issue that Buddhism is interested in: the problem of every ordinary 
person in ordinary society and extends to all problems affecting every person’s life and 
society. Psychology places importance on scientific methodology as objectivism or 
investigation by experimental as concrete objects and visible perception, for example, overt 
behaviors, behavior expressed in society, Etc. 
 
Keywords: Psychosis; Buddhism; Psychosis in Buddhism 
 

บทนำ 
บทความนี ้ เพ ื ่อนำเสนอแนวคิดเก ี ่ยวกับโรคจ ิตทางพระพุทธศาสนาและวิธ ีร ักษาตามแนว

พระพุทธศาสนาโดยการสังเคราะห์จากที ่ได้เร ียนหลักสูตรพุทธศาสตรบัณทิต   (สาขาพุทธจิตวิทยา) 
และหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณทิต  (สาขาจิตวิทยาชีวิตและความตาย) ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย โดยรายวิชาที่เรียนเป็นบูรณาการวิชาจิตวิทยาทางตะวันตกกับพระพุทธศาสนารวมเข้าด้วยกัน  
นักจิตวิทยาในประเทศไทยเชื ่อว่าจ ิตวิทยาเกิดขึ ้นเมื ่อราว 2,500 กว่าปีมาแล้ว นั ่นคือจิตวิทยาทาง
พระพุทธศาสนา เกิดขึ้นที่ประเทศอินเดีย โดยผู้ที่ศึกษาและได้ปฏิบัติทดลองด้วยตนเองก่อนแล้วสอนผู้อื่นใหรู้้
ตาม ชื่อว่า พระพุทธเจ้า  ซึ่งมีมาก่อนการเริ่มศึกษาทฤษฎีแนวคิดทางตะวันตกที่มีการศึกษาด้านจิตวิทยาเมื่อ
ราวคริสต์ศตวรรษท่ี 13 อยู่ระหว่างป ีค.ศ. 1201 ถึง ค.ศ. 1300    

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2539) กล่าวว่า จิตวิทยาทางตะวันตกพัฒนาขึ้นมาโดยเน้นแก้ปัญหา
ผู้ป่วยทางจิตโดยเฉพาะคนบ้า คนเสียสติ คนวิปริตทางจิตแบบต่าง ๆ ขณะที่พระพุทธศาสนาไม่เน้นเรื่องคนไข้
โรคจิตแต่ให้ความสำคัญกับปัญหาทั่วไปที่มีผลต่อชีวิตและสังคมมนุษย์แบบองค์รวม คือมองทั้งเรื่องจิตและ
ปัญหาทางจิตโดยสัมพันธ์กับวิถีชีวิตทุกด้านทุกมิติ เป็นการนําองค์ประกอบทุกส่วนทุกระดับทุกขั้นตอนมาโยง
สัมพันธ์แบบอิงอาศัยกัน ส่งต่อถึงกัน พระพุทธศาสนาจึงเป็นระบบจิตวิทยาที่สมบูรณ์ในแง่ของการแก้ปัญหา
และพัฒนามนุษย์ท่ีทุกปัจจัยสัมพันธ์แบบอิงอาศัยกัน มีผลกระทบต่อกัน  

จุดต่างท่ีสำคัญระหว่างจิตวิทยากับพระพุทธศาสนาท่ีนี้มองในฝ่ายพุทธ พระพุทธศาสนานั้นมองปัญหา
จิตใจของคน โดยมิได้จำกัดอยู่ในวงของการป่วยทางจิต คือไม่ได้เน้นเรื่องคนไข้โรคจิต แต่ปัญหาจิตใจของคนใน
พระพุทธศาสนานั้น หมายถึงปัญหาของมนุษย์ท่ัวไปทุกคน ท่ียังมีความทุกข์หรือยังมีความบกพร่อง ยังเป็นคนท่ี
ไม่สมบูรณ์ หรือกล่าวได้ว่า มนุษย์ทุกคนท่ียังไม่ไร้ทุกข์ ปัญหาของมนุษย์ทุกคนท่ียังไม่ไร้ทุกข์นี้เป็นจุดสนใจของ
พระพุทธศาสนาท้ังส้ิน เพราะฉะนั้น มองในแง่นี้แล้ว พระพุทธศาสนาจึงสนใจปัญหาของคนธรรมดาสามัญท่ีอยู่



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2566) 

 

361 

ในสังคมท่ัวไป แล้วขยายความสนใจดังกล่าวออกไปครอบคลุมถึงเรื่องราวหรือปัญหาท้ังหมดท่ีมีผลต่อชีวิตของ
บุคคล และสังคม  

จิตวิทยาตะวันตกนั้น ให้ความสำคัญกับวิธีการวิทยาศาสตร์เน้นไปทางด้านวัตถุ  คือการที่จะต้อง
ตรวจสอบทดลองให้ออกมาเป็นรูปธรรม ให้แสดงผลออกมาเป็นสิ่งที ่มองเห็นได้ ตัวอย่างเช่น พฤติกรรม
ภายนอก การแสดงออกทางด้านท่ีปรากฏในสังคม เป็นต้น  

สำหรับพระพุทธศาสนา คำว ่าประสบการณ์ที ่ เราจะมองนี้  หมายถึงประสบการณ์ของจ ิตใจ 
ประสบการณ์ที่เราได้รับ ที่รู้ ประจักษ์ในจิตใจของตนเอง ซึ่งเทียบกับทางตะวันตกก็คือ การมองดูจิตใจของ
ตนเอง (Introspection) แต่เมื่อศึกษาโดยละเอียดจะเห็นว่ามันก็ไม่เหมือนกันทีเดียว ประสบการณ์ทางจิตใจ
โดยตรงนี ้เป็นเรื่องท่ีสำคัญ คือคนเรานี้จะรู้ความรัก ความโกรธ ความหลง และความรู้สึกต่าง ๆ ทำนองนี ้ก็รู้ใน
จิตใจของตนเองโดยตรง เป็นประสบการณ์ที่ชัดเจนแน่นอน แต่ก็เป็นเรื่องเฉพาะตัว บทความนี้จึงนำเสนอ
แนวคิดเกี่ยวกับโรคจิตทางพระพุทะศาสนาซึ่งส่งผลให้มนุษย์มีความทุกข์ มีผลกระทบต่อการดำเนินชีวิตของ
บุคคล ครอบครัว และสังคม พร้อมท้ังนำเสนอแนวทางในการรักษาตามแนวพระพุทธศาสนา หรือเพื่อให้บุคคล
และครอบครัวพ้นจากความทุกข์ดังกล่าว 
 

โรคจิตในทางพระพุทธศาสนา 
ครั้งพระผู้มีพระภาคเจ้าประทับ ณ กรุงสาวัตถี ทรงยกตัวอย่างเรื่องพระภิกษุที ่กระสัน (อยาก) สึก 

ให้บรรดาพระภิกษุท้ังหลายในพระเชตวันมหาวิหารฟัง โดยเรื่องมีอยู่ว่า มีบุตรเศรษฐีคนหนึ่งแวะมาเย่ียมญาติท่ี
บวชเป็นพระภิกษุอยู่ บุตรเศรษฐีถามพระภิกษุผู้เป็นญาติว่า “ข้าแต่ท่านผู้เจริญ ท่านช่วยแนะนำวิธีพ้นทุกข์ให้
กระผมเสียหน่อยเถิดขอรับ” พระภิกษุตอบว่า “เธอจงถวายสลากภัต ปักขิกภัต วัสสาวาสิกภัต ถวายปัจจัย 
ต่าง ๆ อันมีจีวร เป็นต้น แล้วแบ่งทรัพย์สินท่ีหามาได้ออกเป็น 3 ส่วน ได้แก่ ทรัพย์ท่ีใช้ในการทำการงาน ทรัพย์
สำหรับเล้ียงดูบุตรและภรรยา  และทรัพย์สำหรับบริจาคไว้ในพระศาสนา” บุตรเศรษฐียินดีปรีดาในคำช้ีแนะนำ
ของพระภิกษุ และน้อมรับคำสอนมาปฏิบัติ หลายวันต่อมา บุตรเศรษฐีแวะมาเยี่ยมพระภิกษุผู้เป็นญาติอีก 
คราวนี้ได้ถามพระภิกษุท่านว่า “พระคุณเจ้าช่วยแนะนำกระผมหน่อยขอรับว่า กระผมควรทำบุญใดท่ีได้บุญยิ่ง
กว่าครั้งก่อนขอรับ” พระภิกษุตอบว่า “เธอจงอาราธนาและถือศีล 10 เถิด” บุตรเศรษฐีน้อมรับทันทีแล้วจากไป 
บุตรเศรษฐีห่างหายไปหลายวัน ก็หวนกลับมาอีกครั้ง  และถามพระภิกษุผู้เป็นญาติว่า “บุญที่ยิ่งกว่าบุญครั้ง
ก่อนมีอีกหรือไม่ขอรับ” พระภิกษุตอบว่า “เช่นนั้นเธอจงบวชเถิด” บุตรเศรษฐีน้อมรับและบวชเป็นพระภิกษุใน
พระพุทธศาสนา เมื่อบุตรเศรษฐีบวชแล้ว กลับมีอาการซูบผอม บุตรเศรษฐีถึงกับเอ่ยว่า “เราตั้งใจบวชเพื่อให้
พ้นทุกข์ แต่กลับไม่เป็นอย่างที่คิดเสียแล้ว เราพบว่าแบบนี้ทำตอนเป็นฆราวาสก็ได้ ไม่จำเป็นต้องบวช”  
พระภิกษุและสามเณรเมื่อเห็นอาการของบุตรเศรษฐีแล้วก็เข้าไปถามไถ่ด้วยความเป็นห่วง บุตรเศรษฐีตอบว่า 
“กระผมอยากสึกขอรับ” บรรดาพระภิกษุและสามเณรจึงพาบุตรเศรษฐีไปเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า พระพุทธ
องค์ทอดพระเนตรเห็นดังนั้นจึงตรัสถามบุตรเศรษฐีว่า “ทำไมเธอจึงอยากสึกเล่า” บุตรเศรษฐีตอบทันทีว่า 
“ตอนแรกกระหม่อมต้ังใจบวชเพื่อหวังพ้นจากความทุกข์ เมื่อได้สัมผัสกับการเป็นภิกษุแล้วจึงคิดว่าเป็นฆราวาส
ก็น่าทำแบบนี้ได้เช่นกัน” พระบรมศาสดาตรัสว่า “แล้วเธอสามารถรักษาจิตได้หรือไม่” บุตรเศรษฐีตอบทันทีว่า 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.2 (May-August 2023)  

 

362 

“ได้ขอรับ”  “เช่นนั้นเธอจงรักษาจิตอย่างเดียว เพราะจิตที่ควบคุมดีแล้วย่อมมีสุข และพาไปสู่มรรคผลและ
นิพพานได้ ”(ข.ุขุ. (ไทย) 25/366-394/17-18. แสดงว่า หัวใจของพระพุทธศาสนา คือ การรักษาจิต 

Tupluang (2008) โรคจิตในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง กิเลส หรือตัวประกอบทางจิตต่างๆ ท่ีทำให้
จิตเสียคุณภาพและเสียสุขภาพ ทำใจให้เศร้าหมอง บางครั้งก็เรียกว่า อาสวะ แปลว่า ส่ิงท่ีหมักหมมทับถมอยู่ใน
ใจ บางครั้งก็เรียก อนุสัย แปลว่า สิ่งที่เกาะจับจิตใจ ซึ่งโรคจิตตัวที่ละเอียดที่สุด เรียกว่า อวิชชา คือ ความโง่ 
ความไม่รู้ความจริง ไม่รู้ในอริยสัจ 4 ประการ ได้แก่ ทุกข ์สมุหทัย นิโรธ และ มรรค 

จำลอง ดิษยวณิช (2551) โรคจิตในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง กิเลสและเจตสิก ส่ิงท่ีประกอบกับจิต
ฝ่ายอกุศล เป็นสาเหตุสำคัญของความผิดปกติทางจิต ซึ่งบางครั้งเรียกว่า โรคทางใจหรือความแปรปรวนทาง
จิตใจตามทรรศนะของพุทธศาสนามีสาเหตุของความผิดปกติทางจิต ซึ่งในรายที่มีอาการรุนแรง อาจทำให้เกิด
ความบ้า อาการวิกลจริต หรือโรคจิต 

ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์ (2552) โรคจิตในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ความกลัว ความวิตกกังวล 
ความรู้สึกผิด ละอายใจ ความท้อแท้สิ ้นหวัง เป็นต้น ความทุกข์นี ้เกิดจากการปรับตัวไม่ได้ หรือเสียสมดุล 
โดยอาจเกิดจากปัจจัยภายใน เช่น ความแปรปรวนในความคิดหรือภาวะอารมณ์ของเราเอง และหรือปัจจัย
ภายนอกมาทำให้เกิดความคิดและความรู้สึกที่เป็นทุกข์  เช่น การสูญเสียสิ่งที ่รัก การประสบความผิดหวัง 
การเผชิญภาวะวิกฤติต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องการเงิน อาชีพ การทำงาน ครอบครัว ความยุ่งยากเหล่านี้อาจเป็น
ภาวะช่ัวคราวของการปรับตัว หรือกระท่ังกลายเป็นความผิดปกติทางจิตใจ 

คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา จำแนกโรคจิตไว้อย่างละเอียดถึง 1,608 ชนิด เช่น ตัณหา ความอยาก 
อุปาทาน ความยึดถือ โลภะ ความโลภ โทสะ ความโกรธ โมหะ ความหลง เป็นต้น สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ทรงแสดงคำสอนให้เห็นว่า ธรรมชาติของมนุษย์มีทั้งดีและชั่วติดตัวมาแต่ชาติก่อน  กล่าวคือ พระพุทธศาสนา
ยอมรับเรื่องชาติก่อน เรื่องการเวียนว่ายตายเกิด ช่วงเวียนว่ายตายเกิดก็ได้ส่ังสมท้ังดีท้ังช่ัว ดี-ช่ัว เหล่านั้นไม่ได้
หายไปไหน ยังคงอยู่ในจิตของเขา เขาเกิดมาพร้อมท้ังดีและช่ัวอยู่แล้ว จะดีมากขึ้นถ้าได้มาอยู่ในส่ิงแวดล้อมท่ีดี 
ได้รับการฝึกฝนอบรมดี และอาจจะช่ัวได้ ถ้าได้รับการกระตุ้นให้ช่ัว หรืออยู่ในส่ิงแวดล้อมท่ีไม่ดี (วศิน อินทสระ, 
2541) 

 

ประเภทของคน ตามโรคจิตทางพระพุทธศาสนา 
การแบ่งประเภทของคนตามโรคจิตทางพระพุทธศาสนา จัดประเภทตามขนาดโรคจิตเป็นชั ้น ๆ 

โดยวิเคราะห์จากแบ่งตามคุณธรรมจริยธรรมท่ีมีอยู่ในจิตใจและการประพฤติปฏิบัติตน 4 ช้ัน (บุญมี ปาละวงศ์, 
2537) และการจำแนกอริยะบุคคลท่ีละโรคจิตได้เด็ดขาด 4 ช้ัน รวมกันเป็น 8 ช้ัน คือ  

1. อันธพาลชน คือ คนที่มีปริมาณของโรคที่เข้มข้นมาก มีพฤติกรรมเป็นอันตรายต่อสังคมคนชั่วร้าย 
โง่เขลาเบาปัญญา ชอบรังแกผู้อื่นทั้งต่อหน้าและหลับหลัง รวมกลุ่มกันเป็นแก็งค์ ชอบก่อกวนสร้างปัญหาให้
สังคม 

2. พาลชน คือ คนท่ีมีปริมาณของโรคเข้มข้นปานกลาง คนช่ัวร้าย คนเกเร คนไร้สติปัญญาไม่มีเหตุผล 
ไม่รู้ดีไม่รู้ช่ัว ไม่รู้ถูกรู้ผิด ชอบเกะกะระรานรังแกผู้อื่น 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2566) 

 

363 

3. ปุถุชน คือ พวกท่ีมีท้ังคุณและโทษต่อสังคม บุคคลผู้หนาด้วยกิเลสตัณหา ติดอยู่ในความอยากความ
ปรารถนาในรูป เสียง กล่ินรส สัมผัส ยังมีอวิชชาครอบงำ ยึดมั่นในตัวตน ยึดถือเรา ถือเขา มีทิฏฐิมานะ 

4. กัลยาณชน คือ พวกที่มีคุณมากกว่าโทษ บุคคลธรรมดา เป็นผู้มากด้วยกิเลสตัณหา แต่ยังรู้ดีรู้ช่ัว 
รู้บาปบุญคุณโทษอยู่ เห็นคุณค่าทางวัตถุและจิตใจเท่าๆ กัน มีความสำนึกและรับผิดชอบต่อการกระทำของ
ตนเอง 

5. อริยชน ขั้นโสดาบัน คือ บุคคลผู้ละโรคจิตได้ ร้อยละ 25 ละสิ่งดังต่อไปนี้ 1) สักกายทิฏฐิ คือ
ความเห็นว่าร่างกายเป็นของตน 2) วิจิกิจฉา คือความสงสัยว่าพระรัตนตรัยดีจริงหรือ 3) ศีลพตปรามาส คือการ
เช่ือพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ เมื่อบรรลุเป็นพระโสดาบัน ยังต้องเวียนว่ายตายเกิดอีกไม่เกิน 7 ชาติ แล้วจะบรรลุ
นิพพาน คือพระอรหันต์ 

6. อริยชน ขั้นสกิทาคามี คือบุคคลผู้ละโรคจิตได้ ร้อยละ 50 ละขั้นพระโสดาบัน แต่จิตคลายจากราคะ 
โทสะ และโมหะมากขึ้น เมื่อบรรลุเป็นพระสกทาคาม ีจะเกิดอีกครั้งเดียว 

7. อริยชน ขั้นอนาคามี คือบุคคลผู้ละโรคจิตได้ ร้อยละ 75 ละขั้นพระโสดาบัน พระสกทาคามี และรวม
อีก 2 ส่ิง คือ 4) กามราคะ คือความติดใจในกามารมณ์ 5) ปฏิฆะ คือความขัดเคืองใจ เมื่อบรรลุเป็นพระอนาคามี 
จะเลิกครองเรือน ประพฤติพรหมจรรย ์ตายแล้วจะไปเกิดในพรหมโลก 

8. อริยชน ขั้นอรหันต์ คือบุคคลผู้ละโรคจิตได้เด็ดขาด ละขาดได้เต็มร้อย คือ ไม่มีโรคจิตเหลืออยู่อีก
เลยการแยกโรคจิต ตามระดับความละเอียด แบ่งได้ดังนี้  

1. ละเอียดท่ีสุด เรียกว่า อวิชชา ความไม่รู้ความจริง ความโง่ ความมืดมัวของจิตท่ีไม่รู้ ในอริยสัจ 4 
คือ ไม่รู้ทุกข์ ไม่รู้เหตุให้เกิดทุกข ์ไม่รู้ความดับทุกข ์และไม่รู้วิธีปฏิบัติเพื่อดับทุกข์ ส่วนความจริงท่ีไม่รู้นั้นมีหลาย
ประเภท คือ สมมติสัจจะ สภาวสัจจะ ปรมัตถสัจจะ และอริยสัจจะ ทางพระพุทธศาสนา ต้องรู้อริยสัจจะ จึงจะ
กำจัดอวิชชาได้ และเป็นพระอริยเจ้า 

2. ละเอียดขนาดกลาง มี 2 ประเภท คือ ตัณหา และ อุปาทาน ประเภทแรก ตัณหา แปลว่า ความ
อยากได้ มี 2 อย่าง ได้แก่ ภวตัณหา คือได้มาแล้วอยากให้มีอยู่  กับวิภวตัณหา คือมีแล้วเบื่อ อยากให้พ้น 
ประเภทที่สอง อุปาทาน แปลว่า ความยึดถือติดอยู่ในสมบัติสัจจะ สภาวสัจจะ และปรมัตถสัจจะ ติดอยู่ในเรา 
ในเขา และ ของเรา ของเขา 

3. หยาบขนาดกลาง ได้แก่ โรคจิต 3 ประการ ท่ีเรียกว่า อกุศลมูล คือเหตุแห่งความช่ัว มี 1) โลภะ 
ความโลภอยากได้ 2) โทสะ ความโกรธเคือง ขุ่นแค้น และ 3) โมหะ ความหลงใหลมัวเมา 

4. หยาบที่สุด มี 3 ประเภท ได้แก่ อภิชฌา ความพยาบาท และมิจฉาทิฏฐิ โดยอภิชฌา คือความ
เพ่งเล็งอยากได้ จนจิตใจมืดมัว ไม่มีเหตุผลใดๆ เหลืออยู่ ความพยาบาท คือความคิดมุ่งร้ายต่อผู้อื ่น และ
มิจฉาทิฏฐิ คือความเห็นผิด เช่น เห็นถูกเป็นผิด เห็นดีเป็นชั่ว เห็นจริงเป็นเท็จ เป็นต้น เป็นพฤติกรรมทางจิต 
เมื่อใจถูกโรคจิตเหล่านี้บ่อนทำลายแล้ว จิตก็เสียสุขภาพ เศร้าหมอง เดือดร้อน วุ่นวาย กระสับกระส่าย เมื่อจิต
เช่นนี ้แสดงพฤติกรรมออกมาทางวาจา คำพูดก็จะเป็นไปเพื่อทำลาย เช่น พูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูด
กระแทกแดกดัน เมื่อแสดงออกมาทางกายก็จะเป็นการฆ่า ทรมาน เบียดเบียน ลัก ปล้น จ้ี โกง ประพฤติผิดกาม
ประเวณี ด่ืมยาดองของเมา (วศิน อินทสระ, 2541) 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.2 (May-August 2023)  

 

364 

วิธีรักษา ควบคุม และแก้ไข โรคจิตในทางพระพุทธศาสนา 
เพื่อให้ทุกคนมีสุขภาพจิตเป็นปกติ ทางพระพุทธศาสนาได้แสดงวิธีจัดการกับโรคจิตไว้หลายวิธี  

ตามระยะต่าง ๆ ของโรค รายละเอียดดังนี้ 
1. วิธีระงับผลทุกข์ โดยใช้กฎทางพระพุทธศาสนา 2 อย่าง ได้แก่ กฎแห่งกรรม และกฎไตรลักษณ์ 

วิธีนี้ใช้เมื่อคนตกเป็นทาสของจิตจนกระทำความช่ัว และได้รับผล คือความทุกข์แล้ว เช่น นักโทษท่ีถูกขังอยู่ใน
เรือนจำ คนอกหัก ผู้ที่ประสบภัยต่าง ๆ ซึ่งในขั้นนี้ ต้องใช้วิธีระงับทุกข์ เสมือนกินยาแก้ปวดบรรเทาไว้ก่อน 
แล้วค่อยแก้สมุฎฐานที่แท้จริงกฎแห่งกรรม กฎที่แสดงให้เห็นถึงเหตุและผลของการกระทำใด ๆ ของมนุษย์ 
กล่าวคือ ใครกระทำกรรมอันใดไว้ ดีหรือช่ัวก็ตาม บุคคลผู้กระทำนั้นจักต้องเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น ๆ เสมอ 
มิได้เกิดจากการดลบันดาลจากอำนาจของพระเจ้าองค์ใด และไม่มีใครมารับผลของกรรมแทนบุคคลอื่นได้ พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสถึงเรื ่องความแตกต่างเพราะกรรมไว้ในจูฬกัมมวิภังคสูตร (ม.อุ. (ไทย)14/7623-
7798/323-329) ซึ่งสามารถสรุปผลของกรรมต่าง ๆ ได้ 7 ประการ ทั้ง 7 ข้อนี้ไม่ได้เป็นความแตกต่างกัน
ท้ังหมดของมนุษย์ เป็นเพียงตัวอย่างสำคัญ ๆ ท่ีพบเห็นได้ท่ัวไปเท่านั้น 

ลำดับ 
อกุศลกรรม กุศลกรรม 

เหตุ ผล เหตุ ผล 

1 ฆ่าสัตว์ อายุส้ัน ไม่ฆ่าสัตว์ อายุยืน 

2 เบียดเบียนสัตว์ มีโรคมาก เบียดเบียนสัตว์ มีโรคน้อย 

3 มักโกรธ ผิวพรรณเศร้าหมอง ไม่มักโกรธ ผิวพรรณผ่องใส 

4 ริษยา มีอำนาจน้อย ริษยา มีอำนาจมาก 

5 ไม่ให้ทาน มีโภคะน้อย ให้ทาน มีโภคะมาก 

6 กระด้าง เย่อหยิง 
ไม่อ่อนน้อม 

เกิดในตระกูลต่ำ ไม่กระด้าง  
อ่อนน้อม 

เกิดในตระกูลสูง 

7 ไม่เข้าไปหา 
สมณพราหมณ์ 

ไม่สอบถามธรรมมะ 

มีปัญญาทราม เข้าไปหา 
สมณพราหมณ์ 

สอบถามธรรมมะ 

มีปัญญามาก 

ตารางที่ 1 ตารางสรุปผลของกรรมต่าง ๆ 7 ประการ 
 
กฎไตรลักษณ์ หรือลักษณะที่เสมอกัน หรือข้อกำหนด หรือสิ่งที่มีประจำอยู่ในตัวของสังขารทั้งปวง 

เป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ 3 อย่าง ได้แก่ อนิจจตา (อนิจจัง) คือความไม่เที่ยง ความไม่คงท่ี ความไม่
ยั่งยืน ภาวะที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมและสลายไป ทุกขตา (ทุกขัง) คือความเป็นทุกข์ ภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยการ
เกิดขึ้นและสลายตัว ภาวะที่กดดัน ฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพเป็นอย่างนั้น
เปลี่ยนแปลงไป จะทำให้คงอยู่ในสภาพนั้นไม่ได้ ภาวะที่ไม่สมบูรณ์มีความบกพร่องอยู่ในตัว และอนัตตตา 
(อนัตตา) คือความเป็นอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน ความไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมันเอง ไม่ใช่ของใคร ไม่อยู่ใน



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2566) 

 

365 

อำนาจควบคุมของใคร ลักษณะ 3 อย่างนี้ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สามัญลักษณะ คือ ลักษณะที่มีเสมอกันแก่
สังขารท้ังปวง และเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ธรรมนิกาย คือกฎธรรมดาหรือข้อกำหนดท่ีแน่นอนของสังขาร 

วิธีระงับทุกข์ทางพุทธศาสนา เป็นการแนะนำชี้แจงให้ผู้ทุกข์เกิดปัญญารู้จริงเห็นแจ้งในหลักธรรมดา 
เช่น นักโทษท่ีกำลังทนทุกข์ในเรือนจำ เราก็แนะนำว่า เขาได้ทำกรรมช่ัวมาแล้ว ขณะนี้กำลังใช้กรรมช่ัว ใช้ไป
ทุกวันไม่ช้าก็หมดกรรม กลับเป็นอิสระได้อีก ขณะที่กำลังใช้หนี้อาจจะเป็นทุกข์ แต่ก็ดีกว่าจะต้องเป็นหนี้
ตลอดไป เขาก็จะยอมรับโทษด้วยใจชื่นบาน ส่วนคนอกหัก เราก็สอนให้เขาเข้าใจหลักอนิจจัง ว่า โลกนี้ไม่มี
อะไรแท้เท่ียง ล้วนเปล่ียนแปลงเป็นธรรมดา อย่าไปหลงจริงจังในส่ิงต่างๆ แม้ความทุกข์ท่ีกำลังเผชิญอยู่นี้ก็เป็น
อนิจจัง ไม่นานก็จะลดลงและหายไปในท่ีสุด จงมีขันติความอดทน เขาจะได้ไม่คิดส้ันเพราะมีความหวังว่าความ
ทุกข์จะต้องคล่ีคลายหมดไปในท่ีสุดนั่นเอง 

อย่างไรก็ตาม สำหรับผู ้ถูกความทุกข์ครอบงำแล้ว ยากที ่จะเกิดปัญญารู ้จริงเห็นแจ้ง ฉะนั้น 
พระพุทธศาสนาจึงนิยมใช้วิธีป้องกัน มากกว่าวิธีแก้  (วีระ ถาวโรมหาเถร, 2541) 

2. วิธีป้องกัน ในการป้องกันโรคทางกาย เราจะเลือกอยู่ในท่ีถูกสุขลักษณะ เลือกคบคนท่ีไม่มีโรคติดต่อ 
เว้นอาหารทีมีโทษ กินเฉพาะท่ีมีประโยชน์ ออกกำลังกายเพิ่มภูมิต้านทานโรค เป็นต้น 

ส่วนการป้องกันโรคทางใจ พระพุทธเจ้าสอนให้เลือกอยู่ในปฏิรูปเทศ ท่ีซึ่งมีเหตุปัจจัยส่งเสริมให้เจริญ
ในธรรม เว้นจากการคบคนพาลให้คบบัณฑิต งดเว้นจากการประพฤติช่ัวทุกทางด้วยการรักษาศีล จะได้ไม่ต้อง
หวาดสะดุ้ง ทำให้เสียสุขภาพจิต 

3. วิธีบำรุง ส่งเสริมสุขภาพจิต อาหารบำรุงใจ คือ การทำความดี เช่น การให้ทาน การบำเพ็ญ
ประโยชน์แก่ผู้อื่น เรียกว่า อัตถจริยา การพูดดีต่อผู้อื่น เรียกว่า ปิยวาจา การเจริญเมตตา แผ่ไมตรีจิตและ
ความปรารถนาดีไปยังผู้อื่น เมื่อกระทำความดีทางกาย วาจา ใจ แล้ว ผลที่ได้รับ คือ ความอิ่มเอิบใจ สงบสุข 
ร่าเริง เบิกบานแจ่มใส มีเสน่ห ์ปลอดโปร่งใจเป็นอิสระ เป็นท่ีรักของคนท่ัวไป ฉะนั้น การทำความดีจึงเป็นการ
ส่งเสริมสุขภาพจิตโดยตรง ในการบำรุงส่งเสริมสุขภาพจิต ตรงกับหลักธรรมสังคหวัตถุ 

4. การบริหารจิต ในการออกกำลังกายต้องเคลื่อนไหว ตรงข้ามกับ การบริหารจิต ซึ่งต้องพยายาม
ควบคุมให้อยู่นิ่ง เพราะตามธรรมดาจิตจะวิ่งวุ่นปรุงแต่ง การทำให้จิตนิ่ง ทางพุทธศาสนา เรียก สมถะ หรือ 
สมาธิภาวนา ซึ่งมีหลายวิธี เช่น เอาใจไปจดจ่ออยู่กับลมหายใจเข้าออก เรียก อานาปานสติ การปฏิบัติอานา
ปานสติ เป็นการใช้สติสัมปชัญญะ กำหนดรู้ลมหายใจเข้าออกในอิริยาบถนั่ง นอน ยืน เดิน (จะกำหนดรู้ใน
อิริยาบถใดก็ได้หรือทุกอิริยาบถก็ได้) เมื่อหายใจเข้าก็รู้ว่าหายใจเข้า หายใจออกก็รู้ว่าหายใจออก หายใจเข้า
ยาวหรือส้ันก็รู้ว่าหายใจยาวหรือส้ัน หายใจออกยาวหรือส้ันก็รู้ว่าหายใจยาวหรือส้ัน แต่การหายใจต้องเป็นไป
ตามสภาพร่างกายไม่ใช่บังคับให้หายใจเข้าออกยาวหรือสั้น ส่วนผู้ป่วยจะใช้การภาวนาอย่างใดอย่างหนึ่งร่วม
ด้วยหรือไม่ ก็แล้วแต่ความถนัดหรือความชอบของแต่ละคน ไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัว เช่น หายใจเข้าก็ภาวนานึก
อยู่ในใจว่า “พุทธ” หายใจออกก็ภาวนานึกอยู่ในใจว่า “โธ” หรือจะใช้การออกเสียงออกมาเบา ๆ ก็ได้ จะใช้
เวลานานแค่ไหนก็ขึ้นอยู่กับความพึงพอใจของแต่ละบุคคล แต่ถ้าฟุ้งซ่านหรือปวดเมื่อยก็พักก่อน ต่อเมื่อจิต
สงบหรือหายปวดเมื่อยจึงเริ่มใหม่ มิฉะนั้นจะเป็นการทรมานตนที่เรียกว่า อัตตกิลมถานุโยค ซึ่งเป็นเรื่องท่ี
พระพุทธศาสนาสอนให้หลีกเล่ียงหรือขณะท่ีปฏิบัติอย่านึกอยากรู้อยากเห็นอะไร อยากได้อะไร เพราะจะเป็น



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.2 (May-August 2023)  

 

366 

กามสุขัลลิการนุโยคซึ่งเป็นส่วนสุดโต่ง อีกเรื่องที่พระพุทธศาสนาแนะนําให้หลีกเลี่ยง หลักสำคัญอยู่ที่การมี
สติสัมปชัญญะ รู้ลมหายใจเข้าออกอยู่เสมอ อานาปานสติเป็นวิธีบําบัดขั้นพื้นฐานที่ทำให้จิตสงบไม่ฟุ ้งซ่าน 
ร่างกายจะได้รับออกซิเจนเพิ่มขึ้น ทำให้สดช่ืน ช่วยลดความตึงเครียด พระราชพรหมยาน (วีระ ถาวโรมหาเถร) 
หรือหลวงพ่อฤาษีลิงดำ อดีตเจ้าอาวาสวัดจันทารามหรือวัดท่าซุง ผู ้มีชื ่อเสียงในด้านการบําเพ็ญวิปัสสนา
กรรมฐานและวิธีมโนมยิทธิหรือฤทธิ์ทางใจ กล่าวว่า อานาปานสติหรือการกำหนดรู้ลมหายใจเข้าออก 
เป็นกรรมฐานคลายอารมณ์เครียดทางจิตใจ และคลายอาการเครียดทางร่างกายที่มีทุกขเวทนา เป็นต้น 
(วีระ ถาวโรมหาเถร, 2541) 

หรือการใช้คำบริกรรมให้จิตสงบ การพิจารณากายเคลื่อนไหว หรือพิจารณาความรู้สึกทางจิตและ
คุณภาพของใจ หรือการเอาจิตไปจดจ่อกับสภาพใดสภาพหนึ่งที่เรียกว่า กสิณ เป็นต้น ซึ่งแต่ละวิธีมีผลทำให้ 
จิตนิ่งได้ เป็น ขณิกสมาธิหรืออาจพัฒนานิ่งนานขึ้น เป็น อุปจาระสมาธิ และ อัปปนาสมาธิ ตามลำดับ 
ถ้าสามารถสงบจิตได้นานตามต้องการ และมีประสบการณ์ทางจิตต่างๆ เกิดขี้นเป็นระยะๆตามที่ท่านกล่าวไว้ 
เรียกว่า ฌาน 

การข่มจิตให้สงบนิ่งนาน ๆ มีประโยชน์ คือ ถ้าจิตเป็นสมาธิถึงขั้นอัปปนาสมาธิแล้ว สนิมใจบางอย่าง
จะหายไป ได้แก่ กามฉันทะ คือความยินดีพอใจ พยาบาท คือความแค้นเคืองใจ ถีนมิทธะ คือความง่วงเหงาซึม
เซา อุทธัจจะ กุกกุจจะ คือความฟุ้งซ่านรำคาญใจ วิจิกิจฉา คือความสงสัยลังเล เมื่อสนิมใจท้ัง 5 ประการนี้ ดับ
ไป ก็เหลือแต่ใจที่สะอาด บริสุทธิ์ สงบนิ่ง มีคุณธรรม มีปัญญารู้แจ้งแจ่มชัด เปรียบเหมือน้ำนิ่งใสเป็นกระจก
สะท้อนเห็นเงาหน้าได้ หรือเปรียบเหมือนคนหยุดอยู่กับท่ี ย่อมเห็นอะไรได้ชัดเจนกว่าคนที่กำลังวิ ่ง หรือ
แสงแดดเมื่อกระจายอยู่ย่อมมีพลังอ่อน แต่ถ้าใช้กระจกรวมแสงให้อยู่จุดเดียว ย่อมมีแสงสว่างมาก มีความร้อน
มาก จิตใจก็เช่นกัน เมื่อรวมนิ่งเป็นสมาธิ ย่อมทำงานได้ดีเป็นพิเศษ ซึ่งสามารถนำไปใช้งานในขั้นที่ 5 ต่อไป 

5. การใช้พลังจิตทำลายเช้ือโรคทางจิต คือ เมื่อจิตใจใสสะอาดบริสุทธิ์ มีพลังก็นำไปใช้ในการพิจารณา
ความจริงของชีวิต จนเห็นแจ้งชัดใน อนิจจัง ความไม่เท่ียงแท้แน่นอน ทุกขัง ความทุกข ์และอนัตตา ความไม่มี
ตัวตนท่ีแท้จริง เห็นชัดใน อริยสัจ 4 คือ ทุกข ์สมุทัย นิโรธ มรรค เมื่อเห็นชัดด้วยปัญญาอันยอดเยี่ยม ก็จะเกิด 
อาสาวักขยญาณ ทำลายอาสวะ กิเลสละเอียด คือ อวิชชา ตัณหา อุปาทาน ให้หมดส้ินไปจากจิตใจ ต่อจากนั้น 
ใจก็จะบริสุทธิ์สมบูรณ์ มีสุขภาพจิตดี พ้นทุกข์ได้ นี้คือจุดมุ่งหมายสูงสุดในทางพุทธศาสนา 

พระพุทธศาสนากล่าวว่า คนทุกคนมีโรคจิต คือ กิเลสต่างๆ เจืออยู่ในจิต ทำให้มีพฤติกรรมที่เป็น
อันตรายต่อตนเอง และสังคมมากน้อยต่างกันตามภูมิคุ้มภัย คือ อำนาจใจที่ตนมี คนที่มีกำลังใจเข้มแข็ง 
สามารถจำกัดขอบเขตของโรคกิเลสไว้ได้ ไม่แสดงกรรมช่ัว ทางกาย วาจา ใจ ก็จะทุกข์กับชีวิตน้อย 

ในสังคมด้อยพัฒนา คนเป็นโรคทางกายมาก แต่เป็นโรคทางจิตน้อย ส่วนผู้ที่อยู่ในสังคมพัฒนาทาง
วัตถุมาก จะประสบปัญหาทางจิตสูง ต้องการการเยียวยาแก้ใขพระพุทธศาสนาจึงเป็นหลักท่ีเป็นประโยชน์ต่อผู้
ถือปฏิบัติตามคำสอนอย่างเคร่งครัด ซึ่งจะเห็นผลดีมีสุขในชีวิตด้วยตนเองได้ จงหันมาเป็นจิตแพทย์เยียวยา
รักษาโรคจิตในตนและคนข้างเคียงกันเถิด ด้วยการใช้ธรรมะเป็นโอสถของชีวิต 

 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2566) 

 

367 

สรุป 
 โรคจิตในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง บุคคลผู้ท่ียังมิได้สำเร็จมรรคผล คนธรรมดาสามัญท่ียังมีกิเลส

และเจตสิก สิ่งที่ประกอบกับจิตฝ่ายอกุศล หรือ ตัวประกอบทางจิตต่างๆ ที่ทำให้จิตเสียคุณภาพ และเสีย
สุขภาพ ทำใจให้เศร้าหมอง บางทีก็เรียกว่า อาสวะ แปลว่า ส่ิงท่ีหมักหมมทับถมอยู่ในใจ บางครั้งก็เรียก อนุสัย 
แปลว่า สิ่งที่เกาะจับจิตใจ โรคจิตตัวที่ละเอียดที่สุด เรียกว่า อวิชชา คือ ความโง่ ความไม่รู้ความจริง ไม่รู้ใน
อริยสัจ 4 ประการ คือ ทุกข์ สมุหทัย นิโรธ และ มรรค คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา จำแนกโรคจิตไว้อย่าง
ละเอียดถึง 1,608 ชนิด เช่น ตัณหา ความอยาก อุปาทาน ความยึดถือ โลภะ ความโลภ โทสะ ความโกรธ 
โมหะ ความหลง เป็นต้น จัดประเภทตามขนาดโรคจิตเป็นชั้นๆ โดยวิเคราะห์จากแบ่งตามคุณธรรมจริยธรรมท่ี
มีอยู่ในจิตใจและการประพฤติปฏิบัติตน 4 ช้ัน และการจำแนกอริยะบุคคลท่ีละโรคจิตได้เด็ดขาด 4 ช้ัน รวมกัน
เป็น 8 ชั้น คือ 1. อันธพาลชน เป็นภัยต่อสังคมรุนแรง 2. พาลชน เป็นภัยสังคมปานกลาง 3. ปุถุชน มีทั้งคุณ
และโทษในสังคม 4. กัลยาณชน มีคุณมากกว่าทาในสังคม 5. อริยชนขั้นโสดาบัน ละกิเลสได้ร้อยละ 25 6. 
อริยชนขั้นสกิทาคามี ละกิเลสได้ร้อยละ 50 7. อริยชนขั้นอนาคามี ละกิเลสได้ร้อยละ 75  และ 8. อริยชนขั้น
อรหันต์ ละกิเลสได้ร้อยละ 100 โดยในสังคมด้อยพัฒนา คนเป็นโรคทางกายมาก แต่เป็นโรคทางจิตน้อย ส่วนผู้
ท่ีอยู่ในสังคมพัฒนาทางวัตถุมาก จะประสบปัญหาทางจิตสูง ต้องการการเยียวยาแก้ไข พระพุทธศาสนาจึงเป็น
หลักเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่เป็นประโยชน์ต่อผู้ถือปฏิบัติตามคำสอนอย่างเคร่งครัด ซึ่งจะเห็นผลดีมีสุข
ในชีวิตด้วยตนเองได้ จงหันมาเป็นจิตแพทย์เยียวยารักษาโรคจิตในตนและคนข้างเคียงกันเถิด ด้วยการใช้
ธรรมะเป็นโอสถของชีวิต 

โรคจิตทางพระพุทธศาสนา 

 
 

ตารางที ่2 มโนทัศน์โรคจิตทางพระพุทธศาสนาและวิธีรักษาทางพระพุทธศาสนา 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.2 (May-August 2023)  

 

368 

เอกสารอ้างอิง  
กาญจนา คาสุวรรณ และนิตยา เสาร์มณี. (2521). จิตวิทยาเบ้ืองต้น. พระนคร: การเวก. 
จำลอง ดิษยวณิช. (2551). ความเข้าใจแนวพุทธเกี่ยวกับความผิดปกติทางจิตใจ. วารสารสมาคมจิตแพทย์แห่ง

ประเทศไทย, 53(3), 243-255. 
นายแพทย์ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานต์ิ(2552). จิตวิทยาแนวพุทธ. สืบค้นเมื ่อ 12 มีนาคม 2566, จาก 

http://medinfo2.psu.ac.th 
บุญมี ปาละวงศ์ (2537). ธรรมชาติของมนุษย์ทางด้านคุณธรรมจริยธรรม. สืบค้นเมื่อ 23 มกราคม 2566,  จาก 

https://www.baanjomyut.com/library_3/extension-2/ethics/04.html 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2539). จากจิตวิทยาสู่จิตภาวนา. (พิมพ์ครั้งท่ี 6). กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระราชพรหมยาน (วีระ ถาวโรมหาเถร). (2541). คู่มือปฏิบัติคู่วัดท่าซุง เล่ม 1. ม.ป.ท. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2550). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2541). แนวทางการพัฒนาจริยธรรมไทย. กรุงเทพฯ: ไทยพัฒนาพานิช.  
วิรัตน์ กางทอง. (2561). ทฤษฎีความรู้ทางจิตวิทยาศาสนาThe Theory of Knowledge in Psychology of 

Religion. วารสารวิจัยธรรมสำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, 1(1), 21-35. 
TupLuang. (2008), รอยธรรม รวมพระธรรมเทศนา 21 ก ัณฑ์ . สืบค้นเม ื ่อ 12 มีนาคม 2566 , จาก 

https://palungjit.org/ 
 

 
 

 
 


