
โลกธรรม 8 ในชีวิตประจำวัน 
Worldly Conditions in Everyday Life 

 
พระครูกาญจนธรรมาภรณ์1, พระครูใบฎีกาทัตพล จนฺทวํโส (แผลงปาน)2 และ พระครูกาญจนกิจโสภณ3  
Phrakrukanchanathammaphon1, Phrakhubidika Thatphol Chantawangso (Phealngpan)2 

and Phrakrukanchanakitsophon3 
1,2,3มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author E-mail: somnuek.sae@mcu.ac.th 
 

Retrieved: February 21, 2023;  Revised: April 27, 2023;  Accepted: April 29, 2023 

 

บทคัดย่อ  
พระพุทธองค์ได้ทรงวางกฎเกณฑ์ความเป็นจริงเกี่ยวกับโลก เกี่ยวกับชีวิตมนุษย์ที่จะต้องพบเจออยู่

เสมอ ไม่สามารถหลีกพ้นได้ คือ หลักโลกธรรม 8 ได้แก่ ลาภ เส่ือมลาภ ยศ เส่ือมยศ สรรเสริญ นินทา สุขและ
ทุกข์ ซึ่งหลักความจริงบนโลกทั้งแปดประการนี้ ไม่ว่าจะเป็นบุคคล ผู้ร่ำรวยหรือยากจน มีลักษณะรูปพรรณ
เช่นไร ก็ต้องพบเจอด้วยกันทุกคน ท้ังส้ิน โลกธรรม 8 แบ่งได้เป็นฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดีไม่มีมนุษย์คนใดในโลกจะ
พบเจอกับด้านใดด้านหนึ่งเพียงด้านเดียวไปได้ตลอดเวลา 

หลักธรรมสำคัญท่ีควรนำมาประยุกต์ใช้กับโลกธรรม 8 คือ พระไตรลักษณ์ กฎเกณฑ์ที่เป็นสามัญ
ลักษณะ 3 ประการ ของสรรพสิ่งบนโลกใบนี้ที่เป็นความจริงเสมอ ได้แก่ อนิจจัง ความไม่เที่ยง ทุกขัง ความ
เป็นทุกข์และอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน เมื่อมองเห็นสรรพสิ่งเป็นไปตาม กฎแห่งสามัญลักษณะอย่างรู้ เท่าทัน
แล้ว ยามที่จะต้องพบเจอกับอารมณ์ที่น่าพอใจ และไม่น่าพอใจนั้น จำเป็นจะต้องใช้ขันติธรรม ความอดทน 
ควบคู่ไปด้วยเสมอ  

เมื่อมนุษย์มีความอดทน มองส่ิงท่ีเกิดขึ้นเป็นความจริง เป็นเรื่องธรรมดา ย่อมสามารถ ผ่านพ้นสภาพ
เหตุการณ์ต่าง ๆ ท่ีเข้ามาในชีวิตได้เป็นอย่างดี ยามใดท่ีประสบกับส่ิงท่ีไม่พอใจ ให้ใช้ ความอดทน ข่มใจ ย่อม
ผ่านพ้นส่ิงเหล่านั้นไปได้ด้วยดี หรือหากต้อบพบเจอเรื่องราวดี จงมองให้เห็นตามสภาพความเป็นจริง ว่า ความ
ดีเหล่านั้นย่อมเปล่ียนแปลงไป มนุษย์ย่อมนำพาให้ชีวิตผ่านพ้นไปได้ด้วยดีเสมอ 
 
คำสำคัญ: โลกธรรม 8; ไตรลักษณ์; ความอดกล้ัน 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

111 

Abstract  
The Buddha has set the rules. reality about the world about human life to always 

meet It cannot be avoided, namely the 8 worldly conditions principles, including fortune, 
decline, fortune, rank, disgrace, praise, gossip, happiness and suffering, which are the eight 
world truths. whether a person Rich or poor, regardless of their appearance, they must all 
meet together. In all, the 8 worldly conditions principles can be divided into good and bad 
sides. In these eight aspects, no human being in the world will meet with only one side. go at 
any time. 

The important principles that should be applied to the 8 Worldly conditions Dharmas 
are the Three Characteristics, the rules that are common to the 3 characteristics of all things 
in this world that are always true, namely impermanence, subject to suffering, and non-self. 
non-self when he sees things as they are The law of ordinary nature knowingly when 
encountering pleasant emotions and unsatisfactory (8 worldly conditions), it is necessary to 
always use tolerance and patience along with it.  

When people are patient look at what happened as a matter of fact It is normal to be 
able to go through various events that come into life very well. Whenever you encounter 
something that is not satisfying, use patience and restraint, you will get through those things 
well. or if you meet a good story Look to see according to the fact that those good things will 
change. Humans always bring life to pass well. 
 
Keywords: Worldly Conditions; The Three Characteristics; Forbearance 
 

บทนำ  
ชีวิตมนุษย์เกิดมาอยู่ในโลกเราจะต้องเจอปัญหาด้วยกันทั้งนั ้นไม่ว่าจะเป็นใครต้องมีปัญหาเกิดใน

โอกาสใดโอกาสหนึ่ง อาจจะเร็วก็ได้ช้าก็ได้มันเป็นเรื่องธรรมดาท่ีเราหนีไม่พ้น เราจึงควรจะคิดเตือนจิตสะกิดใจ
ไว้บอกตนเองไว้ว่า เราอาจเป็นอย่างนั้นอย่างนี้อาจมีส่ิงนี้เกิดขึ้นในชีวิตของเราก็ได้และเมื่อส่ิงนั้นมันเกิดขึ้นมา
จริง ๆ เราก็พอจะมีทางปลอบโยนตัวเองได้เพราะเราได้เคยคิดไว้ก่อนแล้ว ถึงมันจะมีความทุกข์มันก็ไม่หนัก
เกินไป พูดตามภาษาชาวบ้านว่า พอปลง พอวางรู้จักปลง รู้จักวางลงไปได้แต่หากพิจารณาถึงคำสอนไตรลักษณ์
ท่ีพระพุทธองค์ส่ังสอนแล้วก็จะเข้าใจชีวิตมากขึ้น (พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญา นันทภิกขุ), 2550) 

ในพระพุทธศาสนานั้นมีกฎเกณฑ์อยู่หลายรูปแบบท่ีมนุษย์ รวมทั้งสรรพส่ิงท้ังปวงบนโลกต้องพบเจอ 
ไม่มีผู้ใด ส่ิงใด ๆ หนีพ้นไปจากกฎเกณฑ์เหล่านั้น ยกตัวอย่างเช่น โลกธรรม 8 ได้แก่ ลาภ เส่ือมลาภ ยศ เส่ือม
ยศ สรรเสริญ นินทา สุข ทุกข์ ท้ัง 8 ประการนี้เป็นความจริง เป็นสัจธรรม ท่ีมนุษย์ทุกคนในโลกต้องพบเจออยู่



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

112 

ต้ังแต่ลืมตามาบนโลกใบนี้ การเกิดขึ้นอาจสร้างความสุข ความดีใจให้กับบางคน แต่ในทางตรงกันข้าม การเกิด
นั้นอาจสร้างความทุกข์ให้กับใครบางคนก็เป็นไปได้  เป็นต้น (จันทร์ธิภา แสวงทรัพย์และคณะ, 2560) 

การดำรงชีวิตอยู่บนโลกใบนี้ ทุกคนต่างแสวงหาความสุขใส่ตนเอง จนลืมมองสัจธรรม ความจริงของ
ชีวิตว่า บนโลกของเราใบนี้มักมีสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นสองด้านอยู่เสมอ เช่น มีความดี ก็ต้องมีความชั่ว มีความสุขก็
ต้องมีความทุกข์ เพราะไม่มีใครบนโลกใบนี้ที่ในชีวิต (วศิน อินทสระ, 2547) ท่ีจะทำความดีอยู่ ท้ังชีวิต รวมท้ัง
มีความสุขไปตลอดชีวิต มนุษย์ทุกคนต้องเคยทำส่ิงท่ีไม่ดีและเคยได้รับความท้ังนั้น ส่ิงท่ีสำคัญท่ีสุดนั้นคือการ
ปฏิบัติตนในขณะท่ีต้องพบเจอกับสถานการณ์ดังกล่าวเหล่านั้น รวมทั้งนำพาชีวิตให้ผ่านพ้นไปได้ด้วยดี  

ดังนั้นเพื่อให้การดำรงชีวิตอยู่บนโลกใบนี้อย่างมีความสุขนั้น มนุษย์จำเป็นจะต้องเข้าใจกฎเกณฑ์ของ
ธรรมชาติ กฎเกณฑ์ของโลก ที่ไม่ว่ามนุษย์คนใดก็จะต้องพบเจอให้ได้ การทำใจยอมรับความจริงกับสภาพท่ี
เป็นอยู่นั้นเป็นสิ่งที่จำเป็นมาก หากมนุษย์นำหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับชีวิตประจำวนัอยู่
อย่างสม่ำเสมอ ไม่ว่ามนุษย์จะต้องพบเจอกับกฎเกณฑ์ใด ๆ มนุษย์จะสามารถเผชิญหน้ากับกฎเกณฑ์ต่าง ๆ 
เหล่านั้นได้และผ่านพ้นไปได้ด้วยดี 

 

โลกธรรม 8 
โลกธรรม 8 หมายถึง ธรรมดาของโลก ธรรมชาติของโลกที่ครอบงำสัตว์โลกและสัตว์โลกต้องเปน็ไป

ตามธรรมดานี้ 8 ประการอันประกอบด้วย โลกธรรมฝ่ายอิฎฐารมณ์ คือ พอใจของมนุษย์ เป็นท่ีรักท่ีปรารถนา 
ประกอบด้วย 1 ลาภ หมายความว่า ได้ผลประโยชน์ ได้มาซึ่งทรัพย์  2. ยศ หมายความว่า ได้รับฐานันดรสูงขึ้น 
ได้อำนาจเป็นใหญ่เป็นโต 3. สรรเสริญ คือ ได้ยิน  ได้ฟัง คําสรรเสริญคําชมเชย คํายกยอ เป็นท่ีน่าพอใจ 
4. สุข คือ ได้ความสบายกาย สบายใจ  ความเบิกบาน บันเทิงใจเริงใจ ส่วนโลกธรรมฝ่ายอนิฏฐารมณ์ คือ 
ความไม่พอใจของมนุษย์ ไม่เป็นท่ีปรารถนา ประกอบด้วย 1. เส่ือมลาภ หมายความว่า เสียลาภไป ไม่อาจดำรง
อยู่ได้ 2. เสื่อมยศ หมายถึง ถูกลดอำนาจความเป็นใหญ่ 3. นินทา หมายถึง ถูกตําหนิติเตียนว่าไม่ดี ถูกติฉิน
นินทา หรือถูกกล่าวร้ายให้เสียหาย 4. ทุกข์ คือ ได้รับความทุกขเวทนา ทรมานกาย ทรมานใจ (ที.ปา. (ไทย) 
11/358/407) ทำให้เกิดความถือตัว 8 นัย  

1. เกิดความถือตัวเพราะได้ลาภ  
2. เกิดความถือตัวว่าตกต่ำเพราะเส่ือมลาภ  
3. เกิดความถือตัวเพราะมียศ  
4. เกิดความถือตัวว่าตกต่ำพราะเส่ือมยศ  
5. เกิดความถือตัวเพราะความสรรเสริญ  
6. เกิดความถือตัวว่าตกต่ำเพราะถูกนินทา  
7. เกิดความถือตัวเพราะความสุข  
8. เกิดความถือตัวว่าตกต่ำเพราะความทุกข์ (ขุ.ม. (ไทย) 29/21/77)  
ความยินดีและความยินร้าย มีอยู่ในการวิวาทเหล่านี้ อธิบายว่า มีชนะมีแพ้ มีลาภ มีเสื่อมลาภ มียศ 

มีเสื่อมยศ มีนินทา มีสรรเสริญ มีสุข มีทุกข์ มีโสมนัส มีโทมนัส มีอิฏฐารมณ์  มีอนิฏฐารมณ์ มีปลอดโปร่ง  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

113 

มีกระทบกระท่ัง มีความยินดี มีความยินร้าย ใจยินดีเพราะชนะ ใจยินร้ายเพราะพ่ายแพ้ ใจ ยินดีเพราะได้ลาภ 
ใจยินร้ายเพราะเสื่อมลาภ ใจยินดีเพราะได้ยศ ใจยินร้ายเพราะเสื่อมยศ ใจยินดีเพราะสรรเสริญ ใจยินร้าย
เพราะนินทา ใจยินดีเพราะความสุข  ใจยินร้ายเพราะความทุกข์ ใจยินดีเพราะโสมนัส ใจยินร้ายเพราะโทมนัส 
ใจยินดีเพราะเฟื่องฟู ใจยินร้ายเพราะตกอับ รวมความว่า ความยินดีและความยินร้าย มีอยู่ในการวิวาทเหล่านี้ 
(ขุ.ม. (ไทย) 29/63/160-161) และก็มองไม่เห็นฐานะอะไรที่ไม่ถูกครอบงำ อธิบายว่า มองเห็นแต่ฐานะที่ถูก
ครอบงำเท่านั้น ได้เห็นแต่ฐานะที่ถูกครอบงำคือ ความเป็นหนุ่มสาวทั้งปวง ถูกชราครอบงำ ความไม่มีโรคท้ัง
ปวง ถูกพยาธิครอบงำ ชีวิตทั้งปวงถูกมรณะครอบงำ ลาภทั้งปวงถูกความเสื่อมลาภครอบงำ ยศทั้งปวง  
ถูกความเส่ือมยศครอบงำ ความสรรเสริญท้ังปวง ถูกการนินทาครอบงำ ความสุขท้ังปวง ถูกความทุกข์ครอบงำ 
ลาภ เสื่อมลาภ ยศ เสื่อมยศ นินทา สรรเสริญ สุข และทุกข์ ธรรมเหล่านี้ ในหมู่มนุษย์ ล้วนไม่เที่ยง ไม่มั่นคง  
มีความแปรผันไปเป็นธรรมดา (ขุ.ม. (ไทย) 29/172/387) 

โลกธรรมหรือความเป็นไปตามธรรมดาของโลก ซึ่งหมุนเวียนมาหาสัตว์โลก และสัตว์โลก ก็หมุนเวียน
ไปตามธรรมดาที่ว่านี้ด้วย จึงเรียกว่า โลกธรรมมีอยู่ 8 ประการ โดยแบ่งออกเป็น 2 ฝ่าย ฝ่ายละ 4 ประการ 
ดังนี้ 

1. ฝ่ายท่ีเป็นอิฎฐารมณ์ คือ เป็นส่ิงท่ีคนอยากได้ใคร่มีและพยายามแสวงหามาเป็นของตน พอใจในภพ 
4 อย่าง ทำให้เกิดการถือตัว 4 นัยคือ (ขุ. ม. (ไทย) 29/8/31-32) 

ก. ลาภ ได้แก่ การได้มาซึ่งส่ิงท่ีคนปรารถนา 
ข. ยศ ได้แก่ ตำแหน่ง ศักดินาต่าง ๆ  
ค. สรรเสริญ ได้แก่ การได้รับการยกย่องสรรเสริญ 
ง. สุข ได้แก่ ความสบายกาย สบายใจ  

2. ฝ่ายท่ีเป็นอนิษฐารมณ์ คือ เป็นส่ิงท่ีคนไม่ปรารถนา ไม่ต้องการให้เกิดข้ึนแก่ตน มี 4 ประการคือ 
ก. เส่ือมลาภ ได้แก่การสูญเสียส่ิงท่ีได้มา 
ข. เส่ือมยศ ได้แก่การถูกถอดยศ ลดตำแหน่ง 
ค. นินทา ได้แก่การถูกติเตียน 
ง. ทุกข์ ได้แก่ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ (ขุ. ม. (ไทย) 29/21/76) 

พระพุทธองค์ตรัสว่า “ภิกษุท้ังหลาย โลกธรรม 8 ประการนี้ย่อมหมุนไปตามโลกและโลกก็หมุนไปตาม
โลกธรรม 8 ประการ โลกธรรม 8 ประการ อะไรบ้าง คือ 1. ลาภ 2. เสื ่อมลาภ 3. ยศ 4. ความเสื่อมยศ  
5. นินทา 6. สรรเสริญ 7. สุข 8. ทุกข” (องฺ.อฏฺ ก. (ไทย) 23/5-6/202-204) 

โลกธรรมท้ัง 2 ประเภทแยกเป็นฝ่ายสุขและฝ่ายทุกข์ ท่ีมนุษย์ทุกคนจะต้องพบเจอ ชีวิตของมนุษย์ทุก
คนไม่มีผู้ใดท่ีจะมีความสุขไปตลอดชีวิต ย่อมมีเกิด แก่ เจ็บ ตาย กันทุกคน  เมื่อเราเกิดมาลืมตาดูโลกในวินาที
แรกที่ลืมตาขึ้นมา เราก็ร้องไห้แล้ว แต่การร้องไห้ของเรากลับสร้างความสุข สร้างรอยยิ้มให้กับพ่อแม่ ญาติพี่
น้อง พอเริ่มมีชีวิตโตขึ้นไปตามวัย ก็มีท้ังเรื่องราวดีและร้ายเข้ามาในชีวิตเสมอ ส่ิงท่ีเป็นตัววัดผลของวความสุข
ในชีวิตคือการกระทำ หากมนุษย์กระทำดีย่อมได้ผลดี หากมนุษย์กระทำไม่ดีย่อมได้รับผลไม่ดีเช่นกัน ความสุข
และความทุกข์ของมนุษย์หรือโลกธรรมฝ่ายดีหรือฝ่ายไม่ดีนั้น ย่อมอยู่ท่ีผลของการกระทำ เช่นเดียวกัน 



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

114 

สรุปได้ว่า โลกธรรม 8 เป็นความจริงในชีวิตของมนุษย์ทุกคนที่ต้องพบเจอ เป็นลักษณะทางอารมณ์
ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นอยู่เสมอในโลกใบนี้ ตราบใดที่มนุษย์ต้องใช้ชีวิตบนโลกนั้น มนุษย์ทุกคนย่อมต้องพบเจอกับ
สภาวะของ โลกธรรม 8 ด้วยกันทุกคน ลักษณะท้ัง 8 ประการนั้นเป็นเช่นความสุข ความดีใจ พอใจ 4 ประการ 
และในทางตรงกันข้ามคือ ความทุกข์ ความเสียใจ ความไม่พอใจ อีก 4 ประการ ซึ่งหลักธรรมนี้สามารถส่ังสอน
มนุษย์ให้จำไว้เสมอได้ว่า เราย่อมไม่มีความสุขในชีวิตเพียงอย่างเดียวไปได้ตลอด ย่อมต้องพบเจอกับเรื่องราวท่ี
ไม่ดี ท่ีเป็นความทุกข์ร่วมด้วยเสมอภิกษุตัวอย่างท่ีตกอยู่ในโลกธรรม 8 ในสมัยพุทธกาล 

พระองคุลิมาลเถระ องคุลิมาล เดิมช่ือว่า อหิงสก บิดาท่าน นามว่า คัคคะ มารดานามว่า มันตานี วันท่ี
ท่านเกิดบิดาเฝ้าอยู่ในสำนักพระราชวังเกิดแสงรุ่งโรจน์ขึ้นที่พระคลังแสง เป็นที่อัศจรรย์ บิดาแหงนหน้าขึ้นดู
ท้องฟ้า เห็นเป็นดาวโจรลอยเด่นอยู่ จึงกราบทูลว่า ท่ีเกิดขึ้นเวลานี้จะเป็นมหาโจรช่ือดัง ซึ่งเกิดมาแล้วเป็นเด็ก
ท่ี ว่านอน สอนง่าย ประพฤติดีเรียนเก่ง แล้วพ่อส่งไปศึกษาอยู่กับอาจารย์  ทิศาปาโมกข์แห่งตักศิลา ก็ได้ต้ังใจ
เรียนเป็นที่รักของอาจารย์อย่างยิ่ง จนศิษย์ร่วมสำนักอิจฉา  หาทางยุยงอาจารย์ให้เกลียดและกําจัดเสีย 
ในที่สุดอาจารย์ก็เชื่อคํายุยงของศิษย์อื่น ๆ เรียกอหิงสก บอกว่าจะถ่ายทอด วิษณุมนต์ให้ไป เป็นการเฉพาะ 
แต่ให้ไปฆ่าคนเอานิ้วมือมา 1000 นิ้ว จึงประกอบพิธีประสิทธิ์ประสานมนต์ให้ได้ เมื่ออหิงสก โดนนินทาจาก
ศิษย์ร่วมสำนักด้วยกันแล้ว อาจารย์ได้แนะนำ ให้ทำความผิด จนอหิงสกฆ่าคนเกือบได้หนึ่งพันแล้ว เหลืออีก
หนึ่งคนจะได้ครอบหนึ่งพัน เมื่อพระพุทธเจ้ารู้เหตุการณ์เช่นนี้แล้ว พระพุทธเจ้าดำเนินไปตามปกติ  แต่ส่งบัน
ดานอิทธิฤทธิ์ ไม่ให้องคุลีมาลไล่ทัน องคุลิมาล จึงตะโกนว่า “หยุด สมณะหยุด” พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เราหยุด
แล้ว แต่เธอยังไม่หยุด” เมื่อเขาสงสัย จึงตรัสต่อว่า “เราหยุดทำบาป  แต่เธอยังไม่หยุด” เท่านั้นแหละ มหาโจร
ก็วางดาบลงไปเข้าไปกราบแทบพระยุคลบาท  เมื่อพระองคุลิมาลติดกับโลกธรรมฝ่ายนินทา ได้รับฟังพระ
โอวาทจากพระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนแล้ว ได้ลึกซึ้งในหลักธรรมได้ แรก ๆ องคุลีมาลไปบิณฑบาตประชาชนจำ
ได้ก็พากันวิ่งหนี หรือไม่ก็เอา  ก้อนดินอิฐ ขว้างปาได้รับความเจ็บปวด พระพุทธเจ้าสอนให้อดทนเพราะเป็น
กรรมของตน ตรงนี้เข้าฝ่ายโลกธรรม คือ ความทุกข์และสุดท้ายได้ประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมคำส่ังสอนได้ดี
แล้วได้รับสรรเสริญเป็นพระเถระประเภท ต้นคดปลายตรง เป็นสาวกท่ีดีในการปฏิบัติต่อโลกธรรมถูกต้อง ด้าน
ฝ่าย นินทา ทุกข์ สรรเสริญ (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2555) 

พระองคุลีมาลเป็นภิกษุรูปหนึ่งที่มีลักษณะโดดเด่นมากในพระพุทธศาสนา ความที่ท่านเคยเป็นโจร  
ฆ่าคนเพื่อเอานิ้วมารวมกันให้ได้ 1000 นิ้ว ตามคำหลอกลวงของอาจารย์ เพื่อจะสอนวิชาให้ท่าน ท่านจึงหลง
ผิด ประพฤติตาม ฆ่าคนไปเรื่อย ๆ จนได้ 999 นิ้ว จนได้มาพบกับพระพุทธเจ้า ได้ฟังพระธรรมเทศนา จึงเห็น
ความจริง ทูลขออุปสมบทกับพระพุทธองค์ ตอนบวชเป็นพระภิกษุใหม่ ๆ ความที่ชาวบ้านยังไม่ยอมรับ 
เนื่องจากเคยฆ่าคนมามากมาย เวลาท่านออกรับบิณฑบาต ก็ถูกขว้างโดยก้อนหินบ้าง ใช้ไม้ทุบตีบ้าง ไล่ให้ไป
บิณฑบาตท่ีอื่นบ้าง ด่าทอด้วยถ้อยคำ ต่าง ๆ บ้าง ท่านก็ใช้ความอดทนจนผ่านพ้นมาได้ ท่านบำเพ็ญเพียรจน
ได้สำเร็จพระอรหันต์ 

โลกธรรม 8 ที่ท่านพระองคุลิมาลเถระ เป็นสัจธรรมที่ชี้ให้เห็นว่า แม้ในครั้งพุทธกาล ลาภ เสื่อมลาภ 
ยศ เสื่อมยศ สรรเสริญ นินทา สุขและทุกข์ เป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนไม่สามารถหลีกเลี่ยงไปได้ แม้แต่พระสงฆ์
สาวกก็ยังต้องพบเจอ หากลองย้อนกลับมามองดูในปัจจุบันนี้ จะมีคำพูดหนึ่ง  ที่คนโบราณมักกล่าวกันว่า 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

115 

“แม้แต่พระพุทธรูปที่ทำด้วยอิฐ หิน ยังถูกคนติฉินนินทา” คำพูดนี้ หากนำมาสอนใจจะทำให้เราไม่ยินดี ยิน
ร้าย ไม่วิตกกังวลกับคำสรรเสริญ เยินยอ รวมทั้งคำนินทาต่าง ๆ ได้เป็นอย่างดี 

สรุปว่า โลกธรรม 8 คือความเป็นธรรมดาของโลก ท่ีทุกคนต้องได้ประสบพบพาน มี 2 ฝ่าย คือ 
1. ฝ่ายท่ีพึงปรารถนา คือ ได้ลาภ ได้ยศ สรรเสริญ สุข 
2. ฝ่ายท่ีไม่พึงปรารถนา คือ เส่ือมลาภ เส่ือยศ นินทา ทุกข์ 
ในมงคล 38 ก็ได้พูดถึงโลกธรรมในข้อที่ 35 ว่าเราควรจะ "มีจิตใจไม่หวั่นไหวต่อโลกธรรม" พระพุทธ

องค์ทรงสอนให้เรามองโลกธรรมเป็นเรื่องธรรมดาท่ีต้องมาคู่กัน แต่ส่วนใหญ่จะทำได้ยากเพราะเราจะยินดีกับ
โลกธรรมฝ่ายที่พึงปรารถนา และผลักไสโลกธรรมฝ่ายที่ไม่พึงปรารถนา (พระมหาสมชาย ฐานวุฒโฑ, 2547) 
หลวงพ่อชาได้เปรียบโลกธรรมเหมือนหญ้าคา เพราะหากเรากำแน่นเกินไป หญ้าคาก็บาดมือทำให้เกิดความ
เจ็บปวดได้ หลวงพ่อชาจึงสอนว่าเราควรอยู่เหนือโลกธรรม เปรียบเสมือนการนั่งทับบนหญ้าคานั่นเอง(พระ
โพธิญาณเถร (พระโพธิญาณเถร (ชา สุภทฺโท), 2560) การฝึกปฏิบัติในการไม่หวั่นไหวในโลกธรรม คือ การมีสติ 
มองทุกอย่างบนโลกเป็นเรื่องธรรมชาติ เราไม่สามารถแบ่งแยกโลกธรรมออกจากกันได้ ได้ส่ิงหนึ่งก็ต้องได้คู่ตรง
ข้ามมาด้วย หากมองได้เช่นนี้เราจะมีที่พึ่งภายในที่เข้มแข็ง เมื่อได้เจอโลกธรรมฝ่ายพึงปรารถนาก็จะไม่ยดึติด 
และดีใจจนเกินไป และหากเจอโลกธรรมฝ่ายไม่พึงปรารถนาก็ไม่ฟูมฟาย และเสียใจจนเกินไป 
 

หลักธรรมสำหรับนำไปปฏิบัติตนต่อโลกธรรม 8 
การปฏิบัติตนให้ผ่านพ้นกับสถานการณ์ทั้ง 8 ประการนี้ แต่ละอย่างมีวิธีปฏิบัติต่างกันหลายรูปแบบ 

ประการสำคัญท่ีสุดคือเราต้องทำใจยอมรับ รู้เท่าทันความเป็นจริงของส่ิงเหล่านั้น ว่าทุกส่ิงนั้นล้วนมีการเกิดขึ้น 
การตั้งอยู่และการดับไปในท้ายท่ีสุด ตามกฎเกณฑ์สามัญของโลก แยกออกจากกันไม่ได้เปรียบเหมือนเชือกสาม
เกลียว จึงเรียกช่ือว่า “ไตรลักษณ์” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) ส่ิงมีชีวิต และไม่มีชีวิต ส่ิงปรุง
แต่งท้ังหลายท้ังปวงไม่เท่ียง ส่ิงปรุงแต่งท้ังหลายท้ังปวงเป็นทุกข์ ส่ิงปรุงแต่งท้ังหลาย  ท้ังปวงไม่ใช่ตัวตน นี้เป็น
สามัญลักษณะ 

ไตรลักษณ์แปลว่า ลักษณะ 3 อย่าง ไตรลักษณ์ หมายถึงลักษณะ หรือข้อกำหนดหรือ ส่ิงท่ีมีประจำอยู่
ในตัวของสังขารทั้งปวง 3 อย่าง คือ 1. อนิจจตา ความเป็นของไม่เที่ยง ความเปลี่ยนแปลงไปตลอดเวลา  
2. ทุกขตา ความเป็นทุกข์ คือทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ 3. อนัตตตา ความเป็นของมิใช่ตัวตน ความปราศจาก
อัตตา ลักษณะ 3 อย่าง เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สามัญลักษณะ คือ ลักษณะที่มีเสมอกันแก่สังขารทั้งปวง  
และเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ธรรมนิยาม คือ กฎธรรมดาหรือข้อกำหนดที่แน่นอนของสังขารทั้งปวง (พระธรรม
กิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2551) 

ในพุทธเถรวาท หลักไตรลักษณ์นี้พระพุทธองค์ทรงยกขึ้นแสดงในฐานะเป็นหลักความจริงท่ัวไปแก่ส่ิง
ท้ังปวง หากแต่โดยจุดหมายแล้ว หลักไตรลักษณ์กลับเป็นหลักไตรลักษณ์ท่ีทรงแสดงเพื่อใช้เป็นหลักพิจารณา 
(โยนิโสมนสิการ) ความเป็นไปในธรรมชาติทั้งหลาย คือขันธ์ 5 (ในมหาสติปัฏฐานแยกเป็น 4 คือ กาย เวทนา 
จิต ธรรม) ท้ังนี้โดยมุ่งท่ีจะให้เกิดปัญญาความรู้แจ้งในความเป็นจริงของชีวิตมนุษย์เป็นสำคัญ อันจะเป็นผลให้



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

116 

เกิดความเบื่อหน่ายคลายกำหนัด ถ่ายถอนความยึดมั่นถือมั่นในวาทะของตน (อัตตวาทุปาทาน) หลุดพ้น
จากทิฏฐิคือความตามเห็นว่าเป็นตัวตน (อัตตานุทิฏฐิ) ได้ในท่ีสุด” (ป่ิน มุทุกันต์, 2535)  

ไตรลักษณ์ หมายถึงลักษณะ 3 ประการ เป็นลักษณะท่ีมีประจำอยู่ในทุก ๆ ส่ิงท่ีเป็นสังขาร คือ อนิจจ
ลักษณะ ลักษณะไม่เที่ยง ทุกขลักษณะ ลักษณะเป็นทุกข์ และอนัตตลักษณะลักษณะที่ไม่มีความหมายแห่ง
ตัวตน ลักษณะท้ัง 3 นี้ เรียกว่า “สามัญญลักษณะ” หรือ “ธรรมนิยาม” (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), 
2551) 

ความทุกข์ในไตรลักษณ์ มีความหมายทางขอบเขตกว้างมากท่ีสุด เพราะครอบคลุมความทุกข์ ดังพุทธ
พจน์ท่ีตรัสว่า “สังขารท้ังปวงเป็นทุกข์” คำว่า “สังขารท้ังปวง” หมายถึง สังขารท้ังหมดหรือสังขตธรรมท้ังหมด
ตกอยู่ในอำนาจของความทุกข์ทั้งสิ้น ไม่มีสังขารอันใดรอดพ้นไปจากความทุกข์ได้เมื่อเป็นเช่นนี้ทุกข์ในไตร
ลักษณ์ จึงมีความหมายกว้างที่สุดเพราะครอบคลุมความหมายของทุกข์ในสังขารทั้งหมดที่เป็นสังขารที่มีใจ
ครองและไม่มีใจครอง สังขารทั้งหมดนี้ล้วนแต่อยู่ในภาวะทุกขตาของไตรลักษณ์ทั้งสิ้น (ประยงค์ แสนบุราณ, 
2559) 

สรุปว่า ไตรลักษณ์ คือ ลักษณะ 3 ประการ จึงเรียกว่า ไตรลักษณ์ เป็นกฎธรรมชาติ เป็นกฎเกณฑท่ี์
เป็นธรรมดาของสรรพส่ิงต่าง ๆ แบ่งออกได้คือ 1) อนิจจตา ความเป็นของไม่เท่ียง เปล่ียนแปลงอยู่เสมอไม่อาจ
คงอยู่ที่ได้ มีกาลเวลา กล่าวคืออดีต อนาคต และความเชื่อมโยงแห่งอดีต และอนาคตเป็นพื้นฐานของความ
เปล่ียนแปลงท้ังปวง 2) ทุกขตา ความเป็นทุกข์ สภาวะขัดแย้งอันเนื่องด้วยความไม่เป็นไป ตามประสงค์ตราบ
ใดที่บุคคลที่ยังกอปรด้วยความเห็นผิด ปฏิเสธไม่ยอมรับ ในความเป็นจริงของชีวิต และกฎของธรรมชาติ
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในความเป็นอนิจจตา คือความเป็นของไม่เท่ียง ฉะนั้น ปฏิฆะ ความขัดแย้ง กระทบกระท่ัง 
เป็นทุกข์ย่อมจะเกิดขึ้นตามมานี้เองก็เพราะมีการเปลี่ยนแปลงอันมีพื้นฐานมาแต่กาลเวลา กล่าวคือ อดีต 
อนาคต และความเช่ือมโยมแห่งอดีต และอนาคตนั้นเอง 3) อนัตตตา ความเป็นของไม่ใช่ตน ในเมื่อส่ิงท้ังปวงมี
สภาวะเปล่ียนแปลงไปตามกาลเวลา ไม่อาจยั่งยืนคงทนอยู่ได้ไม่สามารถดำรงอยู่เป็นที่พึ่งพิงอาศัยแก่เราได้ ส่ิง
ท้ังปวงท่ีปราศจากสาระความมีตัวตน ท้ังนี้เพราะมีการเปล่ียนแปลง อันมีพื้นฐานมาแต่กาลเวลา อนาคต และ
ความเช่ือมโยงแห่งอดีตและอนาคตนั่นเอง (พระภาสกร ภูริวฑฺฒโน (ภาวิไล), 2551) ความไม่ใช่ตนลักษณะท้ัง 
3 ประการนี้ สอนให้เราไม่ยึดติดกับสรรพส่ิงต่าง ๆ แม้แต่ชีวิตของตนเอง 

หลักธรรมที่สำคัญอีกประการหนึ่งที่ควรนำไปประยุกต์ใช้กับโลกธรรม 8 คือหลัก ขันติธรรม ความ
อดทน อดกล้ัน ต่อสภาพส่ิงต่าง ๆ ท่ีเข้ามาในชีวิตตนเอง ความอดทนนี้ เป็นธรรมมะท่ีพระพุทธองค์ทรงยกให้
เป็นตบะที่สำคัญยิ่งในการดำรงชีวิต ดั่งพุทธศาสนาสุภาษิตที่กล่าวไว้ว่า “ขนฺตี ปรมํ ตโป ตีติกฺ ขา ขันติ คือ 
ความอดทนเป็นตบะอย่างยิ่ง” (ที.ม. (ไทย) 10/54/57)  

เป้าหมายในการดํารงชีวิตของมนุษย์คือ การตอบสนองความต้องการด้านต่างๆของมนุษย์เริ่มตั้งแต่
ความต้องการทางร่างกายเพื่อการมีชีวิตอยู่รอด ความต้องการทางสังคมเพื่อความอบอุ่นและความต้องการทาง
ใจ เพื่อชีวิตท่ีสมบูรณ์ซึ่งการดําเนินชีวิตให้บรรลุเป้าหมายไม่ว่าในระดับใด ล้วนต้องอาศัยคุณธรรมสําคัญท่ีจะ
ส่งเสริมให้ประสบความสําเร็จดังเป้าประสงค์ ขันตินับเป็นแรงขับเคลื่อนสําคัญที่จะส่งผลให้สมประสงค์ในส่ิง
นั้นๆ สามารถพิจารณาได้ดัง ดังนี้ (บุญมี แท่นแก้ว, 2542) 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

117 

1) ความต้องการทางชีววิทยาอันเป็นความต้องการทางร่างกายเป็นความต้องการพื้นฐานท่ีจําเป็นต่อ
การดํารงชีวิตของมนุษย์เช่นอาหารเครื่องนุ่งห่มท่ีอยู่อาศัย ยารักษาโรค 

2) ความต้องการทางสังคมเพราะโดยพื้นฐานมนุษย์เป็นสัตว์สังคมชอบอยู่รวมกันเพื่อความอบอุ่นใจ
เพื่อสงเคราะห์อนุเคราะห์กันทําให้มีการแต่งงานมีคู่ครองมีบุตรสืบสกุล 

3) ความต้องการทางใจอันเป็นความต้องการท่ีลึกซึ้งอยู่เบ้ืองหลังความต้องการด้านอื่น ๆ 
เมื่อพิจารณาจากเป้าหมายของชีวิตที่สําเร็จได้ด้วยอาศัยความอดทน ขันตินับเป็นคุณธรรมสําคัญท่ี

บุคคลควรนํามาประพฤติเพื่อบรรลุจุดมุ่งหมายท่ีดีงาม ท้ังทางกายภาพทางสังคม และทางจิตใจ รวมถึงใช้ความ
อดทนพยายามสร้างส่ิงสนับสนุนรอบข้างท่ีจะเกื้อหนุนให้ตนเองดํารงชีวิตได้อย่างมีความสุข 

ในคัมภีร์พระไตรปิฎกอธิบายความคําว่า ขันติ แปลว่า ความอดทน คือการอดได้ทนได้  เพื่อบรรลุ
ความดีงามและความมุ่งหมายอันชอบ (องฺ.ทุก. (ไทย) 20/410/118) ในขันติทุกะ แสดงความหมายของขันติไว้
ว่า “ความอดทน กิริยาท่ีอดทน ความอดกล้ันความไม่ดุร้าย ความไม่เกรี้ยวกราด ความแช่มช่ืนแห่งจิต” ขนฺติ 
ได้แก่ อธิวาสนขันติ หมายถึง “บรรดาธรรมเหล่านั้น คือ ความอด ความทน ความกลั้น ความไม่เดือดดาล 
ความไม่หุนหันพลันแล่น ความใจเย็น แห่งจิต” (อภิ.สงฺ. (ไทย) 34/1348/337) 

1. อดทนต่อความยากลําบาก คือ มีจิตใจเข้มแข็งท่ีจะทำงาน 
2. อดทนต่อความเจ็บป่วย คือ อดทนต่อความเจ็บป่วยของร่างกายไม่ท้อแท้ 
3. อดทนต่อความเจ็บใจ คือ อดทนต่อการกระทำท่ีผู้อื่นล่วงเกินเรา โต้ตอบด้วยวิธีสันติ  
4. อดทนต่อกิเลส คือ อดทนต่อสิ่งต่าง ๆ ที่มายั่วยุให!หลงใหล อดทนต่อความโลภ อดทนต่อความ

โกรธและอดทนต่อความหลง (ที.ปา.อ. (ไทย) 3/2/-/283) 
ความอดทนท้ัง 4 ประการนี้ สรุปให้จำได้อย่างง่ายคือ อดทนต่อความลำบาก อดทนต่อความเจ็บป่วย 

อดทนต่อความเจ็บใจและอดทนต่อกิเลส 3 (โลภ โกรธ หลง) ซึ่งเหตุ 4 ประการนี้ท้ังหมด ล้วนเป็นส่ิงท่ีมนุษย์
ย่อมพบเจอ ไม่สามารถหลีกเลี่ยงหรือให้ผู้อื่นมารับแทนตนเองได้ เพื่อบรรลุความดีงามและความมุ่งหมายอัน
ชอบ เป็นกิริยาที่อดทนต่อโลภะความอยากได้ต่อโทสะความโกรธเคืองจนถึงความพยาบาทมุ่งร้ายต่อโมหะ
ความหลงงมงายเมื่อได้ประสบกับอารมณ์ท่ียั่วให้เกิดความอยากได้อยากล้างผลาญ อยากเบียดเบียนก็อดทนไว้
ไม่แสดงอาการตามอํานาจแห่งโลภะโทสะโมหะ และอดทนต่อทุกขเวทนา เย็น ร้อน เป็นต้น อันทําให้ลําบาก
อดทนตรากตรําประกอบการงานต่าง ๆ หรืออดทนต่อถ้อยคําท่ีมีผู้กล่าวชั่วไม่เป็นที่ชอบใจ (สมเด็จพระญาณ
สังวร สมเด็จพระสังฆราช เจริญ สุวฑฺฒโณ, 2556) สามารถจําแนกขันติความอดทนได้ 4 ประการได้ ดังนี้ 

1. อดทนต่อความยากลำบาก หมายถึง ชีวิต ความเป็นอยู่ของมนุษย์ทุกคนนั้น ย่อมมีสภาพความ
เป็นอยู่ สังคม สิ่งแวดล้อม รอบ ๆ กายทั้งสิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต สภาพดินฟ้าอากาศ ย่อมแตกต่างกันไป 
ดังนั้นไม่ว่ามนุษย์จะต้องพบเจอกับส่ิงรอบข้างใด ๆ จะต้องมีความอดทน ให้ผ่านพ้นไปให้ได้ 

2. อดทนต่อความเจ็บป่วย หมายถึง ร่างกายของมนุษย์ย่อมพบเจอกับสภาพแวดล้อม  ท่ีเปล่ียนแปลง
ไปอยู่เสมอ ความเจ็บป่วย เป็นเรื่องที่หลีกหนีไม่พ้น มนุษย์จึงจำเป็นที่จะต้องอดทนต่อความเจ็บป่วยในด้าน
ต่าง ๆ ให้ได้ 



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

118 

3. อดทนต่อความเจ็บใจ เพราะการใช้ชีวิตในสังคม ย่อมมีคนที่ชอบใจและไม่ชอบใจปนอยู่เสมอ 
คำพูดเป็นสิ่งที่สำคัญที่สามารถสร้างคนให้ดีขึ้นก็ได้ หรือแม้แต่ทำลายคน ฆ่าคนก็ได้เช่นกัน ดังนั้นจงอย่างนำ
คำพูดเหล่านั้นมาใส่ใจ อย่าเก็บเรื่องราวต่าง ๆ ท่ีไม่ดี ท่ีคิดแล้วต้องทำให้ทุกข์   ให้เจ็บใจ ขอให้ปล่อยวาง และ
อดทนต่อความเจ็บใจต่าง ๆ เอาไว้เสมอ 

4. อดทนต่ออำนาจกิเลส โลภะ โทสะ โมะหะ ความโลภ ความโกรธ และความหลงเป็นส่ิงท่ีจะคอยฉุด
รั้งให้เราประพฤติในสิ่งที่ไม่ดีงาม ต้องใช้ความอดทนให้มาก ๆ ในยามที่ต้องตกอยู่ในอำนาจของกิเลสเหล่านี้ 
อดทนได้โดยการ ทำสมาธิบ้าง เจริญเมตตาบ้าง เป็นต้น 

อานิสงส์หรือประโยชน์ของขันติความอดทนว่ามีอยู่ 5 ประการ ได้แก่ 
1) เป็นท่ีรัก เป็นท่ีชอบใจของคนเป็นอันมาก 
2) เป็นผู้ไม่มากด้วยเวร 
3) เป็นผู้ไม่มากด้วยโทษ 
4) เป็นผู้ไม่หลงกระทำกาละ 
5) เมื่อตายไปย่อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/215/228) 
สรุปได้ว่า ความอดทน คือความทนอยู่ในสภาพต่าง ๆ ทั้งดีและไม่ดี ให้ได้ เมื่อเราต้อง พบเจอกับ

เรื่องราวต่าง ๆ ท้ังดีและไม่ดี เราจำเป็นจะต้องอดทน ด้วยการรับสภาพความเป็นจริง ในส่ิงนั้น ๆ ท่ีต้องพบเจอ 
ความอดทนมี 4 อย่างสำคัญ ท่ีต้องอดทนให้ได้ คือ 1. อดทนต่อความลำบาก สภาพต่าง ๆ ท่ีพบเจอ 2. อดทน
ต่อความเจ็บป่วยของร่างกาย 3. อดทนต่อความเจ็บใจ และ 4. อดทนต่อความโลภ ความโกรธ ความหลง 
(กิเลส 3)  

 

วิธีการประยุกต์ใช้หลักไตรลักษณ์และขันติธรรม ในโลกธรรม 8 
หลักไตรลักษณ์ คือการมองความเป็นจริงของโลกธรรมทั้ง 8 ประการนี้ให้เห็นสภาพความเป็นจริง 

ความถูกต้อง ท่ีจะต้องเกิดขึ้นอยู่เสมอคู่กับโลกและการดำเนินชีวิตของมนุษย์ทุกคน ทุกสรรพส่ิงต่าง ๆ ในโลก
นี ้ ทั ้งสิ ่งมีชีวิตและไม่มีชีว ิตจะต้องดำเนินไปตามกฎของพระไตรลักษณ์ คือ 1. อนิจจัง ความไม่เที ่ยง 
เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ 2. ทุกขัง ความเป็นทุกข์ ทนอยู่ในสภาพนั้น ๆ ไม่ได้ และ 3 อนัตตา ความไม่ใช่ตน 
ทุกสรรพส่ิงล้วนไม่ใช่ตัวตนท่ีแท้จริง เกิดจากเหตุจากปัจจัยท้ังส้ิน 

เมื่อมนุษย์เข้าใจหลักโลกธรรม 8 โดยการนำหลักพระไตรลักษณ์มาประยุกต์ใช้แล้ว การจะนำพาให้
มนุษย์มีความสุข มีเรื่องราวดี ๆ มากกว่าเรื่องราวที่ไม่ดีในชีวิตนั้น มนุษย์จำเป็นจะต้องนำหลัก ขันติธรรม 
ความอดทน มาร่วมประยุกต์ใช้ด้วย ได้แก่ 1. อดทนต่อความยากลำบาก ในโลกธรรม 8 นั้น ความยากลำบาก
ที่เป็นฝ่ายไม่ดี ได้แก่ คความเสื่อมลาภ ความทุกข์ ที ่เกิดขึ ้นจากที่อยู ่อาศัย สภาพดินฟ้าอากาศเป็นต้น  
2. อดทนต่อความเจ็บป่วย ในโลกธรรม 8 ฝ่ายไม่ดีคือ ความทุกข์ ที่เป็นความไม่สบายของร่างกาย การเป็น
โรคภัยไข้เจ็บต่าง ๆ 3. อดทนต่อความเจ็บใจ ในโลกธรรม 8  ฝ่ายไม่ดี คือการเส่ือมลาภ เส่ือมยศ นินทา ความ
ทุกข์ ท้ัง 4 ประการนี้ย่อมทำให้เกิดความเจ็บใจขึ้น ดังนั้นจะต้องอดทนต่อความเจ็บใจด้วยการมีสติ ใช้ปัญญา
อยู่เสมอ อย่าปล่อยให้สภาพเหล่านั้นมาทำลายได้ 4. อดทนต่อกิเลส 3 (โลภะ โทสะ โมะ) ในโลกธรรมฝ่ายไม่ดี 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

119 

ทั้ง 4 ประการคือ การเสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ความทุกข์ ย่อมเกิดขึ้นจากกิเลส 3  ประการนี้เป็นสำคัญ 
จึงต้องใช้ความอดทนต่อกิเลส 3 ประการนี้ด้วยการข่มใจ อดทน อดกล้ันเอาไว้เสมอ 

ส่วนโลกธรรม 4 ประการท่ีเป็นฝ่ายดี ท้ัง 4 ประการนั้น คือ ลาภ ยศ สรรเสริญและความสุข ก็ต้องนำ
หลักขันติธรรม ความอดทนมาประยุกต์ใช้ด้วยอยู่เสมอ คืออดทนว่าความดีเหล่านั้นจะต้องเปล่ียนแปลง ไม่จีรัง
ยั่งยืน ทำใจให้ยอมรับสภาพความเป็นจริงท่ีผ่านเข้ามา ไม่ยึดติด ลุ่มหลง  

การใช้หลักพระไตรลักษณ์และขันติธรรมนั้น จำเป็นจะต้องใช้ควบคู่กันไปเสมอ โดยเริ่มจากการมองให้
เห็นสภาพต่าง ๆ ท่ีเกิดขึ้นในโลกท่ีมนุษย์ต้องพบเจออยู่อย่างรู้เท่าทัน อย่างเข้าใจ ในสภาพความเป็นจริงว่าส่ิง
ต่าง ๆ เหล่านั้นมีการเกิดขึ้น ต้ังอยู่และดับไปในทุก ๆ เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติท่ีเป็นลักษณะสามัญ 
ในระหว่างท่ีต้องพบเจอกับเรื่องราว ๆ ต่าง ๆ นั้น เป็นอารมณ์ท่ีน่าพอใจหรือไม่น่าพอใจ เป็นส่ิงท่ีดีหรือส่ิงท่ีไม่
ดี ต้องใช้ขันติธรรม ความอดทนกำกับ  เอาไว้เสมอ  
 ดังนั้น ขันติธรรม ความอดทน และหลักพระไตรลักษณ์ หรือไตรลักษณ์ 3 เป็นหลักธรรม ท่ีควรนำมา
ประยุกต์ใช้ร่วมกับโลกธรรม 8 ในชีวิตประจำวันเป็นอย่างยิ่ง เมื่อมนุษย์มีความเข้าใจในโลกธรรม 8 พร้อมท้ัง
นำหลักพระไตรลักษณ์และหลักขันติธรรมมาประยุกต์ใช้แล้ว ย่อมทำให้ชีวิตของมนุษย์มีความสุข เมื่อมนุษย์ทุก
คนมีความสุข โลกก็จะมีความสงบสุข ตามกฎเกณฑ์ของโลกธรรม ท้ัง 8 ประการ 
 

สรุป 
โลกธรรม 8 ในชีวิตประจำวัน เป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนจะต้องพบเจอ เป็นสัจธรรมที่มีทั้งฝ่ายดีและฝา่ย

ไม่ดี เปรียบได้ด่ังชีวิตของมนุษย์ทุกคนท่ีมักจะมีสองด้านเสมอ คนเราโดยท่ัวไปนั้นย่อมต้องการให้ชีวิตพบเจอ
แต่ความสุข ความสบายในชีวิต แต่มักมองข้ามความทุกข์ไป เมื่อความทุกข์เข้ามา บางคนจึงไม่สามารถยอมรับ
ทำใจได้ ส่งผลให้หันไปประพฤติผิด ประกอบอาชีพผิด รวมทั้งคิดทำลายชีวิตของตนเองลงไปด้วยการเข้า
ใจความจริงในโลกธรรม 8 จึงมีความสำคัญอย่างมากท่ีจะทำให้มนุษย์สามารถดำเนินชีวิตในโลกใบนี้ได้อย่างมี
ความสุข 

การพิจารณาโลกธรรม 8 เป็นไปตามกระบวนการแห่งไตรลักษณ์ คือ ให้มีสติปัญญามาเป็นผู้ควบคุม
ความประพฤติทั้งกาย วาจา และใจ และจะสามารถใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับโลกธรรมได้โดยไม่หวั่นไหว ส่วนผู้ใดถึง
พระพุทธเจ้า พระธรรมและพระสงฆ์เป็นสรณะมองเห็นด้วยปัญญาโดยถ่องแท้เป็นทุกข์ เหตุให้ทุกข์เกิดขึ้น 
ความก้าวล่วงทุกข์ อันให้ถึงความสงบระงับทุกข์ นี่แหละคือสรณะอันเกษม นี้คือสรณะอันอุดม คนถึงสรณะ
อย่างนี้แล้ว ย่อมปลอดพ้นจากทุกข์ท้ังปวง 

หลักพระไตรลักษณ์และขันติธรรม เป็นหลักธรรมที่เหมาะสมสำหรับ โลกธรรม 8 ในชีวิตประจำวัน 
เพราะเรื่องราวที่มนุษย์ทุกคนต้องพบเจอบนโลกใบนี้ล้วนแต่เป็นความจริง เป็นส่ิงท่ีไม่มีใครสามารถหลีกหนีพ้น
ไปได้ การทำใจยอมรับความเป็นจริงมองเหตุการณ์อย่างรู้เท่าทัน อดทนต่อสภาพเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่ผ่านพ้น
เข้ามาในแต่ละช่วงเวลาของชีวิตเอาไว้นั้น มีความจำเป็นอย่างมาก การมองเห็นสรรพสิ่งทุกอย่างบนโลกใบนี้
อย่างรู้เท่าทัน รวมทั้งอดทนต่อสภาพต่าง ๆ ท่ีพบเจอได้นั้น ย่อมทำให้ชีวิตดำเนินไปได้อย่างมีความสุขภายใน
กฎเกณฑ์ต่าง ๆ บนโลกใบนี้ รวมทั้ง  โลกธรรม 8 ในชีวิตประจำวัน 



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

120 

เอกสารอ้างอิง 
จันทร์ธิภา แสวงทรัพย์ และคณะ. (2560). แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่อการอยู่กับโลกธรรมใน

พระพุทธศาสนา เถรวาท. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 6(2), 585-600.   
บุญมี แท่นแก้ว. (2542). ความจริงของชีวิต. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.  
ประยงค์ แสนบุราณ. (2559). พุทธศาสนาเถรวาท. ขอนแก่น: คลังนานาวิทยา. 
ปิ่น มุทุกันต์. (2535). พุทธศาสตร์. (พิมพ์ครั้งท่ี 1). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมกิตติวงศ์, (ทองดี สุรเตโช, ราชบัณฑิต). (2551). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสนา “คําวัด”. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
พระพรหมคุณาภรณ์, (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 34). 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์.  
พระโพธิญาณเถร, (ชา สุภทฺโท). (2560). อุปลมณี. พิมพ์ครั้งท่ี 1. กรุงเทพฯ: ศิลป์สยามบรรจุภัณฑ์. 
พระเทพวิสุทธิเมธี, (ปัญญา นันทภิกขุ). (2550). สัจจธรรมเกิดแก่เจ็บตายเป็นธรรมดา. กรุงเทพฯ:ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์, (พุทธทาสภิกขุ). (2551). พจนานุกรมธรรมของท่านพุทธทาส. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
พระภาสกร ภูริวฑฺฒโน, (ภาวิไล). (2551). ปฏิจจสมุปปบาทสำหรับคน รุ่นใหม่. (พิมพ์ครั้งที่ 4).กรุงเทพฯ: 

บ้านหนังสือโกสินทร์. 
พระมหาสมชาย ฐานวุฒโฑ. (2547). มงคลชีวิต “ฉบับทางก้าวหน้า”. กรุงเทพฯ: ฐานการพิมพ์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2547). สวรรค์ นรก บุญ บาป ในพระพุทธศาสนา. (พิมพ์ครั้งท่ี 5). กรุงเทพฯ: ธรรมดา. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช. (เจริญ สุวฑฺฒโณ). (2556). 100 บทพระนิพนธ์. กรุงเทพฯ: 

ธรรมสภา. 
เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2555). พุทธสาวก พุทธสาววิกา. (พิมพ์ครั้งท่ี 2). กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
 


