
การขัดเกลาทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา 
Socialization According to Buddhism 

 
เลิศสุรชัย หนูสวัสด์ิ1, สุปรีชา ชำนาญพุฒิพร2 และ กันตภณ หนูทองแก้ว3 

Letrsurachai Noosawat1, Supreecha Chamnanphuttiphon2 and Kantaphon Nuthongkaew3 
1,2,3คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 

1,2,3Faculty of Social Sciences Mahamakut Buddhist University Srithammasokraj Campus, Thailand 
Corresponding Author E-mail: lertsura2526@gmail.com 

 
Retrieved: September 26, 2022;  Revised: April 25, 2023;  Accepted: April 26, 2023 

 

บทคัดย่อ 
การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ดังนี้  1) เพื่อศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการขัดเกลาทางสังคม 2) เพื่อศึกษา

หลักธรรมในการขัดเกลาสังคม 3) เพื่อบูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา 
4) เพื่อเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับ “การขัดเกลาทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา” การวิจัยในครั้งนี้เปน็การ
วิจัยเชิงคุณภาพโดยรวบรวมข้อมูลทางเอกสาร สัมภาษณ์เชิงลึก ใช้วิธีการเลือกผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ในการ
สัมภาษณ์เชิงลึก แบบเจาะจง  และจัดเวทีเสวนากลุ่ม จากผู้เชี่ยวชาญและผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 16 รูป/คน 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ วิเคราะห์ข้อมูลโดยวิเคราะห์เนื ้อหาและนำเสนอโดยวิธี
พรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า  
1. แนวคิดและทฤษฎีการขัดเกลาทางสังคม พบว่า การขัดเกลาทางสังคมเป็นกระบวนการท่ีสำคัญใน

การปรับพฤติกรรม ความคิด ความรู้ ความเชื่อของบุคคลให้มีความเหมาะสม มี 3 ด้าน ดังนี้ ด้านแรกเป็น
องค์ประกอบด้านพฤติกรรมเป็นเรื่องของกระบวนการถ่ายทอดการฝึกฝนของระเบียบวินัย กฎ กติกา ด้านท่ี
สององค์ประกอบด้านสมาธิ หรือจิตใจ เป็นการถ่ายทอดคุณค่าของการปลูกฝังคุณธรรมซึ่งเป็นการเสริมสร้าง
สุขภาพจิตให้สมควรแก่การงาน และด้านท่ีสามองค์ประกอบด้านปัญญา เป็นการถ่ายทอดด้านวิชาความรู้หรือ
ทักษะต่าง ๆ องค์ประกอบของการขัดเกลาทางสังคมทั้งสามด้านนี้มุ่งหวังให้มนุษย์แสดงพฤติกรรมที่พึง
ประสงค์ตามท่ีกลุ่มสังคมวางเอาไว้ 

2. หลักธรรมในการขัดเกลาสังคม พบว่า หลักไตรสิกขาเป็นหลักธรรมสำคัญในการขัดเกลาทางสังคม
ทั้ง ด้านพฤติกรรมโดยมี หลักศีล เป็นควบคุม ด้านสมาธิ หรือจิตใจโดยมี หลักสมาธิเป็นตัวกำกับ และ ด้าน
ปัญญา คือการแสวงหาความรู้โดยมีหลักปัญญาเป็นตัวสนับสนุน 

3. บูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา พบว่า การขัดเกลาความ
ประพฤติโดยบูรณาการเข้ากับหลักศีล ทำให้มีวินัย มีระเบียบมีในการดำเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกันในสังคม 
ให้เหมาะกับการพัฒนาและให้เอื้อโอกาสในการที่จะพัฒนา การขัดเกลาทางด้านจิตใจ โดยบูรณาการเข้ากับ



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

44 

หลักสมาธิ ทำให้มีความเมตตากรุณา ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ความสามารถของจิตมีความเข้มแข็งมั่นคง ทำให้
เกิดความเพียรพยายาม ความรับผิดชอบในการดำเนินชีวิต การขัดเกลาทางด้านความรู้ โดยบูรณาการเข้ากับ
หลักปัญญา ทำให้มีความเห็น ความรู้ ความเข้าใจ ความหยั่งรู้เหตุผล การรู้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ตรวจสอบ คิด
การต่าง ๆ สร้างสรรค์  

4. องค์ความรู้เกี่ยวกับการขัดเกลาทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา เรียกว่า MATA Model M คือ 
Morality หมายถึง การขัดเกลาความประพฤติ โดยมีศีลเป็นตัวควบคุม A คือ Attention หมายถึง การขัด
เกลาทางด้านจิตใจ โดยมีสมาธิ เป็นตัวกำกับ T คือ Transfer หมายถึง การขัดเกลาทางด้านความรู้ โดยมีเป็น
ตัวสนับสนุน A คือ Ability หมายถึง การปรับปรุงแก้ไขพฤติกรรมนำไปสู่การปรับเปลี่ยนทักษะชีวิต ขัดเกลา
ทางด้านจิตใจนำไปสู่การเพิ่มทักษะชีวิต และการขัดเกลาด้านความรู้นำไปสู่การสร้างทักษะใหม่ในการดำเนิน
ชีวิต 

 
คำสำคัญ: การขัดเกลาทางสังคม; พระพุทธศาสนา 

 
Abstract 

The objectives of this Dissertation were as follows: 1) To study the concepts and 
theories of socialization 2) To study the principles of socialization 3) To integrate principles of 
socialization 4) To offer new knowledge about " Socialization According to Buddhism" This 
research is qualitative research by collecting documents (Documenty Investigation), in-depth 
interview (Key Informants) in the in-depth interview. -depth Interview with a specific model 
and focus group for 16 experts and experts. The research instrument was an open-ended 
interview. Analyze data through content analysis and descriptive demonstrations Research 
findings 

The research results found that  
1. The concept and theory of socialization have found that socialization is an important 

process of adjusting behavior, thoughts, and knowledge. A person's beliefs should be 
appropriate in three aspects: the first is a component of behavior, which is the process of 
imparting discipline. Rules, rules, second aspect, meditation or psychological elements. It 
conveys the values of cultivating morality, namely strengthening mental health suitable for 
work and the three elements of intelligence. It is the transfer of various knowledge or skills. 
These three elements of socialization aim to enable humans to exhibit the ideal behaviors 
set by social groups. 

2. Dharma principles in socialization. It was found that the Trisikkha principle is an 
important principle in socialization both behavioral aspect with avoidance of precepts as 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

45 

control; Concentration or mind with Concentration is the direction and wisdom is the pursuit 
of knowledge supported by wisdom. 

3. Integration of dharma principles in socialization according to Buddhism found that 
cultivating behaviors by integrating them with precepts leads to discipline, orderliness in life 
and coexistence in society. to be suitable for development and to provide opportunities for 
development psychological refinement by integrating with the principle of meditation to have 
mercy generosity The ability of the mind is strong and stable. to make efforts life responsibility 
polishing of knowledge by integrating with the wisdom to have an opinion, knowledge, 
understanding, and rationale Knowing, diagnosing, reflecting, examining, thinking, being creative 

4. The body of knowledge about socialization according to Buddhism is called MATA 
Model M, which is Morality, means polishing one's conduct. with sali as the control, A is 
Attention, refers to the refinement of the mind, with concentration as the dictator, T is 
Transfer, means the refinement of knowledge. with a supportive A is Ability means to improve 
behavior leading to life skill changes. Psychological refinement leads to enhanced life skills. 
And the refinement of knowledge leads to the creation of new skills in life. 
 
Keywords: Socialization; Buddhism 
 

บทนำ 
กล่าวโดยท่ัวไปมนุษย์แตกต่างจากสัตว์อื่นในแง่ท่ีต้องได้รับการขัดเกลาอบรมส่ังสอนต้ังแต่เกิดจนตาย 

เป็นกระบวนการเรียนรู้กฎเกณฑ์ของกลุ่มหรือสังคมหนึ่ง ๆ ที่กำหนดไว้ทั้งโดยตรงและโดยอ้อมเพื่อให้บุคคล
นั้นได้มีแบบแผนของความประพฤติที่เป็นประโยชน์แก่กลุ่ม และสามารถดำรงอยู่ร่วมกับกลุ่มได้อย่างเป็น
ระเบียบ การขัดเกลาทางสังคม (Socialization) จึงเป็นส่ิงท่ีมนุษย์ต้องประสบตลอดชีวิตเพราะมนุษย์เป็นสัตว์
สังคม แต่มนุษย์ไม่ได้เป็นสัตว์สังคมโดยกำเนิดเพราะมนุษย์ยังไม่มีพัฒนาการบางอย่างท่ีจำเป็นต่อการอยู่รอด 
เช่น การดำเนินชีวิต การมีความสัมพันธ์กับผู้อื่นเป็นต้น ด้วยเหตุนี้มนุษย์จึงจำต้องผ่านกระบวนการขัดเกลา
ทางสังคม เพื่อความเป็นมนุษย์อย่างแท้จริง การขัดเกลาเป็นส่ิงจำเป็นที่จะขาดเสียมิได้ต้ังแต่เด็กจนเป็นผู้ใหญ่
เป็นหลักในการปฏิบัติที่คนเราจะต้องเรียนรู้คุณค่า กฎเกณฑ์ ระเบียบแบบแผนของกลุ่มหนึ่ง ๆ ที่กำหนดไว้
เพื่อให้มีความสัมพันธ์กันได้ ฉะนั้นการขัดเกลาจึงเป็นวิธีการถ่ายทอดวัฒนธรรมให้บุคคลสามารถปรับตัวเข้ากับ
วิถีชีวิตของกลุ่มท่ีตนเป็นสมาชิกเป็นการรับเอาคุณค่าของกลุ่มท่ีเราร่วมด้วยในฐานะเป็นสมาชิกของกลุ่มจึงทำ
ให้มนุษย์เกิดความรู้สึกเป็นตัวตนหรือตัวของตัวเอง (Self) คือ ความรู้สึกว่าตนเป็นมนุษย์ต่างจากคนอื่น
สามารถควบคุมความรู้สึกนึกคิด ประพฤติปฏิบัติตามระเบียบ หรือความเหมาะสมในกลุ่มอื่ น ๆ การขัดเกลา
ทางสังคมจึงมีกระบวนการที ่ค่อนข้างซับซ้อน และสิ่งที ่เรียนรู ้นี ้อาจจะแสดงออกในรูปของสัญลักษณ์  
โดยบุคคลจะต้องผูกพันกับโครงสร้างของสังคมที่มีอยู่ ความผูกพันนี้แสดงออกมาในรูปที่บุคคลจะต้องปฏิบติั



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

46 

ตามหน้าที่ และบทบาทในหน้าที่ต่าง ๆ เช่น การงาน การปกครอง การศึกษา การศาสนา การมีครอบครัว 
การนันทนาการ เป็นต้น (สุพัตรา สุภาพ, 2545) 

ปัจจุบันสภาวะทางสังคมและพฤติกรรมของบุคคลที่ไม่พึงปรารถนาที่สร้างความสับสนวุ ่นวาย
เดือดร้อนหรือความทุกข์ให้กับบุคคลจำนวนมาก แสดงถึงความไม่เป็นระเบียบและการเปล่ียนแปลงท่ีเกิดจาก
การวางแผนการเปลี่ยนแปลงและการพัฒนาสังคม ปัญหาสังคมเหล่านี้รวมไปถึงรูปแบบพฤติกรรมเบี่ยงเบน
ทั้งหลาย หรืออาจอยู่ในรูปแบบความขัดแย้งทางสังคม เช่น ปัญหาความขัดแย้งทางเชื ้อชาติศาสนา ความ
รุนแรงในครอบครัว ความขัดแย้งทางการค้าและอุตสาหกรรม ความขัดแย้งระหว่างกลุ่มคน เป็นต้น ในสังคม
สมัยใหม่แต่ละคนแต่ละกลุ่ม ต่างมีบทบาทหน้าท่ีขัดแย้งกันก็จะก่อให้เกิดปัญหาท่ีแตกต่างกันในองค์กรสังคม
ท้ังหลาย และเมื่อสถานภาพบทบาทหน้าท่ีขัดแย้งกันก็จะก่อให้เกิดปัญหา ในปัญหาสังคม ขอบเขตของปัญหา
นั ้นก็ยากที่จะกำหนดได้ แต่ก็เป็นปรากฎการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรมที ่จะกำหนดการเปลี่ยนแปลง
ความหมายและความรู้ปัญหาสังคม เช่นเดียวกันการแก้ไขป้องกันปัญหาสังคมก็มีการปรับปรุงเปล่ียนแปลงไป
ตามสภาวการณ์เปล่ียนแปลงของสังคมปัจจุบัน (สุเทพ สุวีรางกูร, 2556) 

บุคคลท่ีอบรมขัดเกลาตนเองดีแล้วย่อมแตกต่างจากผู้ท่ีไม่ได้รับการฝึกฝนอบรมมา การอบรมขัดเกลา
นำมาซึ่งความสุขความสงบทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น ประโยชน์ที่บุคคลได้รับจากการอบรมขัดเกลาเกิดขึ้นกับ
ตนเองโดยตรง จากนั้นก็ส่งผลไปถึงแก่บุคคลอื่น ๆ ด้วย พระพุทธศาสนากล่าวยกย่องบุคคลผู้ที่ได้อบรมขัด
เกลาตนเองมาดีว่าเป็นผู้ประเสริฐ เพราะกาย วาจา และใจที่ฝึกฝนอบรมมาดีแล้ว ย่อมจะแสดงพฤติกรรม
ออกมาด้วยความดีงาม ก่อให้เกิดทั้งประโยชน์ตนและประโยชน์ผู ้อื ่น แม้การจะบรรลุถึงเป้าหมายของ
พระพุทธศาสนาคือการหลุดพ้นจากอาสวะกิเลสคือพระนิพพาน ก็ต้องผ่านกระบวนการอบรมขัดเกลาตนเอง
ตามขั้นตอน เมื่อบุคคลได้มีการอบรมขัดเกลาดีแล้ว ก็ย่อมบรรลุประโยชน์ที่พึงมีพึงได้อย่างเหมาะสมการ
แสดงออกทางวาจา และทางกาย คือส่ิงท่ีเรียกว่า พฤติกรรม ซึ่งมักจะอยู่ภายใต้อิทธิพลของความคิด ทัศนคติ
ความเชื่อ และค่านิยมต่าง ๆ ที่รับผ่านเข้ามา การพัฒนามนุษย์จึงเริ่มต้นด้วยการพัฒนาความสมดุลแห่ ง
องค์ประกอบชีวิตดังกล่าวไม่ให้สุดโต่งไปทางด้านใดด้านหนึ่งมนุษย์ที่มีจิตใจพัฒนาดีแล้ว ย่อมสามารถพัฒนา
รูปหรือร่างกายให้ดีตามไปด้วย แต่การพัฒนาองค์ประกอบทางกายหรือรูปธรรมอย่างเดียวโดยไม่ใสใจพัฒนา
องค์ประกอบท่ีเป็นธรรม ย่อมจะส่งผลให้เกิดผลข้างเคียงไม่ดี คือ มีปัญหาเกิดตามมา และจะเป็นภาระหนักท่ี
จะต้องแก้ไขปัญหาเหล่านั้น (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2562) ท้ังนี้ข้อปฏิบัติท่ีเป็นหลักสำหรับฝึกอบรม กาย วาจา 
จิตใจ และปัญญาให้เจริญงอกงามยิ่งขึ้นไปจนบรรลุเป้าหมายสูงสุด การฝึกอบรมในด้านความประพฤติระเบียบ
วินัยให้มีสุจริตทางกาย วาจา และอาชีวะ การฝึกอบรมทางจิตใจ การปลูกฝังคุณธรรมสร้างเสริมคุณภาพจิต 
และรู้จักใช้ความสามารถในกระบวนสมาธิ และการฝึกอบรมทางปัญญาอย่างสูงทำให้เกิดความรู้แจ้งท่ีสามารถ
ชำระจิตให้บริสุทธิ์หลุดพ้นเป็นอิสระโดยสมบูรณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) 

จากเหตุผลดังกล่าว ผู ้ว ิจัยจึงมีความสนใจอยากที ่จะศึกษาถึงการขัดเกลาทางสังคมตามแนว
พระพุทธศาสนา (Socialization according to Buddhism) เพื่อนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาเป็นข้อ
ปฏิบัติท่ีเป็นหลักสำหรับใช้ในการฝึกอบรมความพระพฤติทางกาย วาจา (ศีล) คือ การฝึกอบรมความพระพฤติ
อันดีงาม ความมีระเบียบวินัย การไม่ประทุษร้ายต่อชีวิตและร่างกายทั้งตนเองและผู้อื ่น รวมถึงไม่ละเมิด



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

47 

กรรมสิทธิ์ในทรัพย์สินของกันและกัน เป็นต้น การฝึกอบรมทางจิตใจ (สมาธิ) เป็นการฝึกอบรมจิตใจให้มี
คุณธรรม มีความมุ่งมั่นท่ีจะทำส่ิงท่ีดีงามให้สำเร็จให้เกิดประโยชน์ มีจิตใจท่ีไม่พลุ่งพล่านกระวนกระวาย ความ
มีสติระมัดระวังตื่นตัวต่อหน้าที่ ภาวะที่พร้อมอยู่เสมอในการรับรู้ต่อสิ่งต่าง ๆ เป็นต้น และการฝึกทางความรู้ 
(ปัญญา) เป็นการฝึกให้มีความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องตามสภาพความเป็นจริง โดยนำหลักธรรมดังกล่า วมา
บูรณาการทางสังคมและนำเสนอองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับการขัดเกลาทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา   
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
1. เพื่อศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการขัดเกลาทางสังคม 
2. เพื่อศึกษาหลักธรรมในการขัดเกลาสังคม 
3. เพื่อบูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา 
4. เพื่อเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับ “การขัดเกลาทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา” 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  มุ่งศึกษาประเด็นที่เกี่ยวกับ “การขัดเกลาทางสังคมตาม

แนวพระพุทธศาสนา” 
ประชากรและกลุมตัวอย่าง ผู ้ว ิจัยใช้ว ิธ ีการเลือกผู ้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ในการ

สัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) และมีการดำเนินการจัดทำเสวนากลุ่ม (Focus group) เพื่อยืนยัน
ข้อเท็จจริงให้ถูกต้อง แบบเจาะจง  (Purpose Sampling) จำนวน 16 รูป โดยผู้ให้ข้อมูลสำคัญจะต้องเป็นผู้ท่ี
มีคุณสมบัติสอดคล้องกับประเด็นการวิจัย ประกอบด้วย ผู้ทรงคุณวุฒิและผู้เช่ียวชาญทางด้านพระพุทธศาสนา 
จำนวน 4 รูป/คน นักวิชาการและผู้ทรงคุณวุฒิผู้มีประสบการณ์ในการขัดเกลาทางสังคม จำนวน 6 รูป/คน นัก
สังคมวิทยา จำนวน 6 รูป/คน   

กระบวนการเก็บข้อมูล ผู้วิจัยได้ทำหนังสือขอความอนุเคราะห์เพื่อเก็บรวบรวมข้อมูลวิจัย ถึงผู้ให้
ข้อมูลสำคัญ เพื่อขอความอนุเคราะห์ในการให้สัมภาษณ์ ทำการนัดวัน เวลา และสถานที่กับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
เพื่อสัมภาษณ์ ตามที่กำหนดไว้ นำข้อมูลที่ได้มารวบรวม วิเคราะห์ สังเคราะห์ และเรีบบเรียงข้อมูลตาม
วัตถุประสงค์เพื ่อเข้าสู ่กระบวนการเสวนากลุ ่ม รับฟังความคิดเห็นจากกลุ ่ม รวบรวมเป็นประเด็นตาม
วัตถุประสงค์  

การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยใช้การวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) วิเคราะห์ สังเคราะห์ และ
บูรณาการผลท่ีได้รับจากการใช้กระบวนการเสวนากลุ่มตามวัตถุประสงค์การวิจัย นำเสนอองค์ความรู้รูปแบบ
ของ (model) และนำเสนอโดยวิธีพรรณนา 
 
 
 



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

48 

ผลการวิจัย 
จากการบูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนาแล้วทําให้เกิด องค์ความรู้

ใหม่ท่ีทําให้การขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนามีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น จึงเป็นท่ีมาขององค์ความรู้ดังนี้ 
องค์ประกอบของการขัดเกลาทางสังคม ได้แก่ องค์ประกอบด้านพฤติกรรมเป็นเรื่องของกระบวนการ

ถ่ายทอดการฝึกฝนของระเบียบวินัย กฎ กติกา ด้านท่ีสององค์ประกอบด้านสมาธิ หรือจิตใจ เป็นการถ่ายทอด
คุณค่าของการปลูกฝังคุณธรรมซึ ่งเป็นการเสริมสร้างสุขภาพจิตให้สมควรแก่การงาน และด้านที ่สาม
องค์ประกอบด้านปัญญา เป็นการถ่ายทอดด้านวิชาความรู้หรือทักษะต่าง ๆ องค์ประกอบของการขัดเกลาทาง
สังคมท้ังสามด้านนี้มุ่งหวังให้มนุษย์แสดงพฤติกรรมท่ีพึงประสงค์ตามท่ีกลุ่มสังคมวางเอาไว้ 

ตัวแทนของการขัดเกลาทางสังคม ได้แก่ ครอบครัว สถานศึกษาหรือโรงเรียน ศาสนา กลุ่มเพื่อน กลุ่ม
อาชีพ และสื่อสารมวลชน เหล่านี้ถือว่าเป็นปัจจัยพื้นฐานสิ่งแวดล้อมทางสังคม ที่มีความสำคัญมากสำหรับ
พฤติกรรมของมนุษย์ ถ้าตัวแทนการขัดเกลาทางสังคมเป็นแม่พิมพ์ท่ีดีท่ีสร้างสรรค์หรือเป็นในทางบวกจะส่งผล
ดีต่อพฤติกรรมมนุษย์ แต่ถ้าในทางตรงกันข้ามอาจส่งผลร้ายต่อพฤติกรรมของมนุษย์ได้ ฉะนั้นการขาดการ
อบรมหรือไม่ได้รับการอบรมให้เรียนรู้ระเบียบแบบแผนของสังคม อาจจะทำให้ลักษณะความเป็นมนุษย์ไม่
สมบูรณ์จนกลายเป็นคนท่ีไม่สามารถพัฒนาตนเองหรือปรับตัวอยู่ร่วมกันกับผู้อื่นในสังคมได้ ดังนั้นตัวแทนของ
การขัดเกลาทางสังคมท่ีมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับชีวิตของมนุษย์ต้ังแต่เกิดจนตายนั้น คือ ครอบครัวนับเป็น
สถาบันแรกและสถาบันหลักที่มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อพัฒนาการของมนุษย์ทุกคน ส่วนสถานศึกษาซึ่งจะทำ
หน้าที่ต่อจากครอบครัวหลังจากที่มนุษย์ต้องออกจากบ้านไปเพื่อศึกษาหาความรู้ ความรู้อย่างเดียวคงไม่พอ 
สถานศึกษาหรือโรงเรียนยังต้องอบรมสั่งสอนในเรื่องอื่น ๆ  เพื่อให้ผู้เรียนได้พัฒนาทั้งพฤติกรรมที่พึงประสงค์
และจิตใจ กลุ่มเพื่อนเมื่อมนุษย์ต้องมีปฏิสัมพันธ์กับเพื่อนจึงมีความจำเป็นต้องเรียนรู้เพื่อปรับตัวให้เข้ากับกลุ่ม
เพื่อนได้อย่างราบรื่น ส่วนกลุ่มอาชีพหรือหน่วยงานต่าง ๆ มนุษย์จะต้องเรียนรู้และปฏิบัติตาม กฎ ระเบียบ 
หรือวัฒนธรรมขององค์กรนั้น ศาสนาเป็นองค์ที่เผยแพร่คำสอนตามศาสนานั้น ๆ เพื่อให้มนุษย์มีที่ยืดเหนี่ยว
จิตใจและเป็นศูนย์กลางในการปฏิบัติศาสนกิจร่วมกัน สื ่อสารมวลชนในยุค 4.00 นี้โซเชียลมิเดียถือว่ามี
ความสำคัญต่อการกระจายข้อมูลข่าวสารไปยังบุคคลได้อย่างรวดเร็วที่สุด ฉะนั้นจะต้องมีความระมัดระวังใน
การเช่ือข้อมูลนั้น ๆ อย่างมีสติรู้คิด 

ประเภทของการขัดเกลาทางสังคม นั้นจะมีสองประเภท คือการขัดเกลาทางสังคมทางตรงและการขัด
เกลาทางสังคมทางอ้อม 

บรรทัดฐาน คือการอยู่ร่วมกันในสังคมที่มีความสงบราบรื่นและไม่เป็นการเบียดบังสิทธิและเสรีภาพ
ของผู้อื่น สังคมจึงต้องกำหนดบรรทัดฐานทางสังคมที่เป็นแนวทางปฏิบัติอันได้แก่ วิถีประชาหรือวิถีชาวบ้าน 
จารีตหรือกฎศีลธรรม และกฎหมาย โดยมีลักษณะที่ให้กระทำได้ และบางอย่างก็ไม่ให้กระทำหรือให้งดเว้น 
เมื่อสมาชิกในสังคมมีบรรทัดฐานสำหรับปฏิบัติตนในชีวิตประจำวันแล้ว ซึ่งจะช่วยให้สมาชิกในสังคมกระทำ
กิจกรรมต่าง ๆ ดำเนินไปได้ด้วยดีว่าส่ิงไหนควรทำ ส่ิงไหนไม่ควรทำ 

ผลจากการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนาเพื่อการพัฒนาชีวิตให้เกิดมีคุณสมบัติครบท้ัง  
4 ด้าน ได้แก่  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

49 

1. ภาวิตกาย การมีกายท่ีพัฒนาแล้ว ได้แก่การพัฒนาในส่วนกายของตนให้มีสุขภาพสมบูรณ์แข็งแรง
สามารถดารงชีวิตอยู่ได้เพราะอาศัยปัจจัย 4 เป็นเครื่องเล้ียงชีวิตพอเพียงและการปฏิบัติต่อส่ิงท่ีเกี่ยวเนื่องด้วย
กายอย่างถูกต้อง ทั้งทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับสิ่งภายนอกกายคือ รูป เสียง กลิ่น รส 
สัมผัส  เช่น การรู้จักใช้สอยปัจจัย 4 อย่างถูกต้อง ได้แก่อาหาร เสื้อผ้าเครื่องนุ่งห่ม ยารักษาโรค และที่อยู่
อาศัย อันเป็นส่ิงจำเป็นสำหรับการดำรงอยู่กายโดยรู้จักใช้สอยปัจจัย 4 เพื่อตอบสนองความต้องการท่ีจำเป็น
ของกาย 

2. ภาวิตสีล การมีศีลที่พัฒนาแล้ว ได้แก่การมีพฤติกรรมทางกาย ทางวาจาอันไม่เบียดเบียนตน ไม่
เบียดเบียนผู้อื่น เป็นไปเพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่คนทั้งหลาย พระพุทธศาสนาสอนให้เห็นความสำคัญของข้อ
ปฏิบัติพื้นฐานของมนุษย์คือ ศีล 5 ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติเพื่อความสัมพันธ์อันดีกับผู้อื่น ผู้ท่ีไม่ปฏิบัติตามศีล 5 ย่อม
ก่อให้เกิดความเสียหายแก่ทรัพย์สิน ไม่ได้รับการยอมรับจากสังคมไม่อาจอยู่ร่วมกับผู้อื่นในสังคมได้ดี แม้ตาย
ไปก็ต้องประสบกับทุคติ ดังนั้น คุณสมบัติพื้นฐานของมนุษย์ต้องมีศีล 5 เป็นข้อปฏิบัติในชีวิตประจำวัน 

3. ภาวิตจิต การมีจิตที่พัฒนาแล้ว ได้แก่ การมีจิตใจที่ได้รับการฝึกฝนอบรมให้มีคุณธรรมจริยธรรม 
เช่น ความเมตตากรุณา ความซื่อสัตย์จริงใจ ขยันอดทน มีความมั่นคงทางจิต มีสมาธิแน่วแน่ เป็นต้น  
จนสามารถมีความสุขจากพื้นฐานจากจิตที่ประกอบด้วยคุณธรรมจริยธรรมต่าง ๆ เพราะจิตที่ได้รับการฝกึฝน
อบรมมาดี ย่อมมีแต่ความสุข  

4. ภาวิตปัญญา การมีปัญญาท่ีพัฒนาแล้ว ได้แก่ การได้ฝึกฝนอบรมตนเองให้มีปัญญา รู้ส่ิงต่าง ๆ ตาม
ความเป็นจริง เช่น มีปัญญาพิจารณารู้ไตรลักษณ์คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตาตามความเป็นจริง ปราศจาก
การยึดถือว่าเป็นตัวเรา ของเรา 

เป้าหมายของการอบรมขัดเกลาตามแนวพระพุทธศาสนาเพื่อประโยชน์ คือ การมีความเป็นอยู่ทาง
กาย ทางสังคมที่ดี การมีคุณลักษณะทางด้านจิตที่ดี อันเกิดจากการมีคุณธรรมประจำจิตใจ และการเข้าถึง
ความดับทุกข์ท้ังปวงได้ ในส่วนของตัวบุคคลมีเป้าหมายเพื่อการพัฒนาด้านกาย ด้านพฤติกรรม ด้านจิตใจ และ
ด้านปัญญา 

 

อภิปรายผลการวิจัย 
การศึกษาวิจัยเรื่อง การขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา ผู้วิจัยนำประเด็นสำคัญและน่าสนใจ

มาอภิปรายผลได้ ดังนี้ 
1. แนวคิดและทฤษฎีการขัดเกลาทางสังคม  พบว่า บุคคลที่เกิดมาจะมีความแตกต่างกันในด้าน

ร่างกาย ความคิด ความรู้ ความประพฤติ ประสบการณ์และความเชื่อ เนื่องจากเกิดมาในสภาพแวดล้อมท่ี
แตกต่างกัน การได้รับการเล้ียงดูท่ีแตกต่างกัน ทำให้บุคคลต้องสร้างกำแพงเข้ามาป้องกันตนเองจากส่ิงท่ีตนไม่
ปรารถนา และจะแสดงออกทางพฤติกรรมที่พึงประสงค์เพื่อสนองความต้องการของตนเอง การขัดเกลาทาง
สังคมเป็นกระบวนการท่ีสำคัญในการ ปรับพฤติกรรม ความคิด ความรู้ ความเช่ือของบุคคลให้มีความเหมาะสม 
กระบวนการขัดเกลาทางสังคม และการขัดเกลาทางสังคมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก จะประกอบไปด้วย 
องค์ประกอบของการขัดเกลาทางสังคมเป็นการปฏิบัติเพื ่อการขัดเกลาทั ้งกาย ทางจิตใจและทางวาจา  



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

50 

ซึ่งองค์ประกอบการขัดเกลาทางสังคมไว้สอดคล้องกันว่าองค์ประกอบของการขัดเกลาทางสังคมจะต้อง
ถ่ายทอดไปพร้อมกันทั้ง 3 ด้าน ดังนี้ ด้านแรกเป็นองค์ประกอบด้านพฤติกรรมเป็นเรื ่องของกระบวนการ
ถ่ายทอดการฝึกฝนของระเบียบวินัย กฎ กติกา ด้านท่ีสององค์ประกอบด้านสมาธิ หรือจิตใจ เป็นการถ่ายทอด
คุณค่าของการปลูกฝังคุณธรรมซึ ่งเป็นการเสริมสร้างสุขภาพจิตให้สมควรแก่การงาน และด้านที ่สาม
องค์ประกอบด้านปัญญา เป็นการถ่ายทอดด้านวิชาความรู้หรือทักษะต่าง ๆ องค์ประกอบของการขัดเกลาทาง
สังคมทั้งสามด้านนี้มุ่งหวังให้มนุษย์แสดงพฤติกรรมที่พึงประสงค์ตามท่ีกลุ่มสังคมวางเอาไว้ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของ Blaime and Robert (1958) ความสัมพันธ์ระหว่างระบบสังคมและระบบวัฒนธรรมมีผลต่อการ
ปรับตัวของบุคคลดังนี้ 

ความสัมพันธ์รูปแบบที่ 1 เป็นภาวะที่สังคมมุ่งเน้นค่านิยมกับวิธีทางไปสู่เป้าหมายของค่านิยมต่าง ๆ 
กัน บุคคลจะมีการปรับตัวแบบทำตามระเบียบ (Conformity) 

ความสัมพันธ์รูปแบบท่ี 2 เป็นภาวะที่สังคมมุ่งเน้นค่านิยมแต่ไม่เน้นในเรื่องวิถีทางไปสู่จุดหมาย
ปลายทางของค่านิยม บุคคลจะปรับตัวแบบฝ่าฝืนระเบียบจะรับเพียงค่านิยม แต่จะหาวิถีทางไปสู่เป้าหมาย
ของค่านิยมเอาเอง 

ความสัมพันธ์รูปแบบท่ี 3 เป็นภาวะท่ีสังคมไม่มุ่งเน้นค่านิยม แต่เน้นวิธีทางท่ีจะนำไปสู่เป้าหมายของ
ค่านิยม เช่น การขยัน อดทน เป็นคนดี เป็นต้น บุคคลจะมีการปรับตัวแบบยึดกฎระเบียบของสังคม 
(Ritualism) 

ความสัมพันธ์รูปแบบที่ 4 เป็นภาวะที่สังคมขาดการมุ่งเน้นทั้งค่านิยมและวิถีทางไปสู่เป้าหมายของ
ค่านิยม บุคคลจะปรับตัวแบบละทิ้งสังคม (Retreatism) คือ ไม่ยอมรับทั้งค่านิยมของสังคมและวิถีทางไปสู่
เป้าหมายของค่านิยม 

ความสัมพันธ์รูปแบบท่ี 5 เป็นภาวะท่ีเป็นผลจากการปรับตัวของความสัมพันธ์ในรูปแบบท่ี 4 คือ การ
ละท้ิงสังคม โดยจะมีบุคคลบางคนพยายามสร้างค่านิยมและวิถีทางไปสู่เป้าหมายของค่านิยมนี้ขึ้นใหม่ จัดเป็น
การปรับตัวแบบการพยายามเปล่ียนแปลงสังคม (Rebellion) 

2. หลักธรรมในการขัดเกลาทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา พบว่า หลักธรรมในการขัดเกลา
ทางสังคมนั้นเป็นหลักไตรสิกขาซึ่งเป็นประกอบไปด้วยแนวทางการขัดเกลาทางสังคมตามหลักธรรม ไตรสิกขา 
ประกอบด้วย ศีล เพื่อขัดเกลาด้านพฤติกรรม คือ การขัดเกลาให้มีวินัย มีระเบียบมีการดำเนินชีวิตและการอยู่
ร่วมกันในสังคม ให้เหมาะกับการพัฒนาและให้เอื้อโอกาสในการที่จะพัฒนา สมาธิ คือ การขัดเกลาทางสงัคม
ด้านสมาธิหรือจิตใจ คือ ความเมตตากรุณา ความเอื้อเฟื้อเผื ่อแผ่ในด้านความสามารถของจิต  เช่น ความ
เข้มแข็งมั ่นคง ความเพียรพยายาม ความรับผิดชอบ ความแน่วแน่มั ่นคง ความมีสติ สมาธิ และในด้าน
ความสุข เช่น ความอิ่มใจ ความร่าเริงเบิกบานใจ ความสดชื่นผ่องใส ความรู้สึกพอใจ พูดสั้น ๆ ว่า พัฒนา
คุณภาพ สมรรถภาพ และสุขภาพของจิต  ปัญญา คือ การขัดเกลาทางสังคมด้านการรู้ความจริงความเห็น 
ความรู้ ความเข้าใจ ความหยั่งรู้เหตุผล การรู้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ตรวจสอบ คิดการต่าง ๆ สร้างสรรค์ เฉพาะ
อย่างยิ่งเน้นการรู้ตรงตามความเป็นจริง หรือรู้เห็นตามท่ีมันเป็น ตลอดจนรู้แจ้งความจริงท่ีเป็นสากลของส่ิงท้ัง
ปวง จนถึงขั้นรู้เท่าทันธรรมดาของโลกและชีวิต ท่ีทำให้มีจิตใจเป็นอิสระ ปลอดปัญหา ไร้ทุกข์ เข้าถึงอิสรภาพ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

51 

โดยสมบูรณ์ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2545) กล่าวว่าสาระสำคัญของ
ไตรสิกขาแสดงออกมาไม่เฉพาะท่ีการปฏิบัติของบุคคลเท่านั้น แต่ส่องถึงภารกิจท่ีมนุษย์จะต้องจัดทำในระดับ
ชุมชนและสังคมด้วย กล่าวคือ การจัดวางระบบแบบแผน จัดตั้งสถาบันและกิจการต่าง ๆ และวิธีการต่าง ๆ 
เพื่อให้สาระของไตรสิกขาเป็นไปในหมู่มนุษย์ หรือให้หมู่มนุษย์ดำรงอยู่ในสาระสำคัญของไตรสิกขาแต่ละข้อ
ดังนี้ 

1) ศีล เป็นการดำรงตนอยู่ด้วยดี มีชีวิตที่เกื้อกูลท่ามกลางสภาพแวดล้อมที่ตนมีส่วนช่วยสร้างสรรค์
รักษาให้เอื้ออำนวยแก่การมีชีวิตที่ดีงามร่วมกัน เป็นพื้นฐานที่ดีสำหรับการพัฒนาคุณภาพจิตและการเจริญ
ปัญญา 

2) สมาธิ เป็นการพัฒนาคุณภาพจิตหรือการปรับปรุงจิตให้มีคุณภาพและสมรรถภาพสูงซึ่งเอื้อแก่การ
มีชีวิตท่ีดีงามและพร้อมท่ีจะใช้งานในทางปัญญาอย่างได้ผลดีท่ีสุด 

3) ปัญญา เป็นการมองดูรู้จักและเข้าใจส่ิงท้ังหลายตามความเป็นจริง หรือรู้เท่าทันธรรมดาของสังขาร
ท้ังหลาย ท่ีทำให้เป็นอยู่และทำการต่าง ๆ ด้วยปัญญา คือรู้จักวางใจวางท่าทีและปฏิบัติต่อโลกและชีวิตได้อย่าง
ถูกต้องเหมาะสม ในทางที่เป็นไปเพื่อแผ่ขยายประโยชน์สุข มีจิตใจผ่องใส ไร้ทุกข์ เป็นอิสระเสรี และสดช่ืน
เบิกบและซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ เดือน คำดี (2534) ได้กล่าวไว้ว่า อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นประมวลหลัก
จริยธรรมทั้งหมด ในพุทธปรัชญา เป็นคำสอนภาคปฏิบัติโดยตรงเพื่อช่วยให้การดำเนินไปสู่ความจริงสูงสุด
เป็นไปได้ เพราะพุทธปรัชญามีความหมายกับชีวิตภาคปฏิบัติเป็นสำคัญและเป็นกระบวนการแก้ปัญหาชีวิต
ภาคปฏิบัติอย่างสัมพันธ์กับผลซึ่งเรียกว่า ปฏิเวธ กระบวนการแก้ปัญหาตามหลักมัชฌิมาปฏิปทานี้เรียกอีก
อย่างหนึ่งว่า การดำเนินชีวิตไปตามระบบพรหมจรรย์เพื่อบรรลุความสิ้นกรรม คือการไม่ปฏิบัติผิดในทางท่ี
สุดโต่งทั้งสองสายอันได้แก่ กามสุขัลลิกานุโยค คือการหมกมุ่นอยู่ด้วยกามสุข และ อัตตกิลมถานุโยค คือ  
การสร้างความลำบากเดือดร้อนแก่ตนเอง 

3. บูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา พบว่า การขัดเกลาความ
ประพฤติโดยบูรณาการเข้ากับหลักศีล ทำให้มีวินัย มีระเบียบมีในการดำเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกันในสังคม 
ให้เหมาะกับการพัฒนาและให้เอื้อโอกาสในการที่จะพัฒนา การขัดเกลาทางด้านจิตใจ โดยบูรณาการเข้ากับ
หลักสมาธิ ทำให้มีความเมตตากรุณา ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ความสามารถของจิตมีความเข้มแข็งมั่นคง ทำให้
เกิดความเพียรพยายาม ความรับผิดชอบในการดำเนินชีวิต การขัดเกลาทางด้านความรู้ โดยบูรณาการเข้ากับ
หลักปัญญา ทำให้มีความเห็น ความรู้ ความเข้าใจ ความหยั่งรู้เหตุผล การรู้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ตรวจสอบ  
คิดการต่าง ๆ สร้างสรรค์ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของพระพิษณุพล สุวณฺณรูโป (รูปทอง) (2558) ได้ศึกษาเรื่อง 
การขัดเกลาสังคมโดยองค์กรศาสนาในพระพุทธศาสนา จากการศึกษาวิจัยพบว่า การขัดเกลาทางสังคมโดย
องค์กรศาสนา  หมายถึงกระบวนการที่สังคมโดยการนำขององค์กรศาสนาปลูกฝังสมาชิกของสังคมให้เรียนรู้
วัฒนธรรมและทักษะต่าง ๆ ท่ีจำเป็นต่อการดำรงชีวิต  มีจุดมุ่งหมายเพื่อให้สมาชิกปฏิบัติตามบรรทัดฐานของ
สังคม ปลูกฝัง ระเบียบวินัยให้แก่สมาชิกในสังคม สร้างความชำนาญหรือทักษะในการมีส่วนร่วมในกิจกรรม
ต่าง ๆ ของสังคมให้แก่สมาชิก สร้างบุคลิกภาพที่ดีให้แก่สมาชิกในสังคม มีแนวคิดการขัดเกลา ได้แก่ แนวคิด
เรื ่องการพัฒนาชีวิต แนวคิดเรื ่องความกตัญญู  แนวคิดเกี ่ยวกับหน้าที่ของมนุษย์  แนวคิด เรื ่องความรัก 



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

52 

แนวคิดเรื่องการเคารพบูชา แนวคิดเรื่องการควบคุมทางสังคม ทำให้คนในสังคมยึดมั่นในส่ิงท่ีดีงาม มีศีลธรรม 
จริยธรรม และความประพฤติในทางที่ถูกที่ควร การขัดเกลาทางสังคมโดยองค์กรศาสนาในพระพุทธศาสนา  
หมายถึงการทำกาย วาจา และทางใจ ตามหลักการทางพระพุทธศาสนา อันเป็นไปเพื่อการพัฒนาชีวิตให้มี
ความสมบูรณ์ท้ัง ด้านพฤติกรรม ด้านจิตใจและปัญญา เป็นกระบวนการท่ียาวนานต่อเนื่องตลอดชีวิต ให้มนุษย์ 
ฝึกฝนอบรมตนเอง จนกว่าจะพบเป้าหมายสูงสุด คือ พระนิพพานโดยมีจุดมุ่งหมาย เพื่อประโยชน์ในปัจจุบัน  
ประโยชน์เบ้ืองกลาง และประโยชน์สูงสุด แนวคิดท่ีสำคัญ  ได้แก่  แนวคิด เรื่องการพัฒนาชีวิต  แนวคิดเรื่อง
ความกตัญญู แนวคิดเกี่ยวกับหน้าที่ของมนุษย์แนวคิดเรื่องความรัก แนวคิดเรื่องการให้  แนวคิดเรื่องการ
เคารพบูชา ในพระพุทธศาสนาถือว่าบุคคลท่ีอบรมขัดเกลาตนเองดีแล้วย่อมแตกต่างจากผู้ท่ีไม่ได้รับการฝึกฝน
อบรมมา  และนำมาซึ่งความสุขความสงบทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น  ทั้งยังส่งผลให้สังคมมีความเป็นระเบียบ
เรียบร้อยดีงามรวมทั้งการอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติสุข  
 

องค์ความรู้ท่ีได้จากการวิจัย 
ผลจากการบูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาสังคมตามแนวพระพุทธศาสนาทั้งสองแนวคิดแล้ว ทํา

ให้เก ิดองค์ความร ู ้ ใหม่ เก ี ่ยวก ับ “ร ูปแบบการบูรณาการหลักธรรมในการขัดเกลาส ังคมตามแนว
พระพุทธศาสนา” เรียกว่า MATA Model ดังนี้ 

 
ภาพที่ 1 แสดงองค์ความรู้ท่ีได้จากการวิจัย 

 
M = Morality หมายถึง การขัดเกลาความประพฤติ เพื่อให้มี ศีล ทำให้มีความเมตตากรุณา ความ

เอื้อเฟื้อเผ่ือแผ่ เป็นการขัดเกลาให้มีวินัย มีระเบียบมีการดำเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกันในสังคม ให้เหมาะกับ
การพัฒนาและให้เอื้อโอกาสในการท่ีจะพัฒนา  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566) 

 

53 

A = Attention หมายถึง การขัดเกลาทางด้านจิตใจ เพื่อให้มี สมาธิ การขัดเกลาในด้านความสามารถ
ของจิต เช่น ความเข้มแข็งมั่นคง ความเพียรพยายาม ความรับผิดชอบ ความแน่วแน่มั่นคง ความมีสติ สมาธิ 
และในด้านความสุข เช่น ความอิ่มใจ ความร่าเริงเบิกบานใจ ความสดชื่นผ่องใส ความรู้สึกพอใจ พูดสั้น  ๆ 
ว่า พัฒนาคุณภาพ สมรรถภาพ และสุขภาพของจิต 

T = Transfer หมายถึง การขัดเกลาทางด้านความรู้ เพื ่อให้มี ปัญญา การขัดเกลาให้มีความเห็น 
ความรู้ ความเข้าใจ ความหยั่งรู้เหตุผล การรู้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ตรวจสอบ คิดการต่าง ๆ สร้างสรรค์ เฉพาะ
อย่างยิ่งเน้นการรู้ตรงตามความเป็นจริง หรือรู้เห็นตามท่ีมันเป็น ตลอดจนรู้แจ้งความจริงท่ีเป็นสากลของส่ิงท้ัง
ปวง จนถึงขั้นรู้เท่าทันธรรมดาของโลกและชีวิต ท่ีทำให้มีจิตใจเป็นอิสระ ปลอดปัญหา ไร้ทุกข์ เข้าถึงอิสรภาพ
โดยสมบูรณ์ 

A = Ability หมายถึง การปรับปรุงแก้ไขพฤติกรรมนำไปสู่การปรับเปล่ียนทักษะชีวิต ขัดเกลาทางด้าน
จิตใจนำไปสู่การเพิ่มทักษะชีวิต และการขัดเกลาด้านความรู้นำไปสู่การสร้างทักษะใหม่ในการดำเนินชีวิต 
 

ข้อเสนอแนะ 
จากผลการวิจัย สุขวิถี: การส่งเสริมคุณภาพชีวิตของประชาชนในจังหวัดนครศรีธรรมราชตาม

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา มีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1. การขัดเกลาทางสังคมเป็นเรื่องท่ีสำคัญและละเอียดอ่อน ถึงแม้ว่าการขัดเกลาทางสังคมก็เป็นเรื่อง

ท่ีต้องดำเนินการให้เหมาะสมกับเวลา วัย และประเด็นท่ีต้องการขัดเกลา เพราะถ้ากระบวนการขัดเกลาเกิดใน
ความไม่เหมาะสมกับวัย หรือเวลา จากที่จะไม่เกิดประโยชน์หรือผลลัพธ์ทางบวก ยังส่งผลกระทบเชิงลบได้
เช่นเดียวกัน 

2. การให้ความรู้ความเข้าใจตัวแทนเพื่อการขัดเกลาทางสังคมได้อย่างถูกต้องและเหมาะสมเพื่อสร้าง
ผลลัพธ์ทางบวก และประเด็นการขัดเกลาท่ีเหมาะสมกับตัวแทนในการขัดเกลาทางสังคม เช่นการขัดเกลาทาง
สมาธิ หรือจิตใจ ตัวแทนนอกจากจะเป็นครอบครัว ก็ควรมุ่งเน้นไปยังสถาบันการศึกษา ศาสนา เนื่องจากเป็น
ตัวแทนท่ีมีความใกล้ชิด และตัวแทนท่ีมีความเช่ียวชาญในเรื่องนั้นๆ 

3. ควรมีการสร้างกิจกรรมท่ีมุ่งเน้นการขัดเกลาทางสังคม ในคนหลายวัน เช่น การอบรมเพื่อขัดเกลา
ทางสังคมแก่เยาวชน หรือการอบรมเพื่อขัดเกลาทางสังคม แก่วัยรุ่น  

4. ควรมีการประเมินผลจากการขัดเกลาทางสังคม อย่างต่อเนื่อง และมุ่งเน้นที่ความยั่งยืนของ
พฤติกรรมเชิงบวกท่ีได้รับการขัดเกลา 

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัย 
1. การศึกษารูปแบบการขัดเกลาทางสังคมในยุคปัจจุบัน 
2. การศึกษาผลการขัดเกลาทางสังคมทางอ้อมผ่านส่ือออนไลน์ 
3. การศึกษาความยั่งยืนของพฤติกรรมเยาวชนที่ได้รับการขัดเกลาทางสังคม จากสถานศึกษา 
4. การศึกษากระบวนการขัดเกลาทางสังคมด้วยหลักธรรมอื่นๆ 



Buddhist Psychology Journal Vol. 8 No.1  (January-April 2023)  

 

54 

เอกสารอ้างอิง 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2562). ปรัชญาทางสังคมแห่งพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : นิติธรรมการพิมพ์. 
เดือน คำดี. (2534). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: พุทธ

ธรรมบูชา. 
พระพิษณุพล สุวณฺณรูโป (รูปทอง). (2554). การศึกษาหลักพุทธธรรมและคุณค่าท่ีปรากฏในยันต์เทียนล้านนา:

กรณีศึกษาเฉพาะในเขตอำเภอเมือง จังหวัดลำปาง (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุเทพ สุวีรางกูร. (2556). สังคมวิทยาเบ้ืองต้น. นครปฐม : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สุพัตรา สุภาพ. (2545). สังคมวิทยา. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
Blaime, M. E. and Robert K.M. (1958). the Study of Society. New York: Harcourt, Brace and 

World, Inc. 
 
 


