
ความสัมพันธ์โพธิจิตพุทธเกษตร 
Relationship of Bodhicitta with Buddhist Agriculture 

 
พระบุญช่วย ฐิตจิตฺโต (ยังสามารถ) 

Phra Boonchuay Thitacitto (Yangsamart )  
หลักสูตรศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Doctor of Philosophy Program in Buddhist Studies, Mahamakut Buddhist University, Thailand 
E-mail: phraboonchuay622@gmail.com 

 
Retrieved March 21, 2022; Revised June 29, 2022; Accepted June 29, 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาโพธิจิตในพระพุทธศาสนามหายาน 2) ศึกษาพุทธ
เกษตรในพระพุทธศาสนามหายาน 3) ศึกษาความสัมพันธ์ของโพธิจิตกับเส้นทางพุทธเกษตรใน
พระพุทธศาสนามหายาน ซึ่งเป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ พร้อมทั้งนำเสนอผลการศึกษาด้วยวิธีการ
พรรณนาเชิงวิเคราะห์ ในการศึกษาถึงเรื่องของโพธิจิต ซึ่งเป็นจิตท่ีบริสุทธิ์ เป็นจิตท่ีว่าง ปราศจาก
มลทิน เป็นศักยภาพอันลึกซึ้ง และซ่อนเร้นอยู่ในสรรพสัตว์ทั้งหลาย ผู้บำเพ็ญโพธิสัตว์จรรยายอ่ม
สามารถเข้าถึงพุทธเกษตร หรือวิสุทธิภูมิได้ด้วยหลักธรรมสำคัญที่จะนำไปสู่ความเป็นพระโพธิสัตว์
บนฐานจริยธรรม ทั้งนี้ หากผู้ประพฤติปฏิบัติสามารถบำเพ็ญบารมีเต็มเปี่ยม ยกระดับจิตของตน
เข้าถึงวิสุทธิภูมิภายในตนแล้ว ก็จะเข้าถึงดินแดนพุทธเกษตรตามคติมหายานได้อย่างเหมาะสม 

 
คำสำคัญ: ความสัมพันธ์; โพธิจิต; พุทธเกษตร 
 
Abstract  

The objectives of this study were 1) to study Bodhicitta in Mahayana 
Buddhism 2) to study Buddha lands in Mahayana Buddhism 3) to study the 
relationship of Bodhichit and paths to Buddha land in Mahayana Buddhism. This 
study followed a qualitative method and presents the results by means of analytical 
descriptive methods. in the study of Bodhichit which is a pure mind, is a mind that 
is empty, without blemish,  profound potential, it hidden in all living beings those 
who practice bodhisattvas leaded them to access  Buddha land. So a holy person 
with important principles that lead to being a Bodhisattva based on ethic, be. Able 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

29 

to elevate one's mind to reach the sanctity within oneself  will access the Buddha 
land according to the Mahayana philosophy. 

 
Keywords: Relationship; Bodhichit; Buddhist agriculture 
 
บทนำ 

มนุษย์ทุกคนท่ีเกิดมาล้วนต้องการความสุข ไม่มีใครท่ีปรารถนาความทุกข์ แต่บางคนก็ไม่รู้
ว่าการท่ีจะให้ได้รับผลคือ ความสุข ความสบาย หรือความหลุดพ้น ไม่ทุกข์ต่าง ๆ นั้น จะต้องทำเหตุ 
คือการกระทำของตนให้ถูกต้องและตรงประเด็น กล่าวคือ เมื่อต้องการให้จิตเกิดโพธิ มีปัญญา เป็น
จิตท่ีบริสุทธิ์หรือโพธิจิต นั้นก็ต้องมุ่งไปท่ีการปฏิบัติ หรือการบำเพ็ญเพื่อให้จิตพัฒนา จำเป็นจะต้อง
รู ้ว ิธ ีการที ่สำคัญอันได้แก่ หลักธรรม องค์ประกอบต่าง ๆ หรือวิธ ีการเพื ่อบรรลุเป้าหมาย 
เช่นเดียวกับความสัมพันธ์ของโพธิ 

จิตกับเส้นทางพุทธเกษตร (สุขาวดี) ก็เช่นกัน จำเป็นจะต้องปฏิบัติทางจิตอย่างเป็นขั้นเป็น
ตอนเพื่อเข้าสู่แดนพุทธเกษตร (สุขาวดี) กล่าวคือ รู้ว่าอะไรคือเป้าหมายแท้ (ความพ้นทุกข์) อะไรคือ
อุบาย (การเพ่งจินตภาพเกี่ยวกับสุขาวดี) อะไรควรเป็นจุดเริ่มต้น (การสวดพระนาม) และอะไรเป็น
ก้าวต่อไป (สุญญตา) และเมื่อได้รู้วิธีการแล้วก็จะต้องดำเนินการควบคู่ไปกับการปฏิบัติ ฝึกฝนทาง
จิตอย่างจริงจังหากมีเพียงแต่ศรัทธาก็ไม่อาจบรรลุเป้าหมายได้ (สุมาลี มหณรงค์ชัย , 2552) ฉะนั้น
จึงจำเป็นจะต้องศึกษาความสัมพันธ์ของโพธิจิตกับเส้นทางพุทธเกษตร และศึกษาในประเด็นท่ี
เกี่ยวกับโพธิจิต พุทธเกษตร ความสัมพันธ์ของโพธิจิตกับพุทธเกษตร ได้แก่ ความสัมพันธ์ในพระสูตร 
และความสัมพันธ์ในแง่การปฏิบัติ อันประกอบด้วย วิธีการโพธิจิตสู่แดนพุทธเกษตร, วิธีปฏิบัติเพื่อ
มุ่งสู่แดนพุทธเกษตร (สุขาวดี) และทศภูมิกสูตร เป็นต้น 
 
ความหมายของโพธิจิต 

จิต เมื่อได้ปฏิบัติจนเข้าถึงความรู้แจ้ง คือ ศูนย์ตา อันเป็นลักษณะสูงสุดของปรากฎการณ์ 
ก็คือภาวะของจิตท่ีเป็นโพธิ หรือโพธิจิต จึงขอกล่าวถึงความหมายและประเภทของโพธิจิต ดังนี้ 

โพธิจิต หมายถึง จิตท่ีมุ่งต่อการตรัสรู้เพื่อประโยชน์แก่สัตว์โลก คำว่า โพธิจิต เป็นคำสมาส
จากคำว่า โพธิ (การตรัสรู้) + จิต ดังนั้น โพธิจิต จึงแปลว่า จิตแห่งการตรัสรู้ 

โพธิจิต ในพระพุทธศาสนามหายาน (พระมหาสายัณห์ วิสุทโธ (เทียนครบ) และคณะ , 
2561) แบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 

1. สมมติโพธิจิต เป็นโพธิจิตด้ังเดิมมีเมตตากรุณาเป็นแรงจูงใจ เป็นรากฐานให้โพธิประณิธิ
จิตตะและปรัสถานโพธิจิตจะเกิดขึ้น ได้แก่ จิตปรารถนาปัญญาตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าเพื่อช่วยเหลือ
สรรพสัตว์ให้พ้นไปจากสังสารทุกข์โดยไม่หวังผลตอบแทน และมีการบำเพ็ญพุทธธรรมบารมีของ
พระโพธิสัตว์ทุกประการ เพื่อให้จิตปฏิบัติดำเนินไปสู่ปัญญาตรัสรู้สมบูรณ์ 



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

30 

2. ปรมัตถโพธิจิต ประกอบด้วย ปรัสถานโพธิจิตตะขั้นสูงสุดเป็นจิตท่ีมีปัญญาเห็นแจ้งศูนย
ตาซึ่งเป็นลักษณะสูงสุดแห่งปรากฏการณ์ท้ังหมด ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแท้จริง คือ ธรรมกาย มีโพธิ
จิตด้ังเดิมเป็นแรงจูงใจ 
 
ความหมายของพุทธเกษตร 

พุทธเกษตร มีสาเหตุเกิดมาจากปณิธานของพระโพธิสัตว์และกลายเป็นสถานท่ีประทับเมื่อ
ได้ตรัสรู ้เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว เป็นโลกธาตุที ่เหมาะสมตามบารมีธรรมของพระพุทธเจ้าแต่ละ
พระองค์โลกธาตุเหล่านี้มักอยู่ในภาวะทิพย์ บางทีก็เรียกว่า พุทธเกษตรบริสุทธิ ์ วิ สุทธิภูมิ หรือ 
บริสุทธิภูมิ (The Buddha pure land) 

พุทธเกษตร หรือวิสุทธิภูมิ (The Buddha Pure Land/The Buddha Land) หมายถึง 
ขอบเขต มิติหรืออาณาเขตแห่งธรรมของพระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์ บางท่านอธิบายว่าเนื้อที่ของ
จักรวาลแบ่งออกเป็นส่วนย่อยลงไปอีกจำนวนประมาณไม่ได้ อาณาเขตย่อยแต่ละแห่งของจักรวาล
เรียกว่าพุทธเกษตร ในหนึ่งพุทธเกษตรมีพระพุทธเจ้าประทับอยู่หนึ่งพระองค์ เนื่องจากพระพุทธเจ้า
มีจำนวนมากมายเท่ากับเม็ดทรายในท้องน้ำคงคา พุทธเกษตรที่รองรับการอุบัติของพระพุทธเจ้าก็
ย่อมมีจำนวนมากมายเท่ากับเม็ดทรายในท้องน้ำคงคาด้วย (สมภาร พรมทา, 2534) โลกธาตุ หรือ
พุทธเกษตรบางแห่งก็เกิดขึ้นจากอำนาจจิตของพระพุทธเจ้าพระองค์นั้น ๆ เป็นผลลัพธ์แห่งปณิธาน
และคุณธรรมอันแผ่ไพศาลท่ีท่านส่ังสมไว้ ต้ังแต่เริ่มเข้าสู่เส้นทางแห่งโพธิสัตว์ เช่น บางพระองค์ต้ัง
ปณิธานว่าภายหลังตรัสรู้แล้ว ขอให้มีพระวรกายสว่างไสวเพื่อยังสัตว์มั ่นใจว่าจะบรรลุเช่นนั้นได้
อย่างแน่นอน ซึ่งกลายเป็นว่าบุคคลผู้ไปเกิดในพุทธเกษตร ถือว่าเป็นผู้เท่ียงต่อนิรวาณ ดังนั้น พุทธ
ศาสนามหายาน จึงเรียกมรรควิถีของตนว่าเป็นหนทางอันง่ายที่ใช้หลักศรัทธา กับหนทางอันยากท่ี
ใช้ปัญญา ซึ่งก็คือทางสายหลัก (ปัญญา) และทางสายรอง (ศรัทธา) เพราะทั้งสองหนทางต่างก็
ดำเนินไปสู่เป้าหมายเดียวกัน 
 
ความสำคัญของพุทธเกษตร 

หลักคำสอนเรื่องพุทธเกษตร มีความสัมพันธ์เกี่ยวโยงกับหลักการ 3 อันได้แก่ 1. หลักมหา
กรุณา เป็นผู้มีจิตใจกว้างอย่างไม่มีขอบเขตในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ 2. หลักมหาปรัชญา เป็นผู้ทัน
ต่อกิเลส ไม่ตกเป็นทาสของกิเลส มีปัญญาเห็นแจ้งในปุคคลศูนยตา และธรรมศูนยตา และ 3. หลัก
มหาอุปาย เป็นผู ้ฉลาดในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ ใช้กุศโลบายเพื ่อขจัดทุกข์ของสรรพสัตว์ 
จึงจำเป็นต้องใช้มหาอุปายเพื่อให้เข้าถึงธรรม ดังข้อความในพระสูตรมหายาน ดังนี้ “ดูก่อนรัตนกูฏ 
ในสรรพสัตว์ทั้งปวงนั้นแล ช่ือว่าเป็นวิสุทธิเกษตรแห่งพระโพธิสัตว์ ข้อนั้นเพราะเหตุดังฤาก็เพราะว่า
พระโพธิสัตว์ย่อมบำเพ็ญหิตานุหิตประโยชน์โปรดสรรพสัตว์ จึงอาจสามารถให้สำเร็จซึ่งพุทธเกษตร
ได้ อุปมาดังบุคคลผู้ปรารถนาจักสร้างปราสาทในแผ่นดินท่ีว่าง เขาย่อมยังกิจท่ีปรารถนาให้สำเร็จได้ 
แต่ถ้าเขาไม่อาศัยแผ่นดิน กลับไปอาศัยอากาศเพื่อสร้างปราสาทไซร้ ย่อมไม่มีหนทางสำเร็จฉันใด 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

31 

พระโพธิสัตว์ก็มีอุปไมยฉันนั้น กล่าวคือ ในการยังพุทธเกษตรให้สำเร็จบริบูรณ์ ก็เพื่อประโยชน์แห่ง
สรรพสัตว์นั่นเองรัตนกูฏ เธอพึงสำเหนียกว่า จิตที่ตั ้งไว้ถูกตรงนั้นแล ชื่อว่า วิสุทธิภูมิของพระ
โพธิสัตว์...จิตท่ีลึกซึ้งนั่นแล ช่ือว่ามหาบุรุษสามสิบสองประการของพระพุทธเจ้า บางแห่งอาศัยความ
เงียบ ดังนั้น ความสำคัญท้ังในแง่ธรรมาธิษฐานและบุคลาธิษฐานจึงเป็นเรื่องของมหาอุปายท้ังส้ิน 
 
ลักษณะของพุทธเกษตร 

ลักษณะของพุทธเกษตร หรือวิสุทธิภูมินั้นมีความงดงามมาก แม้สวรรค์ก็มิอาจเปรียบได้  
อยู่พ้นจากความทุกข์และความไม่เท่ียง พุทธเกษตรยังมิใช่ภาวะท่ีเรียกว่านิพพาน แต่เป็นภาวะท่ีอยู่
กึ่งกลาง ระหว่างสังสารวัฏกับนิพพาน ต่างจากสวรรค์ตรงท่ีผู้ใดอุบัติอยู่ในพุทธเกษตรจะได้ฟังธรรม
จากพระพุทธเจ้า หรือพระโพธิสัตว์ เพื่ออบรมขัดเกลาชำระวิบากกรรมของตนเอง แล้วเล่ือนช้ันสูง
ขึ้นไปตามลำดับ ไม่ต้องดิ้นรนหรือทุกข์ทรมานในสังสารวัฏอีก ไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดเหมือนดัง
เทวดาทั้งหลายที่เสวยสุขอยู่ในภพภูมิสวรรค์ ผู้อุบัติในที่นั้นสามารถใช้ชีวิตได้อย่างสุขสงบ อยู่ใน
ดินแดนนั้นจนกว่าจะหลุดพ้นได้อย่างแท้จริง หรือเมื่อใดที่หลุดพ้นแล้วสามารถตั้งจิตอธิษฐานเพื่อ
กลับมาช่วยเหลือเวไนยสัตว์อื่นได้อีก (การที่ต้องกลับมาสู่การเวียนว่ายตายเกิดในสหโลกธาตุนี้อีก 
ก็เพื่อการบำเพ็ญบารมีต่อหรือเพื่อจะโปรดสรรพสัตว์ต่อไปอีกเรื่อย ๆ จนกว่าจะเข้านิพพาน) จะถือ
ว่าพุทธเกษตรเป็นแดนพักระหว่างโลกกับนิพพานก็ได้ 

ลักษณะของพุทธเกษตรในมหายานแต่ละแห่งนั้นส่วนมากจะคล้ายคลึงกัน เช่น พุทธเกษตร
สุขาวดี ดินแดนทิพย์ท่ีสุดแสนอลังการ โลกธาตุหยาบของมนุษย์ไม่อาจเทียบเคียง ท่ีนั่นไม่มีทะเลแต่
มีแม่น้ำ ต้นไม้ และทิวเขา ซึ่งล้วนประกอบไปด้วยรัตนะท้ังเจ็ด ดังนี้ โลกธาตุแห่งพระพุทธโลกนาถท่ี
นั้นมีรัตนพฤกษ์อยู่เป็นอันมาก บ้างเป็นรุกขชาติทองคำบริสุทธิ์ บ้างเป็นรุกขชาติ เงินบริสุทธิ์ เป็น
ไวฑูรย์แก้วผลึก อำพัน หยก โมรา ที่ประกอบสำเร็จขึ้นด้วยรัตนะประการเดียวมิเจือปนด้วยรตันะ
อื่น และมีรัตนะหนึ่งประการบ้าง มีรัตนะสองประการบ้าง จนถึงเจ็ดประการ เสาเงิน และเสาแก้ว
ท้ังหลาย แต่ละเสาวัดโดยรอบสามช่ัวบุรุษ ฝังลึกสามช่ัวบุรุษ สูงสิบสองช่ัวบุรุษ มีต้นตาลล้อมกรุงกุ
สาวดีเจ็ดแถว ต้นตาลทองหนึ่งแถว ต้นตาลเงินหนึ่งแถว ต้นตาลสารพัดแก้วอย่างละแถว ต้นตาล
ทองมีลำต้นเป็นทอง ใบและผลเป็นเงิน ต้นตาลเงินมีลำต้นเป็นเงิน ใบและผลเป็นทอง ต้นตาลแก้ว
ไพฑูรย์มีลำต้นเป็นแก้วไพฑูรย์ ใบและผลเป็นแก้วผลีก ต้นตาลแก้วผลึกมีลำต้นเป็นแก้วผลึกใบ และ
ผลเป็นแก้วไพฑูรย์ ต้นตาลแก้วโกเมนมีลำต้นเป็นแก้วโกเมน ใบและผลเป็นแก้วบุษราคัม ต้นตาล
แก้วบุษราคัมมีลำต้นเป็นแก้วบุษราคัม ใบและผลเป็นแก้วโกเมน ต้นตาลทำด้วยแก้วรัตนะ ทุกอย่าง
มีลำต้นทำด้วยรัตนะทุกอย่าง ใบและผลทำด้วยรัตนะทุกอย่าง (ที.ม. 10/163/135) 
 
ความสัมพันธ์ของโพธิจิตกับพุทธเกษตร (สุขาวดี) 

ความสัมพันธ์ในพระสูตร คัมภีร์ลลิตวิสตระ ได้กล่าวถึงจำนวนของพระพุทธเจ้ามีจำนวน
มากมายจนเหลือคณานับเปรียบดั่งเม็ดทรายในแม่น้ำคงคา และบรรดาพระมานุสสพุทธเจ้าเหล่านี้ 



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

32 

ล้วนเป็นผู้อวตารมาจากพระอาทิพุทธะ อุบัติมาในรูปของมนุษย์ผู ้ประเสริฐ (สมมติโพธิจิต) 
เมื่อบรรลุเป็นพระพุทธเจ้าแล้วจะไม่มีการเกิดใหม่อีกต่อไป ในเรื่องภาวการณ์เป็นพระพุทธเจ้านั้น 
กอปรกับความเกี่ยวเนื่องกันระหว่างภาวะที่พระพุทธเจ้าดำรงอยู่ในร่างที่เป็นสัมโภคกายอันเป็น
ทิพย์ (ลักษณะภาวะของจิตเป็นจิตขั้นสูงสุด:ปรมัตถโพธิจิต) รวมถึงเป็นท่ีอาศัยอยู่ของพระฌานิพุทธ
เจ้าทั้งหลาย จึงเกิดมีดินแดนที่เรียกว่า พุทธเกษตร (The Buddha Pure Land) ขึ้น ดินแดนพุทธ
เกษตร (วิสุทธิเกษตร) จะมีลักษณะที่เป็นดินแดนที่มีความสุข เป็นดินแดนที่มีความเพียบพร้อม
บริบูรณ์ มีลักษณะคล้ายดินแดนของพระเจ้าในศาสนาเทวนิยม ในคัมภีร์อมิตาภสูตร คัมภีร์สุขาวดี
ยูหสูตร และจุลสุขาวดีวยูหสูตร ได้ให้ลักษณะของดินแดนพุทธเกษตรไว้อย่างชัดเจน คัมภีร์ดังกล่าว
แสดงพระดำรัสของพระพุทธเจ้า ตรัสกับพระสารีบุตรความว่า“ห่างไปทางทิศตะวันตกของดินแดน
พุทธเกษตรนั้นเรียกว่า ดินแดนสุขาวดี ซึ่งพระอมิตาภพุทธเจ้ากำลังแสดงธรรมอยู่ เป็นที่ประทับของ
พระอมิตาภพุทธเจ้า พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ และพระมหาสถาปราปตโพธิสัตว์ เป็นดินแดนท่ี
ประกอบด้วยเพชรนิลจินดา เงิน ทอง อัญมณีต่าง ๆ มากมายมหาศาล มีสระท่ีบรรจุอัญมณีเหล่านั้น
ไว้ ส่วนด้านตะวันออกของดินแดนนี้ยังเป็นที่อยู ่ของพระไภสัชชย  คุรุพุทธเจ้า” (สุวิญ รักสัตย์, 
2552) 

คัมภีร์สัทธรรมปุณฑริกสูตร แนวคิดเรื ่องพุทธภาวะของพุทธปรัชญามหายาน นั้นก็คือ
แนวคิดเชิงจริยธรรม ท่ีมุ่งเน้นความเมตตากรุณาท่ีมีต่อสรรพสัตว์ของพระโพธิสัตว์ (สมมติโพธิสัตว์) 
ผู้ได้ช่ือว่ามีความต้ังมั่นแน่วแน่ต่อพุทธภูมิ แม้ว่าจะให้ความสำคัญต่อหลักการเมตตากรุณาเป็นหลัก
ก็ตามปัญญาที่จะนำพาให้ถึงภาวะแห่งการบรรลุนั้น ก็เป็นสิ่งที่สำคัญไม่แตกต่างกัน แนวคิดทาง
จริยธรรมเรื่องความเมตตากรุณานั้นนับเป็นอุดมการณ์ของพระโพธิสัตว์ที่มีความสัมพันธ์เชื่อมโยง
กับการยอมรับในศักยภาพของสรรพสัตว์ท่ีมีความเป็นพุทธะ หรือพุทธภาวะอยู่ในตัวเหมือนกันเป็น
การยอมรับความเสมอภาคกันของสรรพสัตว์ 

ในเรื่องของภาวะท่ีเกิดขึ้นภายในจิตนั้น เป็นศักยภาพเชิงปัญญาของสรรพสัตว์ที่จะฟังธรรม
แล้วเข้าใจ เป็นฐานรองรับแนวคิดท่ีว่า มนุษย์ทุกคนมีสิทธิ์มีความสามารถหรือศักยภาพท่ีจะบำเพ็ญ
บารมีเป็นพระโพธิสัตว์และสามารถท่ีจะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้ หากหมั่นฝึกชำระจิตจนบริสุทธิ์ผุด
ผ่องด้วยเมตตาและปัญญาบารมี (ปรมัตถโพธิจิต) เมื่อนั้นสรรพสัตว์ก็จะหลุดพ้นจากการเวียนว่าย
ตายเกิดและบรรลุธรรมเช่นเดียวกับที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ทรงกระทำสำเร็จมาแล้ว (สุวรรณา 
สถาอานันท์, 2536) และเมื่อได้ปฏิบัติจนจิตรู้แจ้งด้วยปัญญาจนถึงขั้นศูนยตาแล้ว ก็จะมีพุทธเกษตร
ซึ่งเป็นขอบเขตหรืออาณาเขตแห่งธรรมของพระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์ ซึ่งในคัมภีร์สัทธรรมปุณฑริก
สูตร ได้แสดงลักษณะของพุทธเกษตรไว้ว่า.... พุทธเกษตรของพระองค์ได้รับการปราดับประดาอย่าง
เลอเลิศไม่มีมลทิน หรือความชั่วร้าย ไม่มีเศษกระเบื้องหรือเศษหินเสาปูน ไม่มีหนาม หรือต้นไม้มี
หนาม ไม่มีส่ิงปฏิกูลหรือส่ิงโสโครกท้ังหลาย แผ่นดิบราบเรียบ ไม่มีท่ีสูงท่ีต่ำ ไม่มีหลุมบ่อ พื้นจะเป็น
แก้วไพฑูรย์ มีต้นไม้อัญมณีขึ้นเรียงรายข้างถนน และมีเชือกทองกั้นบอกขอบเขตถนน ดอกไม้มณี



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

33 

โปรยปรายกระจายไปทั่วทุกแห่ง จะดูบริสุทธิ ์และสะอาด พระโพธิสัตว์แห่งพุทธเกษตรนั ้นจะมี
จำนวนมากมายนับไม่ถ้วนเช่นกัน (Watson, 2014) 

ตถาคตครรภ์สูตร เป็นพระสูตรสำคัญพระสูตรหนึ่ง ได้กล่าวถึงศักยภาพแห่งพุทธะของ
สรรพสัตว์ว่า ไม่ว่าจิตจะถูกครอบครองด้วยกิเลส อย่างไรก็ตาม จิตนั้นก็จะสามารถบรรลุถึงภาวะ
แห่งพุทธะได้ในที่สุด พุทธภาวะนั้นได้รับการยืนยันจากพระพุทธเจ้าว่า ตถาคตครรภ์นั้นสมบูรณ์
พร้อมด้วยคุณธรรมและมิได้เป็นอื่นแตกต่างไปจากพระองค์ (Harvey, 1990) สรรพสัตว์มีความรู้ท่ี
แท้จริงแฝงอยู่ภายในจิตของแต่ละคน แต่เป็นเพราะกิเลสเข้ามาทำให้จิตนั้นแปดเป้ือนเกิดความไม่รู้ 
หลงอยู่ในอำนาจของกิเลสจนทำให้ห่างไกลจากความเป็นพุทธภาวะ พุทธภาวะจะเกิดขึ้นได้เร็วหรือ
ช้าย่อมขึ้นอยู่กับการพัฒนาศักยภาพแฝงท่ีอยู่ภายในจิตของแต่ละคน และตามทัศนะของนิกายโยคา
จาร กลับมองว่าตถาคตครรภ์นั้นก็คือ จิตหรืออาลยวิญญาณ เป็นสภาวะท่ีมีความบริสุทธิ์ เป็นจิตท่ี
หลุดพ้นจากกองกิเลสทั้งหลาย ตถาคตครรภ์นั้น เป็นจิตในด้านที่บริสุทธิ์ของปุถุชนกล่าวคือ เป็น
พุทธภาวะท่ีแฝงอยู่ในตัวของแต่ละบุคคล พุทธภาวะนี้เป็นศักยภาพอันไร้ขอบเขต ท่ีมนุษย์สามารถ
หยั่งถึงความหลุดพ้นได้เช่นเดียวกับพระพุทธเจ้า เป็นช่องว่างท่ีเราท้ังหลายจะได้เติมความเป็นพุทธะ
ลงไป (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2552) ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า ปุถุชนก็มีพุทธภาวะภายในตัวเป็นภาวะท่ีแฝง
ตัวอยู่ และสามารถพัฒนาให้มีศักยภาพในการหลุดพ้นได้ ไม่แตกต่างจากพุทธภาวะที่มีอยู่ภายใน
ของพระพุทธเจ้าท้ังหลาย และเมื่อเป็นพระพุทธเจ้าแล้วก็จะมีพุทธเกษตร ซึ่งเปรียบเสมือนขอบเขต
แห่งธรรมของพระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์ ซึ ่งใน 1 พุทธเกษตรจะมีพระพุทธเจ้าประทับอยู่  
1 พระองค์ 
 
ความสัมพันธ์ในแง่การปฏิบัติ 

วิธีการโพธิจิตสู่แดนพุทธเกษตร (สุขาวดี)  
ในการปฏิบัติเพื่อให้จิตเข้าถึงความเป็นโพธิ หรือโพธิจิต (ตรัสรู้ธรรม) ในอันท่ีจะไปยังแดน

พุทธเกษตร (วิสุทธิเกษตร) นั้น จะต้องอาศัยเครื่องมือ หรือคุณเครื่องที่จะนำไปให้ถึงฝั่ง ประสบ
ผลสำเร็จนั่นก็คือ หลักธรรม ศรัทธาบารมี 6 ปณิธานบารมีของพระโพธิสัตว์ และอุดมการณ์ 3  

หลักธรรมสำคัญท่ีนำไปสู่ความเป็นโพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายาน 
ได้แก่ ศรัทธาบารมี 6 ปณิธาน 4 และอุดมการณ์ 3 

ศรัทธาบารมี 6 ในการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ ได้แก่ 
1. ทานปารมิตา หมายถึง การให้ การบริจาคหรือเสียสละสิ่งของ แม้กระทั่งชีวิตในคราว

จำเป็น 
2. ศีลปารมิตา หมายถึง การปฏิบัติและดำเนินชีวิตตามบทบัญญัติของศีลท่ัวไป และรวมทั้ง

โพธิสัตว์ศีลด้วย 
3. กษานติปารมิตา หมายถึง ความสามารถอดทนต่อการใช้อารมณ์ร้ายของผู้อื่น 
4. วีรยปารมิตา หมายถึง ความเพียรพยายาม 



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

34 

5. ธยานปารมิตา หมายถึง การบำเพ็ญสมาธิภาวนาจนได้ฌานระดับสูง 
6. ปรัชญาปารมิตา หมายถึง ปัญญาในการหยั่งรู ้ถึงความเป็นสุญญตาของสิ่งทั ้งหลาย 

(พระสันติ สิทธิสมบูรณ์ (ถ่ออาง), 2554) 
ปณิธานบารมีของพระโพธิสัตว์มี 4 ประการ ได้แก่ 

1. เราจะต้องโปรดสัตว์ทั้งหลายให้หมดสิ้น จะให้สัตว์เหล่านั้นได้พ้นทุกข์ พระโพธิสตัว์
กำหนดรู้ทุกข์แห่งตนแล้ว เอาตนเป็นเครื่องเปรียบเทียบ ย่อมเห็นชัดแจ้งว่า สัตว์เหล่าอื่นก็เต็มไป
ด้วยทุกข์เช่นกันเหมือนคนไข้ท่ีอยู่ในโรงพยาบาลเดียวกัน คือโลกนี้ 

2. เราจะต้องทำลายกิเลสให้หมดสิ้น และจะช่วยผู้อื่นให้ทำลายกิเลสด้วย เหมือนคนเป็น
โรคอยู่ด้วยกัน เห็นพิษของโรคแล้วช่วยกันทำลายโรคนั้นเสีย 

3. เราจะต้องศึกษาพระธรรมท้ังหมดให้เจนจบและช่วยให้ผู้อื่นได้ศึกษาด้วย เปรียบเหมือน
การศึกษาวิธีป้องกันและวิธีกำจัด ใครศึกษาล่วงหน้าไปก่อนต้องพยายามช่วยผู้อื่นที่เริ ่มศึกษา
ภายหลัง 

4. เราจะต้องบรรลุพุทธภูมิให้จงได้และจะช่วยเหลือผู้อื่นให้บรรลุด้วย เปรียบเหมือนผู้มุ่ง
การหายโรคด้วยตนแล้ว ปรารถนาจะช่วยเหลือผู้อื่นให้หายโรคด้วย 

อุดมการณ์ 3 เป็นหลักธรรมในการเสริมสร้างความเป็นโพธิสัตว์ ได้แก่ 
1. การไม่ทำบาปท้ังปวง 
2. การทำกุศลให้ถึงพร้อม 
3. การทำจิตให้ผ่องใส 

วิธีปฏิบัติเพื่อมุ่งสู่แดนพุทธเกษตร (สุขาวดี) 
คณาจารย์ท่ีมีช่ือเสียงของมหายาน คือ ท่านส้านเต้า (Shan-tao) เป็นศิษย์ของเตาโฉ สมัย

ราชวงศ์ถัง ได้ให้ความสำคัญพระสูตรหลักท่ีจะนำไปสู่แดนสุขาวดี (พุทธเกษตร) มี 3 คัมภีร์ (สุมาลี
มหณรงค์ชัย, 2547) ได้แก่ 

มหาสุขาวตีวยูหสูตร (ไต้ ออ นี ถ่อ ฮุก เก็ง) 
จุลสุขาวตีวยูหสูตร (ออ นี ถ่อ เก็ง) และ 
อมิตายุรธฺยานสูตร (กวง บ่อ เหล่ียง ซิ่ว เก็ง) 

พระสูตรหลักทั้ง 3 คัมภีร์นั้น ในจุลสุขาวดีวยูหสูตร ได้กล่าวถึงวิธีที่ง่ายที่สุดที่จะนำไปสู่
ดินแดนสุขาวดี (พุทธเกษตร) ก็คือการสวดพระนามของพระอมิตาภะด้วยจิตต้ังมั่นและศรัทธา ส่วน
ในมหาสุขาวตีวยูหสูตร และอมิตายุรธฺยานสูตร เป็นพระสูตรท่ีกล่าวถึงการบำเพ็ญกุศลในขณะท่ียังมี
ชีวิตอยู่ควบคู่ไปกับการตั้งจิตอธิษฐานและสวดพระนามพระอมิตาภะ ทั้งสองพระสูตรนี ้ เห็น
สอดคล้องกันว่าผู้ที่จะไปอุบัติ ณ แดนสุขาวดี จะต้องมีความคิดที่ถูกทาง (Right Understanding) 
ซึ่งในทางเถรวาทตรงกับการมีสัมมาทิฏฐิ (ความเห็นถูก) และสัมมาสังกัปปะ (Right Aspiration) 
(ความคิดถูก) นอกจากนี้ยังต้องมีศรัทธาท่ีลึกซึ้ง (Deep Faith) และมีการตั้งจิตอธิษฐานขอให้ได้ไป
อยู่ท่ีนั้น โดยพร้อมจะอุทิศกุศลกรรมท้ังหลายท่ีได้กระทำไว้ เพื่อบรรลุความต้ังใจดังกล่าว 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

35 

ในอมิตายุรธฺยานสูตร ได้กล่าวถึงความสำคัญของผู้ตั ้งความปรารถนาไปอุบัติ ณ แดน
สุขาวดีจะต้องปลูกฝังคุณธรรม ซึ่งเป็นการกระทำท่ีบริสุทธิ์เพื่อหนทางนำไปสู่สุขาวดี (พุทธเกษตร) 
และเป็นส่ิงท่ีพระพุทธเจ้าท้ังหลายในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต ทรงสอน ด้วยหลัก 3 ประการ ได้แก่ 
1. มีความกตัญญู เลี้ยงดูผู้มีพระคุณ เคารพครูบาอาจารย์ละผู้อาวุโส มีจิตกรุณาต่อชีวิตทั้งหลาย 
ไม่เบียดเบียนชีวิตอื่น ตั้งตนอยู่ในกุศลกรรมบถ 10 ประการ 2. ตั้งปณิธานขอถือพระรัตนตรัยเป็น
สรณะ รักษาศีล ไม่ทำลายเกียรติของตน (ละบุญก่อบาป) 3. มุ่งจิตเพื่อการบรรลุโพธิญาณ เช่ือในกฎ
แห่งกรรม ศึกษาและท่องพระสูตรมหายาน รวมทั้งแนะนำให้ผู้อื่นศึกษาด้วย 

สรุปวิธีปฏิบัติเพื่อมุ่งสู่แดนสุขาวดี (พุทธเกษตร) แบบย่อ มี 3 ข้อหลัก คือ ศรัทธา (สิ่ง) ,
ปณิธาน (ง๋วง) และปฏิบัติกุศลกรรม (เหง) โดยเริ่มจากท่องพระนามเป็นอันดับแรก และปฏิบัติกุศล
ปัจจัยให้ได้ไปเกิดตามท่ีต้ังปณิธานไว้ 

ทศภูมิเพื่อวัดผลการเข้าถึงวิสุทธิภูมิ (ทศภูมิ: เป็นสูตรท่ีได้กล่าวถึงภาวะของจิตอันเกิดจาก
การบำเพ็ญธรรมของพระโพธิสัตว์อย่างชัดเจนและเป็นระบบที่สุดสูตรหนึ่ง) ระดับจิตของพระ
โพธิสัตว์(มหายาน) ท่ีเข้าถึงภูมิระดับต่าง ๆ ด้วยการบำเพ็ญเครื่องวัดธรรมท่ีเป็นแกนหลักคือปารมิ
ตาและหลักธรรมที่เป็นองค์ประกอบอื่น ๆ 10 ประการ (ทศภูมิกสูตร) (Tsele Natsok Rangdrol, 
2549) ได้แก่ 

ประมุทิตาภูมิ - ภูมิท่ี 1 มุ่งโพธิ (ปัญญา) มุ่งช่วยเหลือผู้อื่น (กรุณา) 
วิมลาภูมิ - ภูมิท่ี 2 ความบริสุทธิ์แห่งศีล 
ประภากรีภูมิ - ภูมิท่ี 3 เป็นผู้ส่ังสอนแนะแนวทางให้สรรพสัตว์พ้นจากกามราคะ 
อรรจิษมตีภูมิ – ภูมิที่ 4 โพธิสัตว์เป็นผู้เปล่งรัศมีออกไป เต็มไปด้วยความกรุณา พ้นจาก

สักกายทิฏฐิ 
สุทุรชยาภูมิ - ภูมิที ่ 5 เข้าใจในอริยสัจ 4 รู ้ทางและมิใช่ทาง มองเห็นแก่นแท้แห่ง

ปรากฏการณ์ท้ังหลาย และสามารถส่ังสอนผู้อื่นได้ 
อภิมุขีภูมิ - ภูมิท่ี 6 เข้าใจในปรัชญาปารมิตา และเข้าใจในธรรมท้ังปวง สามารถทบทวนได้

โดยไม่ติดขัด 
ทูรังคมาภูมิ – ภูมิท่ี 7 เป็นผู้ไม่ข้องด้วยกิเลสท้ังปวง แต่ก็ยังไม่ปราศจากกิเลส เพราะยังมี

ความต้องการตถาคตชญาณ 
อจลภูมิ - ภูมิที ่ 8 เป็นผู ้มีมรรคอันบริส ุทธิ ์ด้วยปัญญา และอุปายโกศล มุ ่งมั ่นใน

พระพุทธเจ้าสามารถแปลงร่างได้ตามปรารถนา 
สาธุมติภูมิ - ภูมิท่ี 9 บรรลุสัมมัตตปัญญา เป็นผู้ได้ธารณีต่าง ๆ สามารถส่ังสอนสรรพสัตว์

และช่วยให้เข้าถึงพระนิพพานได้ 
ธรรมเมฆาภูมิ - ภูมิที่ 10 มีสมาธิและธารณีอยู่เต็มเปี่ยม เป็นผู้ได้รับอภิเษกเทียบเท่ากับ

พระพุทธเจ้า เป็นผู้ได้รับชญาณความรู้ท้ังปวง ได้โพธิสัตว์วิโมกข์ 10 ประการ 
 



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

36 

สรุป 
ความสัมพันธ์ของโพธิจิตกับเส้นทางพุทธเกษตร ในพุทธศาสนามหายาน กล่าวโดยย่อก็คือ

การทำให้จิตเกิดปัญญา (โพธิ) ได้แก่ สมมติโพธิจิต คือ จิตที่ปรารถนาตรัสรู ้เป็นพระพุทธเจ้า 
เพื่อช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากทุกข์โดยไม่หวังผลตอบแทน โดยบำเพ็ญพุทธธรรมบารมีของ  
พระโพธิสัตว์ เพื่อให้จิตปฏิบัติดำเนินไปสู่ปัญญาตรัสรู้สมบูรณ์ และปรมัตถโพธิจิต เป็นปรัสถานโพธิ
จิตตะขั้นสูงสุดเป็นจิตท่ีมีปัญญาเห็นแจ้งศูนยตา มีโพธิจิตด้ังเดิมเป็นแรงจูงใจ ซึ่งเป็นลักษณะสูงสุด
แห่งปรากฏการณ์ท้ังหมด ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแท้จริง คือ ธรรมกาย และเมื่อปารมีของตนบำเพ็ญ
ได้อย่างเหมาะสม ก็จะเข้าถึงโพธิสัตว์มหาสัตว์ เป็นพระพุทธเจ้า และมีพุทธเกษตรมารองรับตาม
ธรรมบำเพ็ญ และจากการศึกษาในคัมภีร์ลลิตวิสตระ, คัมภีร์สัทธรรมปุณฑริกสูตร และคัมภีร์ตถาคต
ครรภ์สูตร ได้กล่าวว่า มนุษย์ทุกคนสามารถเข้าถึงความบริสุทธิ์แห่งจิต และพุทธภาวะท่ีแฝงอยู่ในตัว
ของแต่ละบุคคล พุทธภาวะนี้เป็นศักยภาพอันไร้ขอบเขต ที่มนุษย์ทุกคนสามารถหยั่งถึงความหลุด
พ้นได้เช่นเดียวกับพระพุทธเจ้า เป็นช่องว่างท่ีเราท้ังหลายจะได้เติมความเป็นพุทธะลงไป มนุษย์นั้น
สามารถท่ีจะพัฒนาตนเพื่อให้เข้าถึงพระนิพพานได้เสมอกัน ซึ่งคนปกติทุกคนมีธรรมชาติอย่างหนึ่ง
ในตัวเสมอกันธรรมชาตินี้เรียกว่า พุทธภาวะ (Buddhahood) ได้แก่ ความสามารถท่ีจะเข้าใจธรรม
แล้วก้าวสู่ความหลุดพ้นได้ ความสามารถนี้เซนถือว่า ทุกคนมีอยู่เท่าเทียมกันไม่มีใครมากกว่าใคร 
(สมภาร พรมทา, 2546) และการจะเข้าถึงจิตที่บริสุทธิ์นั้นจำเป็นจะต้องอาศัยหลักธรรมและการ
ปฏิบัติ อันได้แก่ ศรัทธาบารมี 6; ปณิธาน 4; อุดมการณ์ 3 เมื่อได้ฝึกฝนจิต ชำระซักฟอกจิตให้ใส
สะอาดบริสุทธิ์ และเมื่อปารมีของตนบำเพ็ญได้อย่างเหมาะสม ก็จะเข้าถึงโพธิสัตว์มหาสัตว์ เป็น
พระพุทธเจ้า และมีพุทธเกษตรมารองรับตามบารมีธรรมของตน ๆ สืบไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
พรรณชนก ธีระกุล. (2553). มโนทัศน์เรื ่องพุทธเกษตรในพุทธศาสนามหายาน (วิทยานิพนธ์ศา

สนศาสตรมหาบณัฑิต). มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระปรีชา เถ่ียนกือ (โพธิ์เงิน) และคณะ. (2562). แนวทางการเสริมสร้างความเป็นโพธิสัตว์บนฐาน

จริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานตามแนวพุทธจิตวิทยา. วารสารมหาจุฬานาคร 
ทรรศน์, 6(8), 4030-4040. 

พระมหาสายัณห์ วิสุทโธ (เทียนครบ) และคณะ. (2561). โพธิจิตในพระพุทธศาสนามหายาน: ศึกษา
วิเคราะห์บนฐานพระพุทธศาสนายุคต้น. วารสารวิชาการธรรมทรรศน์, 18(3), 337-349. 

พระสันติ สิทธิสมบูรณ์ (ถ่ออาง). (2554). การศึกษาเปรียบเทียบการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทกับมหายาน (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต).
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2545). พุทธปรัชญามหายาน. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
สมภาร พรมทา. (2534). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

37 

สมภาร พรมทา. (2546). พุทธศาสนานิกายเซน: การศึกษาเชิงวิเคราะห์. (พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพฯ: 
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2547). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพฯ: ธรรมสาร. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2536) ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
สุวิญ รักสัตย์. (2552). พระพุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพฯ: บางกอกบล็อก. 
เสถียร พันธรังสี. (2512). พุทธศาสนามหายาน. ธนบุรี: โรงพิมพ์ประยูรวงศ์. 
Dayal, H. (1970). The Bodhisattva Doctrine in Buddhist Sanskrit Literature. Delhi: 

Sundarlal Jain. 
Harvey, P. (1990). An introduction to Buddhism: Teaching history and practice. United 

Kingdom: Cambridge University. 
Tsele Natsok Rangdröl. (2549). ประทีปแห่งมหามุทรา (Lamp of Mahamutra). กรุงเทพฯ: 

ส่องศยาม. 
Watson, B. (2547). สัทธรรมปุณฑริกสูตร (The Lotus Sutra). สมาคมสร้างคุณค่าในประเทศ

ไทย. นนทบุรี: สมาคมสร้างคุณค่าในประเทศไทย. 
 

 
 


