
มองทุกข์ให้สุขได้ตามแนววิถีพุทธ 
Turning Suffering Into Happiness With The Path of Buddhism 

 
ตระกูล พุ่มงาม1 และ วริทธิ์ตา จารุจินดา2 

Trakoon Phumngam1 and Varithta Charuchinda2 

1,2 สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2 Buddhist Psychology, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Email: 1juntima40@hotmail.co.th 
 

Retrieved November 8, 2021; Revised June 6, 2022; Accepted June 8, 2022 
 
บทคัดย่อ 

ความทุกข์ เป็นสิ่งที่มีอยู่ประจำตัวของคนเราอยู่แล้ว เนื่องจากสิ่งซึ่งมาเกี่ยวข้องกับชีวิต
คนเราล้วนเป็นทุกข์ทั ้งสิ้น เพราะเราหลงไปยึดเอาสิ่งต่างๆ มาเป็นของตัวเอง เมื่อเสื่อมสลายไป 
ย่อมเกิดทุกข์เป็นธรรมดา แม้แต่ สิ่งที่เราเรียกว่า ความสุขก็เช่นกัน เมื่อความสุขที่มีเสื่อมสลายไป 
ใจเราก็โหยหา เสียดายในความสุขนั้น  

ความสุขข้ันพื้นฐานในชีวิต เป็นความสุขท่ีเกิดจากความมีทรัพย์ สุขท่ีเกิดจากการได้ใช้จ่าย
ทรัพย์ สุขท่ีเกิดจากความไม่เป็นหนี้ สุขท่ีเกิดจากความประพฤติไม่มีโทษ สุขท่ีเกิดจากการมีช่ือเสียง 
สุขท่ีเกิดจากการได้รับการยอมรับจากสังคม เป็นต้น ส่ิงเหล่านี้ เป็นความสุขท่ีสามารถแสวงหาได้ไม่
ยากนัก แต่หากต้องการความสุขที่แท้จริง ความสุขที่สมบูรณ์ เป็นความสุขที่เกิดขึ้นในใจ เป็น
ความสุขที่ยืนนาน เป็นความสุขที่เป็นอิสระไม่ต้องพึ่งพาความสุขจากวัตถุ มาปะปนเพราะหากเรา
ขาดวัตถุ เราก็จะเกิดทุกข์ นั่นคือ การมีความสุขจากคุณธรรม ความดี และการมีความสุขจากการมี
ปัญญา ที่เข้าใจถึงความเป็นธรรมชาติในโลก เข้าใจในหลักไตรลักษณ์ ที่แสดงถึงความเป็นปกติ
ธรรมดาของโลก เมื่อเข้าใจความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา แล้ว เรารู้เราเข้าใจในธรรมชาติของมัน
แล้ว เราย่อมไม่ทุกข์ไปกับทุกข์นั้น 

ชีวิตท่ีสมบูรณ์ คือชีวิตท่ีประกอบไปด้วย กุศลธรรม อาทิ การมีเมตตา และศรัทธา จะเป็น
ชีวิตที่อิ่มใจ ปิติใจ มีการปฏิบัติต่อกันด้วยเมตตาธรรม เป็นความหวังดี ปรารถนาความสุขต่อกัน 
เป็นมงคลต่อกัน ตลอดเวลาที่กุศลธรรมยังมีอยู่ประจำในใจ หากเป็นเช่นนี้แล้วความทุกข์ย่อมจาง
คลายหายไปในมี่สุด 

หากเรามีความเข้าใจในสาเหตุแห่งการเกิดทุกข์ มองทุกข์ว่าเป็นธรรมชาติ มองทุกข์ว่ามัน
เป็นสิ่งที่เกิดจากตัวเราเองที่ยึดเอาความทุกข์มาไว้กับตัวเรา และเราเข้าใจในหลักธรรมว่า ทุกสิ่งมี
เกิดขึ้น มีการเปลี่ยนแปลง มีการแตกสลายเป็นปกติ ตามหลักไตรลักษณ์ ตามหลักโลกธรรม ตาม

mailto:juntima40@hotmail.co.th


Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

20 

หลักการเกิดขั้นและดับไปของเหตุและปัจจัย นั่นคือเราจะมีความเข้าใจในทุกข์ เราจะสามรถละวาง
ในความทุกข์นั้น และจะเกิดความสุขข้ึนมาได้ 
 
คำสำคัญ: ความสุข; ความทุกข์; มองทุกข;์ ละทุกข ์
 
Abstract 

Suffering is binding to people life because suffering is caused by the people’s 
craving. Craving initiate grabbing procedure and holding on to material things they 
have got as their own; which is called attachment; clinging or grasping in Buddhism. 
Clinging brings suffering or yearning when things degraded. In the same way. 
degradation of happiness brings yearning and suffering. 

People’s basic happiness are bliss of ownership, bliss of enjoyment in 
disposal, bliss of completely debt-free, bliss of good behavior, bliss of blamelessness 
and bliss of having social acceptance. Basic happiness concerns to material things 
that call sensual happiness which can degrade and bring suffering. Spiritual happiness 
is the happiness in independence of material things or sensual desires which 
originated by wisdom which consists of virtue, goodness, suffering understanding and 
attaining insightful about three basic characteristics of nature which is shown as the 
truth of life. 

Perfect life contains wholesome of meritorious action, wholesome of 
consciousness, and wholesome of volition.  People have kindness and faith to social 
which brings the world’s happiness. Wholesome of meritorious action, wholesome 
of consciousness and wholesome of volition bring people’s happiness. 

By thoroughly understanding suffering, people would know that suffering is 
caused by people’s clinging in material things, craving and greed.  Understanding that 
everything runs under the truth of nature. The rebirth of everything is impermanence 
or transiency and decay or death at the end.  Understanding in the three basic 
characteristics of nature, worldly Conditions and the dependent origination of 
Buddhism will free yourself of possessions of passions, no clinging- no, suffering.  
 
Keywords: Happiness; Suffering; Craving Restraining; Perfect life 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

21 

บทนำ 
มนุษย์ทุกคนเมื่อเกิดมาในโลกนี้ไม่มีใครท่ีไม่ต้องการความสุข และเพราะว่าทุกคนต้องการ

ความสุขจึงมีความพยายามที่จะแสวงหาความสุข ว่าคืออะไร สิ่งที่เราแต่ละคนแสวงหานั้นอาจจะ
แตกต่างออกกันไปแต่เราก็เห็นพ้องต้องกันว่าเราทุกคนล้วนรัก “สุข” เกลียดทุกข์ด้วยกันทั ้งนั้น 
คำถามต่อมาคือแล้วความสุขคืออะไรความสุขมีกี่ประเภท กี่ระดับ และเราควรปฏิบัติหรือมีท่าทีต่อ
ความสุขอย่างไร ดังนั้น (พระมหาวิเชียร สุธีโร, 2543) ความสุขที่มีในพระพุทธศาสนา 2 ประการ 
คือ (1) ความหมายของความสุข ท่ีเป็น โลกียะหรือโลกียสุข และ(2) ความหมายของความสุข ท่ีเป็น 
โลกุตตรหรือ โลกุตตรสุข และความสุข สามารถแยกได้เป็นความสุขทางกาย และความสุขทางใจ 
ที่มีความสัมพันธ์กันต้องพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกันไม่สามารถแยกขาดออกจากกันได้ โดยความสุข
ทางกาย ได้แก่ ความสุขที่สัมผัสได้จากประสาททั้ง 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส และผิวหนัง เรียกว่า 
“กามคุณ 5” จัดว่าเป็นฝ่ายรูป และความสุขทางใจ ได้แก่ ความสุขที่สัมผัสได้ทางจิต คือ ความ
สบายใจ ความสุขใจ ความอิ่มใจ ความพอใจ อันเกิดจากจิตใจที่สงบและเย็น (พระธรรมปิฎก  
(ป.อ.ปยุตโต), 2547) ความสุข คือ สภาพชีวิตที่เป็นสุขอันเป็นผลจากการมีความสามารถในการ
จัดการปัญหาในการดำเนินชีวิต มีศักยภาพท่ีจะพัฒนาตนเอง เพื่อคุณภาพชีวิตท่ีดี โดยครอบคลุมถึง
ความดีงามภายในจิตใจ ภายใต้สภาพสังคมและสิ่งแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงไป  (กรมสุขภาพจิต 
กระทรวงสาธารณสุข, 2545) 

 
ความทุกข์ในพระพุทธศาสนา 

หลักคำสอนสำคัญที่สุดอย่างหนึ่งในพุทธศาสนา คือ “อริยสัจ 4” ซึ่งเป็นหนทางแห่งการ
พ้นทุกข์ ในธัมมจักรกัปปวัตตนสูตร พระพุทธเจ้าได้ทรงประกาศแก่ปัญจวัคคีย์ว่า เมื่อ ใดพระองค์ 
มีความเห็นด้วยญาณตามความเป็นจริงในอริยสัจ 4 อย่างบริสุทธิ์ดีแล้ว เมื่อนั้น พระองค์ทรงยืนยัน
ว่า เป็นผู้ตรัสรู้แล้วซึ่งอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณในโลก พระพุทธองค์ทรงใช้เวลาตลอดช่วงชีวิตใน
การส่ือธรรมเพื่อให้คนพ้นทุกข์ คือ การบรรลุอริยสัจ ๔ อันเป็นแบบอย่างให้ พระสาวกยึดถือปฏิบัติ
ในการเผยแผ่ตลอดมา โดยได้ตรัสถึงหลักอริยสัจ 4 ว่า “ภิกษุท้ังหลาย ข้อนี้เป็นทุกขอริยสัจ คือ แม้
ความเกิดก็เป็นทุกข์  แม้ความแก่ก็เป็นทุกข์แม้ความเจ็บก็เป็นทุกข์ แม้ความตายก็เป็นทุกข์ ความ
ประสบกับส่ิงอันไม่เป็นท่ีรักก็เป็นทุกข์ ความพลัดพรากจากส่ิงอันเป็นท่ีรักก็เป็นทุกข์ ความไม่ได้ส่ิงท่ี
ปรารถนาก็เป็นทุกข์โดยย่นย่อ อุปาทานขันธ์ 5 ก็เป็นทุกข์” ภิกษุท้ังหลาย ข้อนี้เป็นทุกขสมุทยอริย
สัจ คือ ตัณหาอันทำให้เกิดอีกประกอบด้วย ความเพลิดเพลินและความกำหนัด มีปกติให้เพลิดเพลิน
ในอารมณ์นั้นๆ คือ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา ภิกษุท้ังหลาย ข้อนี้เป็นทุกขนิโรธอริยสัจ คือ 
ความดับตัณหาไม่เหลือด้วยวิราคะ ความสละ ความสละท้ิง ความพ้น ความไม่อาลัยในตัณหา ภิกษุ
ทั้งหลาย ข้อนี้เป็นทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ  คือ  อริยมรรคมีองค์ 8 นี้ คือ (1) สัมมาทิฏฐิ 
(2) สัมมาสังกัปปะ (3) สัมมาวาจา (4) สัมมากัมมันตะ (5) สัมมาอาชีวะ (6) สัมมาวายามะ (7) 
สัมมาสติ (8) สัมมาสมาธิ (วิ.ม. (ไทย), 4/14/21-22.) 



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

22 

 และมัชฌิมาปฏิปาเป็นวิธีการที่เป็นสายกลางเพื่อความพ้นทุกข์ เป็นวิธีปฏิบัติให้คนเกิด
ความเห็นถูกเป็นเบื้องต้น จนถึงการตั้งมั่นจิตชอบ สรุปรวมในหลักการ 3 ประการ คือ ศีล สมาธิ 
ปัญญา เมื่อปฏิบัติตามมรรค 8 ก็สามารถดับสาเหตุของความทุกข์ได้ คือ (1) สัมมาทิฏฐิ  หมายถึง
เห็นอริยสัจ 4 เห็นไตรลักษณ์ หรือเห็นปฏิจจสมุปบาท (2) สัมมาสังกัปปะ หมายถึงความนึกคิด
ในทางสละปลอดจากกาม ความนึกคิดปลอดจากพยาบาท และความนึกคิดปลอดจากการ
เบียดเบียน (3) สัมมาวาจา หมายถึงพูดคำสัตย์ พูดไม่ส่อเสียด พูดคำอ่อนหวานพูดสิ่งมีสาระ  
(4) สัมมากัมมันตะ หมายถึงไม่เบียดเบียนชีวิตสัตว์ทั ้งหลาย ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม  
(5)  สัมมาอาชีวะ หมายถึงเว้นมิจฉาชีพ ประกอบสัมมาอาชีพ (6) สัมมาวายามะ หมายถึงเพียรระวัง
ความช่ัวไม่ให้เกิดขึ้น เพียรกำจัดความช่ัวท่ีเกิดขึ้นแล้ว เพียรทำความดีให้เกิด เพียรรักษาความดีไว้ 
(7) สัมมาสติ หมายถึงพิจารณาเห็นกายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต และธรรมในธรรม  
(8) สัมมาสมาธิ หมายถึง ฌาน 4 (ขุ.ป. (ไทย) 31/30/483.) 
 
ความสุขในพระพุทธศาสนา 

พระพุทธศาสนานั้นมีจุดมุ่งหมายท่ีชัดเจนในการแสวงหาคำตอบเพื่อแก้ปัญหา ให้กับมนุษย์ 
โดยเริ่มท่ีการแสดงให้เห็นถึงชีวิตตามสภาพความเป็นจริงว่าประกอบข้ึนจากขันธ์ 5 จนถึงลักษณะท่ี
แท้ของชีวิตท่ีเต็มไปด้วยความทุกข์ ดังท่ีปรากฏให้เห็นในคําสอนสําคัญขององค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้า นั่นคือ หลัก อริยสัจ 4 อันเป็นหัวใจสําคัญของพระพุทธศาสนา โดยเริ่มดูต้ังแต่ตัวทุกข์ว่ามี
สภาพเป็นอย่างไร มีหนทางใดบ้างในการดับทุกข์ สภาวะท่ีเป็นความดับทุกข์นั้นเป็นเช่นไรและต้อง
ปฏิบัติตัวอย่างไรจึงจะสามารถดับความทุกข์ได้ ความสุขที่มีในพระพุทธศาสนา 2 ประการ คือ 
(1) ความหมายของความสุข ท่ีเป็น โลกียะหรือโลกียสุข (2) ความหมายของความสุข ท่ีเป็น โลกุตตร
หรือ โลกุตตรสุข การท่ีจัดความสุข 2 ประเภท ท่ีได้กล่าวไว้ ณ ข้างต้นนั้น โดยจารีตแล้ว จะละเว้น
ไม่ได้เลยที่จะไม่กล่าวถึงความสุข ที่ปรากฏในพระสูตรต่าง ๆ ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ ณ สถานท่ี  
ต่าง ๆ ซึ่งจะนำมาแสดงไว้ในที่นี้ด้วย พระพุทธเจ้าทรงจำแนกความสุขไว้หลายแบบหลายประการ 
เช่น ทรงจำแนกเป็นสุข 2 สุข 3 สุข 4 สุข และสุข 10 ดังปรากฏในพระสูตร เรียงลำดับได้ดังนี้ 

ในอังคุตรรนิกาย ทุกนิบาต สุขวรรค (องฺทุก. (ไทย) 20/65-77/102-105.) พระพุทธเจ้า
ทรงแสดงความสุขให้ภิกษุท้ังหลายฟังโดยจำแนกความสุขไว้เป็นคู่ ๆ พอสรุปได้ดังนี้ 

(1) คิหิสุข สุขของคฤหัสถ์หรือสุขของชาวบ้าน กับบรรพชาสุข หรือบรรพชิตสุข สุขจาก
การบวชหรือสุขของนักบวช 

(2) กามสุข สุขเกิดจากกาม กับเนกขัมมสุข สุขเกิดจากความปลอดโปร่งจากกาม 
(3) อุปธิสุข สุขกลั้วทุกข์ได้แก่สุขในไตรภูมิ หรือโลกียสุขกับนิรุปธิสุข สุขกลั้วทุกข์  

ได้แก่โลกุตตรสุข 
(4) สาสวสุข สุขก่อนอาสวะ กับอนาสวสุข สุขไม่ก่ออาสวะหรือไร้อาสวะ 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

23 

(5) สามิสสุข สุขอิงอามิสอามิสหรือสุขอาศัยเยื่อล่อสุขทางเนื้อหนังกับนิรามิสสุขไมอ่ิง
อาศัยเยื่อล่อหรือสุขไม่ข้ึนต่อส่ิงเสพเสวย 

(6) อริยสุข สุขของพระอริยะ กับ อนริยสุข สุขของผู้ไม่เป็นอริยหรือสุขของปุถุชน 
(7) กายิสุข สุขทางกาย กับเจตสิกสุข สุขทางใจ 
(8) สัปปิติกสุข สุขเจือปีติได้แก่สุขในฌานที่ 1 และที่ 2 กับนิปปีติกสุข สุขไม่เจือปติีได้

แกสุขในฌานท่ี 3 และในท่ี 4 
 (9) สาตสุข สุขมีรสชื่นปีติ ได้แก่สุขในฌาน 3 ขั้นต้น แต่น่าจะได้แก่สุขตั้งแต่ฌานที่ 3 

ลงมาท้ังหมด กับ อุเบกขาสุข สุขเกิดแต่อุเบกขา คือสุขเมื่อจิตได้ดุลเต็มท่ี มองดูเฉยอย่างเป็นกลาง
พร้อมท่ีจะเห็นตามเป็นจริงและวินิจฉัยโดยถูกต้องเหมือนคนมีปัญญา ผู้มองจากนอกเหตุการณ์ท่าน
ว่าได้แก่สุขในฌานท่ี 4 

(10) สมาธิสุข สุขเกิดจากสมาธิ ไม่ว่าอุปจาระหรืออัปปนาก็ตาม กับอสมาธิสุข สุขท่ีไม่
ถึงสมาธิ 

(11) สัปปีติการัมมณสุข สุขเกิดแก่ผู้พิจารณาฌานที่ 2 ขั้นแรกที่มีปีติกับนิปปีตีการัมม
รณสุขเกิดแก่ผู้พิจารณาฌานท่ี 3 และท่ี 4 ซึ่งไม่มีปีติ 

(12) สาตามรัมมณสุข สุขเกิดแก่ผู้พิจารณาฌาน 3 แรกที่มีรสชื่นกับอุเปกขารัมมณสุข 
สุขเกิดแก่ผู้พิจารณาฌานท่ี 4 ซึ่งอุเบกขา 

(13) รูปารัมมณสุข สุขมีรูปธรรมหรือรูปฌานเป็นอารมณ์ กับอรูปรัมมณสุข  สุขมีอรูป
ธรรมหรืออรูปฌานเป็นอารมณ์ 

พระพุทธเจ้าได้ทดลองใช้วิธีการดังกล่าวจนถึงขนาดที่ทำให้เกือบสิ้นพระชนม์ ในที่สุด
พระองค์จึงทรงมีพระดําริว่า (ม.ม. (ไทย) 12/381/416.) “สมณะหรือพราหมณ์เหล่าใดเหล่าหนึ่งใน
อดีตได้เสวยทุกขเวทนาอันกล้าเผ็ดร้อนที่เกิดเพราะความเพียร อย่างยิ่งก็เพียงเท่านี้ ไม่ยิ่งไปกว่านี้ 
แม้สมณะหรือพราหมณ์เหล่าใดเหล่าหนึ่งในอนาคต จักเสวยทุกขเวทนาอันกล้าเผ็ดร้อนท่ีเกิดเพราะ
ความเพียร อย่างยิ่งก็เพียงเท่านี้ ไม่ยิ่งไปกว่านี้ ถึงเช่นนั้น เราก็ไม่ได้บรรลุญาณทัศนะอันวิเศษของ
พระอริยะอันสามารถย่ิงกว่าธรรมของมนุษย์ ด้วยทุกกรกิริยาอันเผ็ดร้อนนี้ จะพึงมีทางอื่นเพื่อความ
ตรัสรู้กระมังหนอ เรามีความคิดเห็นว่าก็เราจำได้อยู่ ในงานของท้าวศากยะผู้พระบิดา เรานั่งอยู่ท่ีร่ม
ไม้หว้ามีเงาอันเย็นสงัดจากกาม สงัดจากอกุศลธรรม บรรลุปฐมฌาน มีวิตกวิจาร มีปีติและสุขเกิดแต่
วิเวกอยู่ ทางนี้กระมังหนอ จะพึงเป็นทางเพื่อความตรัสรู้ เราได้มีญาณอันแล่นไปตามสติว่า ทางนี้
แหละเป็นทางเพื่อความตรัสรู้ เรามีความคิดเห็นว่า เรากลัวต่อสุขอันเว้นจากกาม เว้นจากอกุศล
ธรรมนั้นหรือ จึงมีความคิดเห็นว่า เราไม่กลัวต่อสุขอันเว้นจากกาม เว้นจากอกุศลธรรม 

พระพุทธศาสนามีแนวทางต่อการปฏิบัติต่อความสุขในแต่ละระดับ คือ ในระดับ กามสุข
พระพุทธศาสนาสอนให้ไม่ลุ่มหลงมัวเมาในกามสุขชนิดนี้ และโน้มนําให้ปุถุชนได้เกิด ความหน่ายต่อ
ความสุขในขั้นนี้ เพื่อนําไปสู่การปฏิบัติตนในทางท่ีให้เกิดความสุขในขั้นที่ประณีตขึ้น เกิดปัญญาเห็น
ความจริงตามธรรมชาติในข้อที่ว่า ทั้ง สุขก็ดี ทุกข์ก็ดี อทุกขมสุขก็ดี ล้วนไม่เที่ยง เป็นสิ่งที่ปัจจัย 



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

24 

ต่าง ๆ ปรุงแต่งขึ้น เป็นของอาศัยกันเกิดขึ้น จึงมีอันจะต้องส้ินสลาย ดับไปเป็นธรรมดาความสุขจึง
เป็นเพียงคําพูดของสัตว์โลกท่ียังมีตัณหา อุปาทาน ส่วนหลักของพุทธศาสนามีอยู่อย่างชัดเจนแล้วว่า 
(สํ.ส. (ไทย) 15/171/228) พระพุทธศาสนามองส่ิงท้ังปวงตามความเป็นจริงและแสวงหาวิธีการท่ีจะ
เกี่ยวข้องกับ ส่ิงเหล่านั้นอย่างไม่เกิดทุกข์ โดยการยอมรับว่าทุก ๆ อย่างนั้นมีอยู่ แต่ว่าไม่ควรเข้าไป
ยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นตัวเราของเรา แนวคิดท่ีสำคัญอีกประการหนึ่ง คือ การทำให้มนุษย์เห็นว่าถ้าเรา
เข้าไป ข้องเกี่ยวกับส่ิง ๆ ใดด้วยความยึดมั่นว่ามีตัว มีตน เราจะเกิดความทุกข์  

 
การมองทุกข์ให้สุขได้ 

ความสุข คือ สภาพชีวิตท่ีเป็นสุขอันเป็นผลจากการมีความสามารถในการจัดการปัญหาใน
การดำเนินชีวิต มีศักยภาพที่จะพัฒนาตนเอง เพื่อคุณภาพชีวิตที่ดี โดยครอบคลุมถึงความดีงาม
ภายในจิตใจ ภายใต้สภาพสังคมและสิ่งแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงไป (กรมสุขภาพจิต กระทรวง
สาธารณสุข, 2545) และความสุข หมายถึง ความสบายหรือความสำราญ สามารถแยกได้เป็น
ความสุขทางกาย และความสุขทางใจที่มีความสัมพันธ์กันต้องพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกันไม่สามารถ
แยกขาดออกจากกันได้ โดยความสุขทางกาย ได้แก่ ความสุขที่สัมผัสได้จากประสาททั้ง 5 คือ รูป 
เสียง กลิ่น รส และผิวหนัง เรียกว่า “กามคุณ 5” จัดว่าเป็นฝ่ายรูป และความสุขทางใจ ได้แก่ 
ความสุขท่ีสัมผัสได้ทางจิต คือ ความสบายใจ ความสุขใจ ความอิ่มใจ ความพอใจ อันเกิดจากจิตใจท่ี
สงบและเย็น จัดเป็น ฝ่ายนาม (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), 2547) สภาพชีวิตท่ีเป็นสุขอันเป็นผล
จากการมีความสามารถในการจักการปัญหา ในการดำเนินชีวิตมีศักยภาพที่จะพัฒนาตนเอง  เพื่อ
คุณภาพชีวิตที่ดี โดยครอบคลุมถึงความดีงามภายใจจิตใจภายใต้สภาพสังคม และสิ่งแวดล้อมท่ี
เปลี่ยนแปลงไป (อภิชัย มงคล และคณะ, 2544) การมีสุขภาพกาย สุขภาพจิตดี อันเป็นผลมาจาก
การเรียนรู้ โดยผู้เรียนได้รับการตอบสนองจากการใฝ่รู้ การกระทำ การสร้างสรรค์ของตนเอง รวมทั้ง
ใช้ความสามารถในการคิด การใช้เหตุผลเกี่ยวกับการบริโภค การเลือกใช้ว ัสดุสิ ่งของรวมท้ัง
ทรัพยากรอย่างประหยัด ด้วยการอนุรักษ์และเห็นคุณค่า เป็นบุคคลท่ีบริโคภด้วยปัญญา (วิชัย วงษ์
ใหญ่, 2542) ความสุขออกเป็น 2 ลักษณะ คือ (1) ความอยากได้ วัตถุเซ็กซ เมื่อได้มาก็พอใจ เมื่อ
ไม่ได้หรือสูญเสียก็ทุกขรอนทรมาน (2) สุขช้ันสูงได้แกสุขแบบเทวดาสุขแบบพรหม สุขแบบนิพพาน 
ทุกคนไม่ได้สุข อย่างเดียวกัน สุขของคนหนึ่งอาจไม่ ใชสุขของอีกคนสุขชั้นสูงเป็นความสุขแบบ
นักบวชสนใจความสันโดษ ลดกิเลสราคะมองเห็น “ความไม่มีอะไร”  เป็นความสุข ซึ่งอาจจะตรงข
ามกับคนท่ัวไปท่ีมองเห็น “ความมีอะไรมาก ๆ” เป็น  ความสุขอริสโตเติล นักปราชญของกรีก เช่ือว
า เป้าหมายของชีวิตคือการปฏิบัติที่นําไปสู่ความสุขและความสุข หมายถึง กิจกรรมของวิญญาณ 
(หมายถึงจิตใจ) และวิญญาณจะมีความสุขก็ตอเมื่อได้ค้นและได้ดำเนินคุณธรรมที่ถาวร เป็น
คุณธรรมท่ีฝงรากลึกอยูใ่นจิตใจ จนเป็นลักษณะนิสัยท่ี (วิทยา นาควัชระ, 2547) 

และความสุข คือ มีความสัมพันธ์ใกล้เคียงกับความพึงพอใจในชีวิต บุคคลที่รู้สึกเป็นสุขมี
แนวโน้มไปสู่ความเชื่อที่ว่า การดำเนินชีวิตหรือ การมีชีวิตอยู่นั้นเป็นสิ่งที่พึงพอใจ และยังกล่าวถึง



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

25 

ความสุขตามแนวคิดของ Mayer ว่าความสุข คือความต่อเนื่องแห่งการรบรู้ช่วงเวลาของชีวิตหรือ
เหตุการณ์ในชีวิตทั้งหมดที่แสดงถึงความสมบูรณ์ของชีวิต การมีความหมาย ความสำคัญ มีความ
สบายใจและพึงพอใจ (Wood & Wood, 2000) และเป็นความรู้สึกจากภายในของ แต่ละบุคคลต่อ
เหตุการณ์หรือสถานการณ์ที่เป็นอยู่ เป็นความรู้สึกของบุคคลที่มีต่อชีวิตประจำวันและหน้าที่การ
งาน ความสุขในชีวิตเกิดจากความรู้สึกเฉพาะของแต่ละบุคคลที่ตอบสนองต่อเหตุการณ์หรือ
สถานการณ์ที่เป็นอยู่จริงในเวลานั้น แล้วแสดงออกมาในรูปของความรู้สึกที่มีความสุข ซึ่งเป็นสิ่งท่ี
เปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลาในแต่ละบุคคลและมีความแตกต่างกันไปตามการรับรู้ของแต่ละบุคคล
(Dupuy, 1977) นักจิตวิทยาและปรัชญาใหความหมายของความสุข วา เป็น Boromarajonani 
ดังนั้นการจะทำใหเรามีความสุขมี 2 วิธีคือ ทำใหสำเร็จหรือลดความปราถนา/ความคาดหวังลง ต
อมานักวิจัยได้ความหมายของ ”ความสุข” คือความสุขสมบูรณเชิงอัตวิสัย (Subjective well-
being) ทำใหเกิดคําถามขึ้นวา“ประสบการณชีวิตทางลบหรือทางบวกมาก เทาใด ท่ีผู้คนจะตอง 
ฝาฟันไปเพื่อใหได้ความสุขท่ีแท้จริง (Genuinely happy)” มีการศึกษาโดยการสัมภาษณกลุมตัว
อย่างที่มีอายุต่าง ๆ กันต่างเศรษฐานะต่างระดับการศึกษา อายุ เพศ และวัฒนธรรม จำนวนหลาย
พันราย ใชแบบรายงานตนเอง (Self–Report–Scale) และการสัมภาษณ หลังจากนั้นผู้เชี่ยวชาญ
จะใหคำแนะนําเรื่องศิลปะการปฏิบัติใหมีความรูสึกที่ดี (Feeling good) คําถามที่ใชถามกลุมตัว
อย่างมี 5 คําถาม คือ  

(1) คุณใหคํานิยามของความสุขวาอย่างไร 
(2) ทางวิธีท่ีดีท่ีสุดท่ีจะได้รับความสุขท่ีคุณใหความหมายนั้น 
(3) ใครมีความสุขใครสุขมากกว่าและใครสุขท่ีสุด 
(4) ส่ิงใดท่ี ทำใหไม่เกิดความสุข 
(5) นิยามความหมายของความสุขตางจากเมื ่อ 2-3 ทศวรรษก่อนหรือไม่ จากผล

การศึกษามีรายงานของนักวิจัยทางความสุขประเทศสหรัฐอเมริกาและแคนนาดาที่ใหความหมาย
ของคำวาความสุข (Reich and Diener, 2005)   

การมองทุกข์ให้สุขได้ จำเป็นต้องฝึกฝนเป็นคนที่ควบคุมอารมณ์ตัวเอง สามารถบริหาร
ตัวเองได้ ให้เป็นคนที่มีภูมิปัญญาด้านอารมณ์ คือ มีความฉลาดทางอารมณ์ มีความตระหนักรู้ใน
ตนเอง ร ู ้จ ักการจัดการตนเอง และสามารถบริหารความสัมพันธ ์กับผู ้อ ื ่นได้อย ่างดี เช่น  
ในชีวิตประจำวันของเราจะพบเจอปัญหาหรือส่ิงเร้ากระตุ้นทำให้เกิดความหงุดหงิด รำคาญ ต่ืนเต้น 
โกรธ เสียใจ ทุกข์ใจ เกิดมีอารมณ์ในทางลบ 

ดังนั้นส่ิงท่ีเรามาเริ่มฝึกฝนกัน ณ เบ้ืองต้น และมีการจดบันทึกว่าเรามีการพัฒนา 3 เทคนิค
สำคัญนี้อย่างไรบ้าง 

(1) การติดฉลากอารมณ์ตัวเอง Emotion Labeling ว่า ตอนนี้เรามีอารมณ์อะไร เมื่อ
เราติดฉลากอารมณ์แล้ว จะพบว่า ตัวเราเองก็จะหยุดแล้วกลับเข้าสำรวจตัวเองซึ่ง เรียกว่า “การมี
สติ”  



Buddhist Psychology Journal Vol. 7 No. 1 (March - June 2022)  

 

26 

(2) การเบี ่ยงเบนอารมณ์ความคิดไปที ่ร ่างกาย Move Emotional to Physical 
activity เช่นการสูดลมหายใจลึก ๆ ยาว ๆ จะทำให้ร่างกายได้ ออกซิเจนมากขึ้น อาการที่ตื่นเต้น 
หงุดหงิด เสียใจ โกรธ จะลดลง เปรียบเช่น เวลาเราต่ืนเต้นในการท่ีจะบรรยายในท่ีสาธารณะ ทุกคน
มักจะบอกว่า “ให้สูดลมหายใจลึก ๆ” หรือเวลาที่เรามีความทุกข์ โกรธ หงุดหงิด แล้วเราก็ไปออก
กำลังกาย ปลูกต้นไม้ เดินวาดภาพ เป็นต้นเราจะพบว่า อารมณ์ดังกล่าวได้เบาบางลง กำลังความมี
สติรู้ตัวก็เริ่มกลับมา ซึ่งในตามหลักวิทยาศาสตร์ของระบบการทำงานของร่างกาย สามารถอธิบายได้
ว่า เมื่อเรามีการออกกำลังกายเดิน หรือกิจกรรมท่ีลงฐานกายเรา เป็นการกระตุ้นการหล่ังสารโดปา
มิน และ เอ็นโดฟิน ท่ีเป็นสารแห่งความสุข จึงมีผลให้ความคิดลบ อารมณ์ลบลดลง  

(3) การให้ความรักเมตตาด้วยใจของผู้ให้อย่างไม่คาดหวัง Unconditional Love and 
kindness with หมายถึง การให้ความรักและปรารถนาดีต่อผู้อื่น สังคม สรรพสิ่ง อย่างไม่คาดหวัง 
ในเรื่องการตอบรับจะทำให้เรามีความสุขใจ ร่มเย็นใจ เห็นคุณค่าของการเกื้อกูลของสรรพสิ่งรวม
ท้ังตัวเราเองด้วย (พรรณทิพา ชเนศร์, 2563) 

 
สรุป 

ความทุกข์ในพระพุทธศาสนานั้น คือ ทุกขอริยสัจ ประกอบด้วย (1) ชาติ (2) ชรา (3) 
มรณะ (4) โสกะ  (5) ปริเทวะ (6) ทุกข์ (7)โทมนัส (8) อุปายาส (9) การประสบกับอารมณ์อัน
ไม่เป็นที่รักเป็นทุกข์ (10) ความพลัดพรากจากอารมณ์อันเป็นที่รักเป็นทุกข์ (11) การไม่ได้ส่ิงที่
ต ้องการเป็นทุกข์  ซึ ่งอ ุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกข์ และการแก้ท ุกข์ให้เก ิดความสุขใน
พระพุทธศาสนานั้น องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตรัสว่า มัชฌิมาปฏิปา เป็นวิธีการที่เป็น
สายกลางเพื่อความพ้นทุกข์ เป็นวิธีปฏิบัติให้คนเกิดความเห็นถูกเป็นเบื้องต้น รวมได้เป็น
หลักการ 3 ประการ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เมื่อปฏิบัติตามมรรค 8 ก็สามารถดับสาเหตุของ
ความทุกข์ได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข.(2545). คู่มือกิจกรรมเสริมสร้าง ความฉลาดทางอารมณ์เด็ก

อายุ 3-11 ปี. นนทบุรี: โรงพิมพ์ ร.ส.พ. นนทบุรี. 
พรรณทิพา ชเนศร์. (2563). พุทธจิตวิทยาประยุกต์กับคนยุค New Normal. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

ไรเตอร์โซล. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2547). ธรรมฉบับเรียนลัด. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
พระมหาวิเชียร สุธีโร. (2562). ความสุขในทัศนะของพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัย

ธรรมศึกษา สานักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, 4(1),43.  
วิชัย วงษ์ใหญ่. (2542). พลังการเรียนรู้ในกระบวนทัศน์ใหม่. นนทบุรี: S.R. PRINTING. 



วารสารพุทธจิตวิทยา วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

27 

วิทยา นาควัชระ. (2547). เพียงเปล่ียนวิธีคิด ชีวิตก็เปล่ียนไป. นิตยสารดิฉัน, 27(666), 87-88. 
อภิชัย มงคล และคณะ. (2544). การศึกษาดัชนีชีวิตสุขภาพจิตคนไทย. ขอนแก่น: โรงพิมพ์คลัง

นานาวิทยา. 
Dupuy. H.J..(1977). The general well-being schedule. In McDowell. & Clair Newell 

(Eds.). A. measuring health: A guide to rating scales and questionnaires. New 
York: Oxford university press.  

Reich J. and Diener E. (2004). The Road to Happiness: Five question for Happiness 
Researcher. Retrieved October 18. 2021. from http://www.psychology 
today.com/articles/index.php?term =pto-19940701 

Wood, S.E., Wood, E.G. (2000). The Essential World of Psychology. 3rd ed.. 
Massachusetts: Allyn & Bacon. 

 
 

 
 


