
หลักภาวนา 4 กบัการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ 
ของวัยรุ่นไทยในสังคมยุคดิจิทัล 

The four aspects of Self-Development (Bhavana 4)  
and Adolescent’s Buddhist Emotional Intelligence Development In 

Digital Age’s Society 
 

1พระครูปทุมภาวนาจารย์ วิ. และ 2เสริมศิริ อัครพุฒิพันธ์ 
Phrakru PatumBhavanaCharn Vi. and 2 Sermsiri Akaraputipun 

1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

2นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

Email: phrakrupatumbhavanacharn@gmail.com 
 

รับต้นฉบับ 10 พฤษภาคม 2562 วันที่เผยแพร่  30 มิถุนายน 2562 
 

บทคัดย่อ 
การพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพระพุทธศาสนาต้องพัฒนาแบบบูรณาการทั้งสาม

มิติไปด้วยกัน คือ พฤติกรรม จิตใจ และปัญญา มีความสอดคล้องกับแนวทางการพัฒนาตนเองตาม
หลักภาวนา 4 เป็นอย่างมาก เพราะว่าภาวนา 4 เป็นหลักประพฤติปฏิบัติสำหรับฝึกอบรม ขัดเกลา
และพัฒนาตนเองทั้งในส่วนของร่างกาย จิตใจ ปัญญา และ สังคม เพื่อให้ผู้ที่ฝึกดีแล้วสามารถใช้
ปัญญาพิจารณาเข้าใจความจริงด้วยการคิดตามหลักโยนิโสมนสิการ เป็นผู้ที่มีสภาพจิตที่ดีงาม จิตมี
สุขภาพดี สะอาดประกอบด้วยปัญญาและมีความสุข และมีพฤติกรรมเกื้อกูลและสร้างสรรค์ ผ่าน 
กาย วาจา รู้จักเสียสละช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ซึ่งกันและกัน ผู้ที่อบรมพัฒนาตนเองตามหลักภาวนา 
4 ดีแล้วย่อมส่งผลต่อการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ช่วยให้วัยรุ่นในสังคมดิจิทัลสามารถใช้ปัญญาในการ
รักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดีงาม และแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เกื้อกูลและสร้างสรรค์ได้ 

 

คำสำคัญ: ปรีชาเชิงอารมณ์ , วัยรุ่น 

 



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

130 

Abstract  
The integration of all three dimensions which are behavior, mind and wisdom 

in the Buddhist emotional intelligence development is very consistent with the four 
aspects of self-development (Bhavana 4). Due to  the four aspects of self-
development (Bhavana 4) is the main practice for training , polishing and self-
developing both physically, mentally, intellectually and socially so that those who 
well-practiced can able to understand the truth by wise consideration 
(Yonisomanasikàra). They will be those who have good spirit and good mental health, 
consisting of wisdom and happiness and have a supportive and creative behavior 
through the body and verbal. In addition, they also know the sacrifice, helping each 
other mutually. Those who train and develop themselves well according to the four 
aspects of self-development (Bhavana 4) would inevitably affect the Buddhist 
emotional intelligence development and help adolescents in digital age’s society to 
maintain and develop good mental conditions and also can be expressed with 
supportive and creative behavior by their wisdom. 
 
Keyword: Buddhist Emotional Intelligence Development, Adolescent 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 



                                             วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  

 

131 

บทนำ 
 เด็กยุคใหม่ที่เรียกว่าเด็ก Gen Z เป็นผู้ที่ที่เกิดตั้งแต่ 1997 - 2010 เป็นกลุ่มเด็กที่เกิด

มาท่ามกลางความเจริญของสื่อออนไลน์ แต่มีความน่าเป็นห่วงด้านการรู้คิด การควบคุมอารมณ์และ 
การแสดงพฤติกรรมที่ไม่สร้างสรรค์ รวมถึงการตอบสนองที่ไม่เหมาะสมต่อบรรทัดฐานทางสั งคม  
ทำให้เกิดผลกระทบทางลบก่อให้เกิดปัญหาต่างๆ ในสังคมมากขึ้น การอยู่ท่ามกลางเทคโนโลยีที่
สามารถสร้างประโยชน์และโทษได้ในเวลาเดียวกัน เช่น การใช้สื่อออนไลน์ในด้านลบมากกว่าด้าน
บวก การติดเฟซบุ๊ก ไลน์ หรือเกมออนไลน์ ชีวิตหมกมุ่นอยู่กับอินเทอร์เน็ต โทรศัพท์มือถื อหรือ
สมาร์ทโฟนและแท็บเล็ต มากกว่าจะเลือกใช้เวลาอยู่กับการเรียน การงานเพื่อพัฒนาตัวเอง หรือทำ
กิจกรรมที่เป็นประโยชน์ต่อสังคม (วิไลภรณ์ จิรวัฒนเศรษฐ์ , 2559) ส่งผลให้มุมมอง ทัศนคติ และ
พฤติกรรมของเด็กเบี่ยงเบนไปจากธรรมชาติตามพัฒนาการที่ควรจะเป็นของแต่ละช่วงวัย ทำให้เด็กมี
ปัญหาในการใช้ชีวิตร่วมกับผู้อื่นในสังคม ซึ่งนักจิตวิทยาส่วนใหญ่เชื่อว่าอารมณ์จะมีอิทธิพลหรือมี
พลังกระตุ้นต่อการแสดงพฤติกรรมมากกว่าสติปัญญา ทั้งนี้เพราะมนุษย์ทุกคนยังมีความโลภ ความ
โกรธ ความหลง ทำให้พฤติกรรมส่วนใหญ่เป็นไปตามความรู้สึกและอารมณ์เป็นพ้ืนฐาน   

ส่วนในทางพระพุทธศาสนาเรียกพฤติกรรมว่ากรรม หมายถึง การกระทำที่ประกอบดว้ย
เจตนากล่าวคือ ทำด้วยความจงใจหรือจงใจทำ ดังพุทธพจน์ที่มาในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกา  
ฉักกนิบาต ความว่า “เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระทำกรรมด้วยกาย วาจา 
ใจ”(องฺ. ฉกฺก. (ไทย) 22/63/577) 

เมื่อจำแนกกรรมตามคุณภาพสามารถจำแนกได้ 2 ประการ คือ อกุศลกรรม หมายถึง  
กรรมที่เป็นอกุศลหรือกรรมชั่ว และกุศลกรรม หมายถึง กรรมที่เป็นกุศลหรือกรรมดี ถ้าหากจำแนก
กรรมตามทวารหรือทางที่ใช้กระทำกรรมสามารถจำแนกได้ 3 ประการคือ กายกรรม หมายถึง การ
กระทำทางกาย วจีกรรม หมายถึง การกระทำทางวาจา และ มโนกรรม หมายถึง การกระทำทางใจ  
หากจำแนกกรรมตามทางที ่พาไปเกิดในสุคติหรือทุคติได้ สามารถจำแนกออกเป็น 2 ทาง คือ  
(1) กุศลกรรมบถ 10 หมายถึง ทางแห่งกรรมดี ทางทำดี ทางแห่งกรรมที่เป็นกุศล กรรมดีอันเป็นทาง
นำไปสู่ความสุขความเจริญหรือสุคติ มี 10 ประการ คือ กายสุจริต 3 วจีสุจริต 4 และ มโนสุจริต 3 
อธิบายโดยสังเขป คือ กายสุจริต 3 ได้แก่ เว้นจากทำลายชีวิต เว้นจากถือเอาของที่เขามิได้ให้ และ
เว้นจากประพฤติผิดในกาม วจีสุจริต 4 ได้แก่ เว้นจากพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ และ พูดเพ้อ
เจ้อ มโนสุจริต 3 ได้แก่ ไม่โลภอยากได้ของเขา ไม่พยาบาทปองร้ายเขา และเห็นชอบตามคลองธรรม 
(2) อกุศลกรรมบถ 10 หมายถึง ทางแห่งกรรมชั่ว ทางแห่งกรรมที่เป็นอกุศล กรรมชั่วอันเป็นทาง



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

132 

นำไปสู่ทุคติ มี 10 ประการ คือ กายทุจริต 3 วจีทุจริต 4 และมโนทุจริต 3 ซึ่งมีลักษณะตรงกันข้าม
กับกุศลกรรมบถ 10   

จะเห็นว่าพุทธศาสนาสอนเน้นให้บุคคลละเว้นจากการทำความชั่วทั้งปวงแล้วให้ทำแต่  
สิ่งที่เป็นบุญเป็นกุศลพร้อมกับการรักษาจิตใจให้ผ่องใสอยู่ตลอดเวลา โดยสอนให้บุคคลปฏิบัติตน  
ตามหลักไตรสิกขาคือ ศีล  สมาธิและปัญญา ซึ่งครอบคลุมความประพฤติของบุคคลทั้งสามมิติ  
คือ พฤติกรรม จิตใจ และปัญญา มีความสอดคล้องกับปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนาซึ่งเป็น
ความสามารถของบุคคลที่จะใช้ปัญญาในการรักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดีงามหลังจากรับรู้สิ่งใดแล้ว
และแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เกื้อกูลและสร้างสรรค์ได้ ปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนามีลักษณะ
ครอบคลุมการกระทำของบุคคลในสามส่วนคือ พฤติกรรม จิตใจและปัญญา เช่นเดียวกันกับ  
หลักไตรสิกขา ดังนั้นการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ของเด็ก Gen Z ในสังคมดิจิทัลจะช่วยลดผลกระทบ
ทางลบที่ก่อให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ในสังคมมากขึ้นได้  

 

ความหมายของปรีชาเชิงอารมณ์ 
คำว่า Emotlonal lntelligence (EI) หรือ EmotlonaI Quotlent (EQ) ในประเทศไทย  

มีศัพท์บัญญัติที่นิยมใช้กันหลายคำด้วยกันเช่น สติอารมณ์ เชาวน์อารมณ์ ความฉลาดทางอารมณ์  
อัจฉริยะทางอารมณ์  ปัญญาทางอารมณ์ นอกจากนั้นยังพบว่า ยังมีนักวิชาการที่ ได้ให้ความหมาย
และคำอธิบายคำว่า Emotlonal lntelligence ไว้มากมาย สำหรับคำว่า “ปรีชาเชิงอารมณ์” 
เป็นศัพท์ที่พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กำหนดขึ้นเพื่องานวิจัยเรื่อง การสร้างและพัฒนามาตรา
วัดปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธศาสนาสำหรับวัยรุ่นไทย (ผจงจิต อินทสุวรรณ และคณะ,2554) คำ
ว่าปรีชาเชิงอารมณ์ มีความหมายและคำอธิบาย สองแนวคิด คือ แนวคิดตะวันตกและแนวคิด
ตะวันออก ดังนี้คือ 

1. ปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวคิดตะวันตก 
ปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวคิดตะวันตกแบ่งเป็น 2 กลุ่ม (ผจงจิต อินทสุวรรณ และคณะ

,2554) คือ ปรีชาเชิงอารมณ์ที่เป็นความสามารถทางสมอง (Emotional intelligence as mental 
ability) ซึ่งแนวคิดนี้จะเน้นว่า สติปัญญาเป็นกระบวนการและผลประโยชน์ที่ได้รับจากอารมณ์ โดย
ปรีชาเชิงอารมณ์ประกอบด้วยสมรรถนะ ทักษะและความสามารถทางสมอง (เมเยอร์และสโลเวย์ 
Mayer & Salovey,1997: 3-31) ได้เสนอมุมมองปรีชาเชิงอารมณ์ว่าเป็นการทำงานระหว่างระบบ
การรู้คิดและแสดงออกอารมณ์ได้อย่างถูกต้อง สามารถสร้างอารมณ์ที่เอื้อต่อการคิด สามารถเข้าใจ



                                             วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  

 

133 

อารมณ์และมีความรู้ทางอารมณ์ ตลอดจนสามารถควบคุมอารมณ์เพ่ือส่งเสริมการเติบโตทางอารมณ์
และสติป ัญญา  ส ่วนปร ีชาเช ิงอารมณ์ในฐานเป็นบุคลิกภาพ (Emotional intelligence as 
personality ) มองว่าปรีชาเชิงอารมณ์เป็นคุณลักษณะและความสามารถที่ได้มาจากลักษณะทาง
บุคลิกภาพชุดหนึ่ง เช่นแนวคิดของ Goleman (1998) ได้นิยามปรีชาเชิงอารมณ์ไว้อย่างชัดเจนว่า 
เป็นความสามารถในการตระหนักรู้ถึงความรู้สึกของตนเองและความรู้สึกของผู้อื่น สามารถบริหาร
จัดการอารมณ์ของตนเพื่อเป็นแรงจูงใจและสามารถสร้างสัมพันธภาพกับผู ้อื ่นได้อย่างประสบ
ความสำเร็จ 

สำหรับในประเทศไทยนั้นกรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข (2543) ได้นิยามความ
ฉลาดทางอารมณ์หรือปรีชาเชิงอารมณ์ โดยอาศัยกรอบแนวคิดของ Bar-on (1992), Mayer & 
Salovey (1997) และ Goleman (1998) ว่า ความฉลาดทางอารมณ์เป็นความสามารถทางอารมณ์
ในการดำเนินชีวิตร่วมกับผู้อื่นอย่างสร้างสรรค์และมีความสุขโดยมีองค์ประกอบของความฉลาดทาง
อารมณ์ 3 ด้านคือ (1) ด้านดี เป็นความสามารถในการควบคุมอารมณ์และความต้องการของตนเอง 
รู้จักเห็นใจผู้อื่นและมีความรับผิดชอบต่อส่วนรวม (2) ด้านเก่ง เป็นความสามารถในการรู้จักตนเอง 
มีแรงจูงใจ ตัดสินใจ แก้ปัญหา และแสดงออกอย่างมีประสิทธิภาพรวมทั้งมีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน 
(3) ด้านสุข ความสามารถในการดำเนินชีวิตอย่างเป็นสุข ได้แก่ความภูมิใจในตนเอง เชื่อมั่นในตนเอง 
เห็นคุณค่าในตนเอง มองโลกในแง่ดี การพึงพอใจในชีวิต และมีความสงบสุขทางใจ 

จากการประมวลแนวคิดของนักวิชาการทั้งภายนอกและภายในประเทศ พอจะสรุปได้ว่า 
“ปรีชาเชิงอารมณ์” หมายถึง ความสามารถในการตระหนักรู้อารมณ์ของตนเอง เข้าใจอารมณ์ของ
ตนเอง สามารถแยกแยะวิเคราะห์อารมณ์ของตนเอง เพื่อดำเนินการจัดการกับอารมณ์ของตนเอง 
แล้วก็แสดงออกทางการกระทำได้อย่างเหมาะสม รวมถึงสามารถที่จะทำความเข้าใจและรับรู้อารมณ์
ของผู้อื่น พร้อมทั้งมีสัมพันธภาพที่ดีกับบุคคลอ่ืนได้ 

2. ปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนา 
2.1 ความหมายของปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธศาสนา 
คำว่า “ปรีชาเชิงอารมณ์” เป็นศัพท์ที่พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้บัญญัติขึ้นสำหรับ

งานวิจัยเรื่อง การสร้างและพัฒนามาตราวัดปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธศาสนาสำหรับวัยรุ่นไทย 
(ผจงจิต อินทสุวรรณ และคณะ , 2545) ส่วนพจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์ ได้ให้
ความหมายของคำว่า “ปรีชา” หมายถึง ความรอบรู้ ความหยั่งรู้ ความกำหนดรู้ (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต),2557: 222 ) และคำว่า “อารมณ์” หมายถึง เครื่องยึดหน่วงของจิตต์ สิ่งที่จติต์



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

134 

ยึดหน่วง สิ่งที่ถูกรู้หรือถูกรับรู้ ได้แก่อายตนะภายนอก 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะและ
ธรรมารมณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557: 222 )  

ดังนั้นเมื่อรวมเป็น “ปรีชาเชิงอารมณ์” จึงหมายถึงการมีปัญญาที่สามารถรอบรู้ หยั่งรู้
และกำหนดรู้ ความรู้สึก ความคิดอันเป็นเครื่องยึดหน่วงของจิต ที่สามารถเปลี่ยนแปลงไปได้เรื่อย ๆ 
ตามสิ่งที่จิตรับรู้จากอายตนะภายนอก 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะและธรรมารมณ์ ผ่านทาง
อายาตนะภายในทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายสัมผัสและจิตตามลำดับ ถ้าใครมีปรีชาเชิงอารมณ์สูง
เท่าไหร่โอกาสที่จะเป็นคนที่คิดพูดทำ ตามอารมณ์ความรู้สึกโดยไม่คำนึงถึงเหตุผลความถูกต้องก็จะ
ยิ่งน้อยลงเท่านั้น  

พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต)  ได้อธิบายว่า ปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนา 
หมายถึงการใช้ปัญญากำกับการแสดงอารมณ์ที่ออกมาให้มีเหตุผล เป็นการแสดงอารมณ์ความรู้สึก
ออกมาในแต่ละสถานการณ์โดยถือว่าอารมณ์หรือความรู้สึกนั้นเป็นพลังให้เกิดพฤติกรรม ซึ่งถ้าพลัง
ขาดปัญญากำกับก็จะเป็นพลังตาบอด (ID ตามแนวจิตวิเคราะห์) ปัญญาจึงเป็นตัวที่จะมากำกับชวีิต
ของเราให้การแสดงออกเป็นไปในทางที่ถูกต้อง ซึ่งถ้าพิจารณาในความหมายนี้ ทั้งความสามารถทาง
เชาว์ปัญญาและปรีชาเชิงอารมณ์มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกัน (พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต , 
2542) 

ผจงจิต อินทสุวรรณ และคณะ (2542) ได้ให้ความหมายของคำว่าปรีชาเชิงอารมณ์แนว
พุทธศาสนาว่าหมายถึง ความสามารถของบุคคลที่จะใช้ปัญญาในการรักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดี
งามหลังจากรับรู้สิ ่งใดแล้วและแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เกื ้อกูลและสร้างสรรค์ ประกอบด้วย  
(1) การใช้ปัญญา (การรู้-คิด-เข้าใจ) หมายถึงการคิดพิจารณาให้เข้าใจความจริงและคุณค่าที่จะใช้ให้
เป็นประโยชน์ด้วยการคิดตามหลักพุทธธรรมหรือโยนิโสมนสิการ ซึ่งมีลักษณะสำคัญดังนี้คือ คิด
ฉลาด คิดถูกทาง คิดอย่างมีเหตุมีผลและการคิดเร้ากุศล (2) สภาพจิตที่ดีงาม หมายถึง สภาวะที่
เกิดขึ ้นในจิตใจ โดยทำให้จิตมีสุขภาพดี สะอาดประกอบด้วยปัญญาและมีความสุข และ ( 3) 
พฤติกรรมเกื้อกูลและสร้างสรรค์ หมายถึง การกระทำทางกาย วาจา ที่ไม่เบียดเบียนผู้อื ่น การ
เสียสละช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่ซึ่งกันและกันอันเป็นประโยชน์ต่อสังคมและสภาพแวดล้อม  

แม่ชีสุดา โรจนอุทัย  ได้ให้ความหมาย เชาวน์อารมณ์ หมายถึง ความสามารถของบุคคล
ในการมีปัญญา มีสติ ตระหนักรู้อารมณ์ ความรู้สึก นึกคิดภายในตนที่สามารถจัดการ ควบคุมอารมณ์
ตนเองและผู้อื่น อีกทั้ง การมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น ตลอดจนสามารถรอคอยการตอบสนองความ
ต้องการของตนเองได้ อย่างเหมาะสม ถูกกาลเทศะ สามารถให้กำลังใจตนเองในการที่จะเผชิญกับ



                                             วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  

 

135 

ความขัดแย้งได้อย่างไม่รู้สึก คับข้องใจ อีกท้ังสามารถขจัดความเครียดและมีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์
สิ่งดีงาม มองโลกในแง่ดี สามารถทำงานร่วมกับผู้อื่นได้อย่างมีความสุข ประสบความสำเร็จในการ
งานของตน ตลอดจนประสบ ความสำเร็จในชีวิต (แม่ชีสุดา โรจนอุทัย, 2559: 22) 

ดังนั้นปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธศาสนา หมายถึง ความสามารถของบุคคลที่จะใช้
ปัญญาในการรักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดีงามหลังจากรับรู้สิ่งใดแล้วและแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่
เกื ้อกูลและสร้างสรรค์กล่าวคือ (1) การใช้ปัญญา(การรู้-คิด-เข้าใจ) เป็นการคิดพิจารณาให้เข้า
ใจความจริงและคุณค่าที่จะใช้ให้เป็นประโยชน์ด้วยการคิดตามหลักพุทธธรรมหรือโยนิโสมนสิการซึ่ง
มีลักษณะสำคัญดังนี้คือ คิดฉลาด คิดถูกทาง คิดอย่างมีเหตุมีผลและการคิดเร้ากุศล (2) สภาพจิตที่ดี
งามเป็น สภาวะที่เกิดขึ้นในจิตใจโดยทำให้จิตมีสุขภาพดี สะอาดประกอบด้วยปัญญาและมีความสุข 
(3) พฤติกรรมเกื้อกูลและสร้างสรรค์ เป็นารกระทำทางกาย วาจา ที่ไม่เบียดเบียนผู้อื่น การเสียสละ
ช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ซึ่งกันและกันอันเป็นประโยชน์ต่อสังคมและสภาพแวดล้อม   

3. แนวทางการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ 
ปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนาเป็นความสามารถของบุคคลที่จะใช้ปัญญาในการรักษา

และพัฒนาสภาพจิตที ่ดีงามหลังจากรับรู ้สิ ่งใดแล้วและแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เกื ้อกูลและ
สร้างสรรค์ได้ ดังนั้นในการพัฒนามนุษย์ตามแนวทางพระพุทธศาสนาโดยอาศัยการพัฒนาปรีชาเชิง
อารมณ์ตามแนวพุทธศาสนาจำเป็นจะต้องพัฒนาให้ครบองค์ประกอบสามประการซึ่งบูรณาการกัน 
หรือเป็นปัจจัยช่วยเหลือประสานต่อกันและกันคือ พฤติกรรม จิตใจและปัญญา ซึ่งตรงกับหลักคำ
สอนสำคัญของพุทธศาสนา เรื่องไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิและปัญญา    

การพัฒนาพฤติกรรม (ศีล) การแสดงออกของคนทั่วไปไม่ว่าจะเป็นด้านกายหรือวาจาใน
ขั้นต้นสามารถควบคุมหรือพัฒนาได้โดยใช้ระเบียบวินัยหรือประเพณีวัฒนธรรม ซึ่งจะทำให้เกิด
พฤติกรรมที่เคยชินที่ดี เช่น การเข้าคิวซื้อของ การพูดขอบคุณ การไม่แสดงออกซึ่งอารมณ์มากไป
การไม่พูดก้าวร้าว เป็นต้น อย่างไรก็ดีการฝึกให้ทำตามระเบียบวินัยอย่างเดียวอาจเกิดความเก็บกดได้
จึงต้องมีการพัฒนาจิตใจและปัญญาควบคู่ไปด้วย(สมาธิและปัญญา) การพัฒนาจิตใจเพื่อให้จิตมี
คุณสมบัติที่ดี คือ การพัฒนาอารมณ์หรือสภาพจิตฝ่ายดีเช่น ความเมตตากรุณา เป็นต้น ซึ่งเรียกว่า
คุณธรรมและพัฒนาสภาพจิตที่เป็นกลางเช่น ความเพียร การคิด เป็นต้น นี่เ รียกว่าสมรรถภาพของ
จิต ซึ่งจะทำให้เกิดความสุขใจ ความพอใจ เป็นต้น ซึ่งประการหลังคือสุขภาพจิต เช่น เมื่อเด็กได้
ช่วยเหลือคนตาบอดข้ามถนนแล้วเขามีความสุขใจ ปลาบปลื้มใจในการทำความดี ความรู้สึกนี้จะ
หนุนนำให้เขาทำความดีอีกในโอกาสหน้า โดยรวมการพัฒนาจิตใจมุ ่งหมายเพ่ือให้มีคุณธรรม 



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

136 

สมรรถภาพจิตและสุขภาพจิต และนอกจากนั้นก็คือการพัฒนาปัญญา(การรู้ถูกต้องตามความเป็น
จริง)เช่น การคิดไตร่ตรองเพื่อให้เข้าใจเหตุผลของการกระทำหรือสิ่งต่าง  ๆ ที่เกิดขึ้น มีความเห็น
ถูกต้องเช่น เห็นว่าการพูดปดการแสดงวาจาก้าวร้าวเป็นสิ่งไม่ดี การขโมยของผู้อื ่นจะทำให้เขา
เดือดร้อน เป็นต้น (ผจงจิต อินทสุวรรณ, 2545) 

ส่วนพระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโตม, 2552) ได้กล่าวถึงแนวทางการพัฒนาปรีชาเชิง
อารมณ์ไว้ว่า “ในการพัฒนาอารมณ์ก็จะใช้หลักของมัชฌิมาปฏิปทาเพื่อมุ่งพัฒนาเจตสิกฝ่ายแล้วไป
ลดพลังหรือกำจัดอกุศลเจตสิกฝ่ายชั่ว เช่นใช้ความเมตตามากำกับความโกรธแต่ในที่สุดก็ต้องขุดราก
ถอนโคนความโกรธไปจากจิต ปลูกฝังความรักความสงสารเข้าไปแทนที่ เรียกว่าชำระจิตใจให้ผ่องใส 
เป็นสภาพจิตที่พ้นจากพลังตาบอด โดยเรียกสภาพนั้นว่าวิมุติหรือความหลุดพ้น ก็คือความอิสระ
หมายถึง อิสระจากแรงกระทำทั้งกุศลและอกุศล จิตจะมีแต่ปัญญาบริสุทธิ์ รู้ว่าอะไรควรทำไม่ควรทำ 
กระบวนการ พัฒนาตนเองในเรื่องของการแสดงออกทางอารมณ์นั้นมี 2 วิธีด้วยกันคือ สมถกรรม
ฐาน และวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งเป็นวิธีการพัฒนาปัญญาโดยตรง เริ่มต้นด้วยสติปัฏฐานเป็นการฝึกให้
มีสติ เมื่อมีสติทำให้รู้จักตนเอง ตรวจสอบตนเอง ควบคุมตนเอง แล้วก็สามารถที่จะพัฒนาคุณสมบตัิ
ของจิตที่เป็นฝ่ายกุศลออกมาปฏิบัติการได้อย่างเหมาะสมในสถานการณ์ต่าง  ๆ เมื่อมีสติทำให้เกิด
ความรู้ในการจัดการกับตัวเองคือปัญญาสามารถเลือกตัดสินใจเลือกปฏิบัติการได้อย่างเหมาะสม สติ
และปัญญาจะเป็นตัวกำกับควบคุมสิ่งที่เรียกว่าอารมณ์ทั้งฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดี ทั้งฝ่ายกุศลและอกุศล
ให้อยู่ในภาวะที่พอดี” (พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตโต, 2552) ที่มาที่สำคัญของปัญญาเกิดจาก
การพิจารณาไตร่ตรองหรือเรียกว่าโยนิโสมนสิการ การรู้และเข้าใจความเป็นจริง (รู้ถูกเข้าใจถูก ) 
จะทำให้เข้าใจชีวิตของตนเองและของผู้อื่น สภาพจิตจะเป็นสุขและเป็นอิสระจากกิเลส  ซึ่งต่อมา 
พระมหาสมเกียรติ รตนปัญโญ ได้ศึกษาผลของการฝึกสำรวมสติและการฝึกคิดแบบโยนิโสมนสิการที่
มีต่อปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนาของนักเรียนระดับมัธยมศึกษาปีที่ 4 โรงเรียนศรีอยุธยา ในพระ
อุปถัมภ์ฯ จำนวน 32 คน พบว่า นักเรียนกลุ่มที่ได้รับการฝึกสำรวมสติและการฝึกคิดแบบโยนิโส
มนสิการมีระดับปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนาสูงกว่าก่อนได้รับการฝึกและสูงกว่ากลุ่มที่ไม่ได้รับ
การฝึกอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 (พระมหาสมเกียรติ รัตนปัญญา, 2553)  

ดังนั้นในการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพระพุทธศาสนาต้องพัฒนาแบบบูรณาการ 
ทั้งสามมิติไปด้วยกัน คือ พฤติกรรม จิตใจ และปัญญา มีความสอดคล้องกับแนวทางการพัฒนา
ตนเองตามหลักภาวนา 4 เป็นอย่างมาก เพราะว่าภาวนา 4 เป็นหลักประพฤติปฏิบัติสำหรับฝึกอบรม 
ขัดเกลาและพัฒนาตนเองทั้งในส่วนของร่างกาย จิตใจ ปัญญา และ สังคม  



                                             วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  

 

137 

หลักภาวนา 4 กับการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ของวัยรุ่นไทยในสังคมดิจิทัล 
ดังที่ได้กล่าวมาข้างต้นว่าปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธศาสนา เป็นความสามารถของ

บุคคลที่จะใช้ปัญญาในการรักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดีงามหลังจากรับรู้สิ่งใดแล้ว และแสดงออก
ด้วยพฤติกรรมที่เกื้อกูลและสร้างสรรค์ ดังนั้นการนำหลักภาวนา 4 มาใช้เป็นแนวทางในการการ
พัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ของวัยรุ่นไทยในสังคมดิจิทัลจึงมีความน่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง ดังผลงานวิจัยได้
นำหลักภาวนา 4 ไปประยุกต์ใช้พัฒนาเชาวน์อารมณ์และปรับพฤติกรรมการใช้สื่อสังคมออนไลน์ใน
ยุคดิจิทัลสำหรับเยาวชน เช่น งานวิจัยของแม่ชีสุดา โรจนอุทัย (2559)  พบว่า การพัฒนาเชาวน์
อารมณ์ด้วยการ “รู้กระทบ รู้เท่าทัน รู้สร้างสรรรค์สิ่งดีงาม” ทำ ให้เกิดการ “กระชับ ฉับไว อยู่ในใจ 
และเป็นตัวของตัวเอง” นำไปใช้ได้จริงในชีวิตประจำวัน สอดคล้องกับงานวิจัยของ (กมลาศ ภูวชนาธิ
พงศ์, 2561: 40-55) และคณะที่พบว่า เยาวชนวัยรุ่นสามารถเข้าใจมโนทัศน์แห่งตน รู้จักตัวตนของ
ตัวเอง มีความภาคภูมิใจใน ตนเอง และมีพฤติกรรมการใช้สื่อสังคมออนไลน์ในทางที่เหมาะสมและ
สร้างสรรค์ ผ่านการการทำโครงงานคุณธรรม ทั้งนี้ก็เพราะว่าภาวนา 4 เป็นหลักประพฤติปฏิบัติ
สำหรับฝึกอบรม ขัดเกลา และพัฒนาตนเอง ทั ้งในส่วนของร่างกาย จิตใจ ปัญญา และ สังคม 
ถึงแม้ว่าเป้าหมายสูงสุดของการพัฒนาตนเองตามหลักภาวนา 4 จะเป็นเป้าหมายในขั้น โลกุตรวิสัย 

คือ การบรรลุธรรมขั้นสูงสุด คือ อรหัตตผล หรือ พระนิพพานก็ตาม แต่ในความเป็นจริง
เมื่อผู้ปฏิบัติยังไม่สามารถไปถึงเป้าหมายสูงสุดได้ก็สามารถนำหลักภาวนา 4 มาพัฒนาตนเองใน
ระดับโลกียวิสัย กล่าวคือ สามารถช่วยพัฒนาพฤติกรรมเชิงจริยธรรมของบุคคลให้เจริญงอกงามขึ้น
ได้ โดยการอบรมให้ตนเป็นคนดี มีคุณธรรมและศีลธรรม ทำในสิ่งที่มีประโยชน์กับตนเอง ครอบครัว 
และสังคมรอบข้าง กล่าวคือ    

1. กายภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนากาย หรือ อินทรีย์ 5 ประกอบด้วย ตา หู จมูก ลิน้ 
กายสัมผัส ให้มีสติรู้เท่าทันในทุกขณะเวลา มีความสำรวมระวังในอินทรีย์ 5  สามารถแสดงพฤติกรรม
เช ิงสร ้างสรรค ์ผ ่านทางกาย วาจา ของตนเอง ขณะ ก ิน ด ู  อย ู ่  ฟ ัง เด ิน ย ืน น ั ่ ง นอน  
ผู้ปฏิบัติสามารถฝึกอบรมพัฒนากายได้ด้วยการกำหนดสติในอิริยาบถต่าง ๆ และการกำหนดสติ
พิจารณาร่างกายว่าเป็นสิ่งของปฏิกูลไม่ควรยึดมั่นถือมั่น ตามหลักการฝึกกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
ดังนั้นกายภาวนา  จึงเป็นหลักปฏิบัติเพื่อพัฒนาความประพฤติหรือพฤติกรรมภายนอกที่แสดงออก
ทางกาย และ วาจา ให้ดูงดงาม สำรวม เรียบร้อย รู้จักเลี้ยงชีวิตอย่างพอเพียง มีความฉลาดในการ
กินอยู่ เลือกใช้ เลือกเสพบริโภคปัจจัย 4 ให้พอดีที่จะได้ผลตรงเต็มตามคุณค่าที่แท้จริง ไม่ลุ่มหลงมัว
เมาประมาท  ขาดสติ รู้จักยับยั้งชั่งใจ สามารถแยกแยะว่าสิ่งไหนจำเป็นสิ่งไหนฟุ่มเฟือย สิ่งนั้นมี
คุณค่าแท้ หรือคุณค่าเทียมอย่างไรบ้าง  



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

138 

2. ศีลภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนาศีล กล่าวคือ การอบรมพัฒนาเพื่อให้เป็นผู ้ที่  
มีพฤติกรรมที่ดีงาม ตั้งอยู่ในวินัย มีความสัมพันธ์ที ่ดีกับเพื ่อนมนุษย์ อยู่ร่วมกับผู้อื ่นได้ด้วยดี  
ด้วยการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ประกอบอาชีพสุจริต ไม่ใช้กายวาจาและอาชีพในทางที่เบียดเบียน  
หรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น แต่ใช้เพื่อเป็นเครื่องพัฒนาชีวิตของตน การพัฒนาศีลในบุคคลนั้น  
มีการปฏิบัติได้สามระดับทั ้งในส่วนของศีลสำหรับฆราวาสและศีลสำหรับบรรพชิต กล่าวคือ  
จูฬศีล ได้แก่ ศีล 5 มัชฌิมศีล ได้แก่ ศีล 8 หรืออุโบสถศีลของฆราวาส และศีล 10 ของสามเณร  ส่วน
มหาศีลเป็นศีลของภิกษุและภิกษุณี ความไม่ล่วงละเมิดทางกาย ทางวาจา และศีลสังวร เรียกว่า
ความสมบูรณ์แห่งศีล ดังนั ้น หลักศีลภาวนาช่วยให้ผู ้ปฏิบัติเป็นผู ้ที ่มีความสำรวมระมัดระวัง  
ในการแสดงออกทาง กาย และวาจา โดยงดเว้นจากการแสดงพฤติกรรมที่ล่วงละเมิด เบียดเบียน 

ทำลายผู้อ่ืนให้เสียหาย มีจิตสำนึกท่ีดีงาม สามารถแยกแยะได้ว่าสิ่งใดควรทำสิ่งใดไม่ควร
ทำ โดยคำนึงถึงประโยชน์และโทษที่จะเกิดขึ้นจากการกระทำของตน ทั้งต่อตัวเอง ผู้อื ่น สังคม
ส่วนรวม และสิ่งแวดล้อมรอบตัว เลือกประกอบอาชีพที่สุจริต สร้างสรรค์ดีงาม ไม่ทุจริต ฝ่าฝืน
กฎหมาย เป็นผู้ที่มีระเบียบวินัยในตนเอง มีระเบียบวินัยในการใช้ชีวิต มีกาย วาจา และใจ ที่บริสุทธิ์
ปราศจากอกุศลธรรมอันเป็นเหตุให้จิตใจเศร้าหมอง  

จะเห็นว่าผู้ที ่อบรมพัฒนาตนเองตามหลักกายภาวนาและศีลภาวนาดีแล้วย่อมส่งผล
โดยตรงต่อการพัฒนาพฤติกรรมเชิงจริยธรรมในส่วนของพฤติกรรมภายนอก คือ การแสดงออกทาง
กาย วาจา ด้วยความสำรวมระวัง เป็นอยู่อย่างมีสติ งดเว้นจากการทำบาปทั้งปวง ประพฤติตนเป็น
ประโยชน์ต่อสังคม  

3. จ ิตตภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนาจิตใจ กล่าวคือ การฝึกอบรมพัฒนาจิต  
โดยการฝึกกำหนดสติตั้งมั่น แน่วแน่ พิจารณาเห็นจิตในจิตตามหลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน เพ่ือให้
จิตให้น้อมไปสู่กุศลจิต ส่งผลให้ผู้ปฏิบัติสมบูรณ์ด้วยคุณภาพจิต กล่าวคือ เป็นจิตที่ประกอบด้วย
คุณธรรม จริยธรรม ความดีงาม กุศลธรรมที่จะเจริญงอกงามภายในจิตใจของผู้ที่ฝึกจิตสม่ำเสมอ  
คือสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนา เมื่อหลักธรรม 2 ประการดังกล่าวเจริญภายในจิตใจย่อมส่งผลให้ 
ผู้ปฏิบัติสมบูรณ์ด้วยสุขภาพจิต กล่าวคือ เป็นผู้ที่มีจิตใจเข้มแข็ง หนักแน่น มั่นคง เยือกเย็น เอิบอ่ิม 
ร่าเริง เบิกบาน สดชื่น ผ่องใส สงบ เป็นสุข ตื่นอยู่เสมอ มีความม่ันคงทางอารมณ์และมีภูมิคุ้มกันโรค
ทางจิต ไม่หวั่นไหวต่อภัยที่มาคุกคาม และที่สำคัญคือช่วยส่งเสริมสนับสนุนให้ผู ้ปฏิบัติสามารถ 
ชำระจิตให้บริสุทธิ์จากนิวรณ์ 5 และอกุศลธรรมทั้งหลายที่มาขัดขวางหรือสร้างปัญหาอุปสรรค
ในขณะปฏิบัติ ทั้ง ราคะ โทสะ โมหะ ความหดหู่ ความฟุ้งซ่าน เป็นต้น จนกระทั่งสามารถบรรลุ
จุดหมายสูงสุดในการพัฒนาตนเองคือการบรรลุธรรมขั้นสูงคืออรหัตตผลได้   



                                             วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  

 

139 

4. ปัญญาภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนาปัญญา กล่าวคือ การฝึกอบรมเจริญปัญญา 
เสริมสร้างความรู้ความคิดความเข้าใจ ให้รู้จักคิด รู้จักพิจารณา รู้จักวินิจฉัย รู้จักแก้ปัญหา และรู้จัก
จัดทำดำเนินการต่างๆ ด้วยปัญญาบริสุทธิ์  ซึ่งมองดูรู้เข้าใจเหตุปัจจัย มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความ
เป็นจริงหรือตามท่ีมันเป็น ปราศจากอคติและแรงจูงใจแอบแฝง ปัญญาแบ่งออกเป็น 3 ประเภท ตาม
บ่อเกิดของความรู้ คือ จินตามยปัญญา สุตมยปัญญา และภาวนามยปัญญา อธิบายได้ว่า หลักปัญญา
ภาวนาช่วยให้ผู้ปฏิบัติถึงพร้อมด้วยความรู้ในหลักการวิธีการที่เป็นภาคทฤษฎีและเข้าใจอย่างถ่องแท้
ถึงวิธีการที่ถูกต้องในภาคปฏิบัติ เป็นผู้ประกอบด้วยปัญญารู้คิดเท่าทันสิ่งทั้งหลายที่เข้ามาด้วยตนเอง
โดยไม่พ่ึงพาผู้อ่ืน เรียกว่า จินตามยปัญญา เป็นผู้ประกอบด้วยปัญญารู้คิดเท่าทันสิ่งทั้งหลายที่เข้ามา
ทางการรับฟังจากบัณฑิตผู้มีความรู้ผู้มีปัญญา เรียกว่า สุตมยปัญญา ผู้ที่อบรมพัฒนาตนเองตามหลัก
ปัญญาภาวนาดีแล้ว ย่อมได้รับคุณค่าสูงสุด คือ เป็นผู้ที่มีความเจริญงอกงามในการปฏิบัติธรรม มีการ
พัฒนาตนเอง จนกระท่ังเกิดปัญญาอันมาจากการภาวนา (ภาวนามยปัญญา) ซึ่งเป็นปัญญาที่เกิดจาก
การปฏิบัติบำเพ็ญ ทำให้เป็นให้มีขึ้นได้จริงด้วยการลงมือทำกับประสบการณ์ตรง เป็นปัญญาที่ต่อ
ยอดจากสุตมยปัญญาและจินตามยปัญญา โดยอาศัยปัญญาสองอย่างแรกแล้วพัฒนาต่อไปด้วยการ
มนสิการที่ตัวสภาวะจนเกิดเป็นปัญญาอันบริสุทธิ์ สามารถรู้จักคิด รู้จักพิจารณา รู้จักวินิจฉัย รู้จัก
แก้ปัญหา และรู้จักมองดูรู้เข้าใจเหตุปัจจัย มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงหรือตามที่มันเป็น 
จนรู้เข้าใจหยั่งเห็นความจริงของธรรมชาติ เป็นอยู่ด้วยความรู้เท่าทัน เห็นแจ้งโลกและชีวิตตาม
สภาวะ บรรลุถึงความบริสุทธิ์ มีจิตใจเป็นอิสระหลุดพ้นจากกิเลสโดยสิ้นเชิง บรรลุธรรมขั้นสูงสุดคือ
อรหัตตผล  

ดังนั้นการอบรมพัฒนาตนเองตามหลักจิตตภาวนาและปัญญาภาวนาดีแล้วย่อมส่งผล
โดยตรงต่อการพัฒนาปรีชาเชิงอารมณ์ช่วยให้วัยรุ่นในสังคมดิจิทัลสามารถใช้ปัญญาในการรักษาและ
พัฒนาสภาพจิตที่ดีงามหลังจากรับรู้สิ่งต่างๆ ผ่านสภาพแวดล้อมดิจิทัล เช่น เครือข่ายสังคมออนไลน์ 
เป็นต้น และแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เก้ือกูลและสร้างสรรค์ได้ 
 

บทสรุป  
สังคมดิจิทัล หมายถึง รูปแบบทางสังคมของมนุษย์ที่เกิดข้ึนโดยอาศัยเทคโนโลยีเครือข่าย

สารสนเทศผ่านสื่ออิเล็กทรอนิกส์ต่าง ๆ สมาชิกสามารถมีปฏิสัมพันธ์และทำกิจกรรมร่วมกันผ่าน
ระบบอิเล็กทรอนิกส์ในหลากหลายช่องทางเช่น สื่อวิทยุ โทรทัศน์ โทรศัพท์อินเตอร์เน็ต หรือสังคม



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

140 

ออนไลน์ผ่านโปรแกรมต่าง ๆ เช่นเฟซบุ๊ค ทวิตเตอร์ หรือ ไลน์ ซึ่งเอื้อต่อการสื่อสารโต้ตอบกันได้
แบบสองทิศทาง กิจกรรมทางสังคมจึงเกิดข้ึนได้แม้ว่ามิได้อยู่ในสถานที่เดียวกัน  

ปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธศาสนา หมายถึง ความสามารถของบุคคลที่จะใช้ปัญญา  
ในการรักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดีงามหลังจากรับรู้สิ่งใดแล้วและแสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เกื้อกูล
และสร้างสรรค์ กล่าวคือ  (1) การใช้ปัญญา (การรู้-คิด-เข้าใจ) หมายถึง การคิดพิจารณาให้เข้าใจ 
ความจริงและคุณค่าที่จะใช้ให้เป็นประโยชน์ด้วยการคิดตามหลักพุทธธรรมหรือโยนิโสมนสิการ ซึ่งมี
ลักษณะสำคัญดังนี้คือ คิดฉลาด คิดถูกทาง คิดอย่างมีเหตุมีผลและการคิดเร้ากุศล  (2) สภาพจิตที่ดี
งาม หมายถึง สภาวะที่เกิดขึ้นในจิตใจโดยทำให้จิตมีสุขภาพดี สะอาดประกอบด้วยปัญญาและมี
ความสุข  (3) พฤติกรรมเกื้อกูลและสร้างสรรค์ หมายถึง การกระทำทางกาย วาจา ที่ไม่เบียดเบียน
ผู ้อ ื ่น การเสียสละช่วยเหลือเอื ้อเฟื ้อเผ ื ่อแผ่ซ ึ ่งกันและกันอันเป็นประโยชน์ต ่อสังคมและ
สภาพแวดล้อม  

ภาวนา 4 หมายถึง หลักประพฤติปฏิบัติสำหรับฝึกอบรม ขัดเกลา และพัฒนาตนเอง ทั้ง
ในส่วนของร่างกาย จิตใจ ปัญญา และ สังคม ถึงแม้ว่าเป้าหมายสูงสุดของการพัฒนาตนเองตามหลัก
ภาวนา 4 จะเป็นเป้าหมายในขั ้นโลกุตรวิสัยคือ การบรรลุธรรมขั ้นสูงสุดคืออรหัตตผล หรือ  
พระนิพพานก็ตาม แต่ในความเป็นจริงเมื่อผู้ปฏิบัติยังไม่สามารถไปถึงเป้าหมายสูงสุดได้ก็สามารถนำ
หลักภาวนา 4 มาพัฒนาตนเองในระดับโลกียวิสัยกล่าวคือ สามารถช่วยพัฒนาจิตใจ อารมณ์ 
ความรู้สึกและพฤติกรรมเชิงสร้างสรรค์ของบุคคลให้เจริญงอกงามข้ึนได้ โดยการอบรมให้ตนเป็นคนดี 
มีคุณธรรมและศีลธรรม ทำในสิ่งที่มีประโยชน์กับตนเอง ครอบครัว และสังคมรอบข้าง กล่าวคื 
 (1) กายภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนากายหรืออินทรีย์ 5 ประกอบด้วย ตา หู จมูก ลิ้น กายสัมผัส 
ให้มีสติร ู ้เท่าทันในทุกขณะเวลา มีความสำรวมระวังในอินทรีย์ 5  สามารถแสดงพฤติกรรม 
เชิงสร้างสรรค์ผ่านทางกาย วาจา ของตนเอง ขณะ กิน ดู อยู่ ฟัง เดิน ยืน นั่ง นอน (2) ศีลภาวนา 
เป็นกระบวนการพัฒนาศีล กล่าวคือ การอบรมพัฒนาเพื่อให้เป็นผู้ที่มีพฤติกรรมที่ดีงาม ตั้งอยู่ในวินัย 
มีความสัมพันธ์ที่ดีกับเพื่อนมนุษย์ อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดีด้วยการช่ วยเหลือเกื้อกูลกัน ประกอบ
อาชีพสุจริต ไม่ใช้กายวาจาและอาชีพในทางที่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น แต่ใช้เพ่ือ
เป็นเครื่องพัฒนาชีวิตของตน (3) จิตตภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนาจิตใจ กล่าวคือ การฝึกอบรม
พัฒนาจิตโดยการฝึกกำหนดสติตั้งมั่น แน่วแน่ พิจารณาเห็นจิตในจิตตามหลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏ
ฐาน เพื่อให้จิตให้น้อมไปสู่กุศลจิต ส่งผลให้ผู ้ปฏิบัติสมบูรณ์ด้วยคุณภาพจิต กล่าวคือ เป็นจิตที่
ประกอบด้วยคุณธรรม จริยธรรม ความดีงาม กุศลธรรมที่จะเจริญงอกงามภายในจิตใจ กระบวนการ
ฝึกที่นำมาใช้คือ สมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนา (4) ปัญญาภาวนา เป็นกระบวนการพัฒนาปัญญา 



                                             วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  

 

141 

กล่าวคือ การฝึกอบรมเจริญปัญญา เสริมสร้างความรู้ความคิดความเข้าใจ ให้รู้จักคิด รู้จักพิจารณา 
รู้จักวินิจฉัย รู้จักแก้ปัญหา และรู้จักจัดทำดำเนินการต่างๆ ด้วยปัญญาบริสุทธิ์  ซึ่งมองดูรู้เข้าใจเหตุ
ปัจจัย มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงหรือตามที่มันเป็น ปราศจากอคติและแรงจูงใจแอบแฝง 

ผู้ที่อบรมพัฒนาตนเองตามหลักกายภาวนาและศีลภาวนาดีแล้วย่อมส่งผลต่อการพัฒนา 
ปรีชาเชิงอารมณ์ช่วยให้วัยรุ่นในสังคมดิจิทัลสามารถใช้ปัญญาในการรักษาและพัฒนาสภาพจิตที่ดี
งามหลังจากรับรู้สิ ่งต่างๆ ผ่านสภาพแวดล้อมดิจิทัล เช่น เครือข่ายสังคมออนไลน์ เป็นต้น และ
แสดงออกด้วยพฤติกรรมที่เก้ือกูลและสร้างสรรค์ได้                
 
 
 
 
 
 
 

 
 

บรรณานุกรม 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

(1) การใช้ปัญญา 
(การรู้-คิด-เข้าใจ) 

ปรีชาเชิงอารมณ ์

สภาพจติที่ดีงาม 

                ภาวนา 4 
   กายภาวนา           ศีลภาวนา 
   จิตตภาวนา           ปัญญาภาวนา 

พฤติกรรมเกื้อกูล 
และสร้างสรรค ์



    Buddhist Psychology Journal Vol. 4 No. 1 (January-June 2019)  

 

142 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข. (2543). อีคิว (ความฉลาดทางอารมณ์). นนทบุรี: กรม

สุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข. 
ผจงจิต อินทสุวรรณ และคณะ.(2545). การสร้างและพัฒนามาตราวัดปรีชาเชิงอารมณ์ตามแนวพุทธ

ศาสนาสำหรับวัยรุ่นไทย. รายงานการวิจัยฉบับที่ 84. กรุงเทพมหานคร: สถาบันวิจัย
พฤติกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).(2557). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 
22. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมเกียรติ รตนปัญโญ. (2553). ผลของการฝึกสำรวมสติและการฝึกคิดแบบโยนิโสมนสิการ
ต่อปรีชาเชิงอารมณ์แนวพุทธศาสนาของนักเรียนระดับมัธยมศึกษาปีที่ 4 โรงเรียนศรี
อยุธยาในพระอุปถัมภ์ฯ. ปริญญานิพนธ์ว ิทยาศาสตรมหาบัณฑิต สาขาการวิจัย
พฤติกรรมศาสตร์ประยุกต์. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2542). อีคิวในทางพุทธศาสนา. ใน อัจฉรา สุขารมณ์  วิลาส
ลักษณ์ ชัววัลลี และ อรพินทร์ ชูชม. รวมบทความทางวิชาการ EQ. กรุงเทพมหานคร: 
DESKTOP. 

แม่ชีสุดา โรจนอุทัย. (2559). รูปแบบการพัฒนาเชาวน์อารมณข์องวัยรุ่นตามหลักพระพุทธศาสนา.  
ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบ ัณฑิต  สาขาว ิชาพระพุทธศาสนา . บ ัณฑิตว ิทยาลัย :
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กมลาศ ภูวชนาธิพงศ์ และคณะ. (2560). คานิยมและพฤติกรรมต้นแบบการใช้เครือขายสังคม 
ออนไลน์ตามแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของสามเณร. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ 
มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560). 

Goleman, D. (1998). Working with emotion intelligence . New York: Bantam Books. 
Mayer , J.D.  & Salovey , P.  (1997) .  “What is emotional intelligence?”  In P .Salovay 

&D.J.Stuyter (eds.). Emotion development and emotional intelligence. p.3 
31. New York : Basic Books. 


