
จิตวิทยาการแนะแนวเชิงพุทธ 
Buddhist Guidance Psychology 

 
พระคัมภีร์เทพ ธมฺมิโก 

Phra Kampithep Dhammiko 
หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy, Buddhist Psychology  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
Email: kampithep@gmail.com 

 
รับต้นฉบับ 15 สิงหาคม 2561 วันที่เผยแพร่  31 ธันวาคม 2561 

 

บทคัดย่อ 
การแนะแนว ที่ช่วยให้บุคคลรู้จักและเข้าใจและสิ่งแวดล้อม สามารถนำ แก้ปัญหาได้ด้วย

และพัฒนาได้ตามศักยภาพของสังคม การแนะแนวมิใช่การแนะนำ แต่บทความนี้ผู้เขียนมุ่งที ่จะ
อธิบายแนวคิด หลักการและแนวปฏิบัติ หลักการและแนวปฏิบัติเกี่ยวกับพุทธศาสนากับการแนะ
แนว ซึ่งจากการบรรยายของ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการแนะแนว เชื่อมั่นในศักยภาพการ
พัฒนาของมนุษย์ เชื่อในปัญญาที่ทำให้มนุษย์ตรัสรู้เป็นพุทธะซึ่งมีพระพุทธเจ้าเป็นแบบอย่าง  การ
แนะแนวเป็นหน้าที่ของปัจจัยภายนอก จะส่งเข้าถึงปัจจัยภายในคือ จูงใจให้ปฏิบัติธรรม จิตสำนึกใน
การพัฒนาตน มั่นใจในการพัฒนาตน ในความหมายทางพระพุทธศาสนาก็คือ “กัลยาณมิตร” ซึ่งผู้ที่
จะทำหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรที่ดี เรื่องลึกซึ่งได้และไม่ชักจูงไปในทางที่ผิด เรียกว่า “สัปปุริสธรรม” 
เป็นผู้มีปัญญาเหนืออารมณ์  

 
คำสำคัญ : การแนะแนวเชิงพุทธ, การปฏิบัติธรรม, การฟังธรรม 

 

 

 

 

 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 2 (July-December 2018)  

 

38 

Abstract 
The counseling that helps people to know and understand themselves and 

the environment could be applied to oneself, used to solve own problems and to 
make self-development based on the potential of society, the counseling is not just 
the counseling, but in this article, the author aims to explain the concept, principle 
and practice about Buddhism and the counseling. From the lecture of Buddhism, is a 
religious of counseling, believes in human development potential, believes in the 
wisdom that makes human enlighten as the Buddha, which has the Buddha as a role 
model. The counseling is a function of external factor, accessing to an internal factor, 
which is the motivation of dharma practice, consciousness in self-development, 
confidence in self-development, the counseling in the Buddhist way means " kalyāṇa-

mitta, -mitra " who will act as a good friend, providing deeper understanding and not 
inducing to the wrong way, that is called " Sappurisa-dhamma" who has a wisdom 
beyond an emotion. 

 
Keywords: Buddhist Counseling, Dharma Practice, Dharma Listening 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาเชื่อว่ามนุษย์เกิดขึ้นมาพร้อมกับความทุกข์ เพราะการเกิดแล้วต้องตาย
เกิดอีกเป็นทุกข์ร่ำไป แต่สำหรับผู้ที่เกิดมาแล้วพัฒนาจนถึงข้ันสูงสุด ถึงความเป็นอริยะ คือไม่ต้องเกิด
อีกต่อไป คือพระอรหันต์ สามารถพ้นจากความทุกข์ได้ ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ เมื่อมนุษย์เกิด
ปัญหาอุปสรรค์ในการใช้ชีวิต ผู้ที่มีปัญญา ก็จะแสวงหาแนวทางในการแก้ไขหรือลดปัญหาให้น้อยลง 
ในขณะที่มนุษย์ต้องเผชิญกับปัญหาต่าง ๆ ในชีวิต  บ้างคนก็เลือกใช้ในการแก้ปัญหาในทางที่ผิด ก็จะ
เกิดกลุ่มคนที่มีปัญญาสามารถเข้าใจและมีแนวทางในการแก้ไขปัญหาชีวิตด้ายวิธีการ โดยเฉพาะการ
ใช้หลักการทางศาสนามาเป็นเครื่องมือสำคัญในการแก้ไขปัญหาหรือลดปัญหาดังกล่าว  เพื่อทำ
บทบาทหน้าที่ในการเป็นที่ปรึกษาและการแก้ปัญหาชีวิต รวมถึงการให้แนวทาง ในการดำเนินชีวิต
ของสมาชิกในชุมชน การแนะแนวมีการสะสมองค์ความรู้และนำมาใช้ในระบบการศึกษาสมัยใหม่
ผ่านกระบวนการวิจัยที ่เป็นระบบ การแสวงหาความรู้ที ่มีระบบ ระเบียบ ทำให้การแนะแนวมี
พัฒนาการมาอย่างต่อเนื ่อง“พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่มีความเกี ่ยวข้องกับการแนะแนว  
มุ่งช่วยเหลือให้บุคคลพ้นจากความทุกข์  ที่แท้จริง ผ่านกระบวนการพัฒนาจิตใจที่มีผู้เชี่ยวชาญทำ
หน้าที่ในการให้คำแนะนำและแนะแนวให้ผู้ที่มีความทุกข์   ในการกำหนดมีแนวทางในการจัดการ
ความทุกข ์



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 

 

39 

หลักพ้ืนฐานของการแนะแนวตามทัศนะทางพระพุทธศาสนา คือ มุ ่งช่วยให้บุคคล
สามารถพัฒนาตนได้อย่างสมบูรณ์ วิธีการปฏิบัติเกี่ยวกับการแนะแนวเชิงพุทธเป็นลำดับต่อไป 

1. แนวคิดเก่ียวกับการแนะแนวเชิงพุทธ   
พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้นำแห่งการแนะแนวของโลก โดยใช้หลักธรรมที่ทรงค้นพบเป็น

เครื่องมือการพัฒนาในการพัฒนาบุคคลให้สามารถพ่ึงพาตน มนุษย์ต้องพ่ึง หากพ่ึงไม่ได้ ก็ไม่สามารถ
มีชีวิตอยู่ในโลกนี้ได้โดยสงบสุข พระพุทธศาสนาจึงมุ่งให้มนุษย์พัฒนาตนเป็นหลัก การที่เข้าถึง 
พระรัตนตรัย เป็นการเข้าถึงปัญญา ในฐานะพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ ์มาช่วยแนะแนวในการใช้
ชีวิต หรือผู้ทำการแนะแนว ผู้ชี้แนะแนวทางการดำเนินชีวิต พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นผู้มี
บทบาทสำคัญต่อการแนะแนวเชิงพุทธ พระพุทธเจ้าเป็นผู้ค้นพบแนวทางในการดับทุกข์ ในอริยสัจจะ 
4 อันได้แก่ ทุกข ์สมุทัย นิโรธ มรรค พอรู้แล้วก็นำสิ่งที่ค้นพบมาบอกบุคคลอ่ืนต่อ ดังที่พระพุทธองค์
ตรัสว่า ตถาคตเป็นเพียงผู้บอก คือ ชี้แนวทางให้ ส่วนตัวการกระทำนั้น เป็นเรื่องที่ท่านต้องทำ ต้อง
เพียรพยายาม พระพุทธเจ้าเป็นผู้ค้นพบธรรมะแล้วนำมาเปิดเผยให้เราได้รู้จักและปฏิบัติตาม เรียกว่า
สติปัฏฐาน 4 (ขุ.ม.(ไทย) 29, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539:404-620) กาย 
เวทนา จิต ธรรม สิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้  สิ่งสำคัญก็คือการน้อมนำมาปฏิบัติ พิจารณาด้วยปัญญา 
เมือ่พระพุทธเจ้าปรินิพพานไปแล้ว ก็มีพระธรรมพระวินัยแทนของพระองค์ ด้วยเหตุนี้จึงเป็นบทบาท
หน้าที ่ของพระสงฆ์ต้องทำหน้าที ่ต่อไป ดั ่งคำกล่าวที ่ว ่า “มีแผนที่อยู ่แล้ว พระพุทธเป็นผู ้นำ 
มีพระธรรมเป็นแผนที่ และมีพระสงฆ์แนะนำให้รู้จักและ ตามความเป็นจริงแล้ว คนทั่วไปไม่สามารถ
ช่วยเหลือตัวเองได้ในทุกเรื่อง จึงจำเป็นต้องอาศัยผู้ช่วยให้สามารถพึ่งโดยได้ผ่านกระบวนการจัด
กิจกรรมต่างๆ การใช้กิจกรรมหรือกระบวนการใน  การช่วยเหลือบุคคลที่ไม่สามารถช่วยเหลือได้  
เป็นหน้าที่ของการแนะแนว ซึ่งผู้ที่จะทำหน้าที่ได้จำเป็นต้องมีความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับศาสตร์และ
ศิลปะของการแนะแนวด้วย ธรรมชาติสิ่งแวดล้อมและสิ่งอำนายความสะดวกที่มนุษย์สร้างขึ้นเป็น
ปัจจัยหนึ่งที่ส่งผลต่อความสามารถในการพึ่งได้ของมนุษย์  รวมถึงความคิดกับการพึ่งตน นอกจาก
บุคคลจะต้องเข้าใจเกี่ยวกับตนตามความเป็นจริงแล้วสิ่งสำคัญที่สุดคือ การรู้คิด ถ้าคิดเองเป็นก็
สามารถตัดสินใจเลือกที่จะกระทำหรือละเว้นการกระทำสิ่งที่เป็นคุณหรือเป็นโทษต่อตนและคนอ่ืนได้ 
ความคิดเป็น คิดถูกต้อง สัมมาทิฏฐิ (พระไตรปิฎก มจร.วินย.(ไทย) 4 ปี 2539: 21-393.) จำเป็น
คุณสมบัติเบื้องต้นของบุคคลที่สามารถช่วยแก้ไขปัญหา เกี่ยวกับการพัฒนา ต้องเข้าใจธรรมชาติของ
มนุษย์และกระบวนการเรียนรู้ธรรมชาติของมนุษย์  สิ่งสำคัญของการแนะแนวเชิงพุทธนั้นจำเป็นต้อง
เข้าใจธรรมชาติของมนุษย์ 

มนุษย์ตามธรรมชาติของมนุษย์ตามทัศนะทางพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนามุ่ง
ส่งเสริมให้บุคคลได้เข้าใจถึงความเป็นจริง ตั้งอยู่ และเสื่อมสลายไปเป็นเรื่องธรรมดา เป็นธรรมชาติ
ของส ิ ่งท ั ้งหลายทั ้งปวง จะทำให้มนุษย ์มองตามธรรมชาติ  เข ้าใจธรรมชาติของมนุษย ์ใน
พระพุทธศาสนา ต้องทำความเข้าใจเกี่ยวกับความจริงของโลกและชีวิตเป็นขั้นต้น คือความจริง
เกี่ยวกับชีวิตความจริงเป็นสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาติ อาศัยเหตุปัจจัยและกฎเกณฑ์การเกิดข้ึน  



  Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 2 (July-December 2018)  

 

40 

กฎธรรมชาติตามหลักปฏิจสมุปบาท เป็นองค์ธรรมที่พระพุทธเจ้ากล่าวถึงเกี่ยวกับ
ธรรมชาติการเกิดขึ้นของสิ่งต่าง ๆ ถึงแม้ว่าจะไม่มีพระพุทธเจ้าตรัสรู้ เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนั้นจึงมี เมื่อสิ่งนี้
เกิด สิ่งนั้นจึงเกิด เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนั้นจึงดับ เช่น เพราะอวิชชา  จึงเป็นปัจจัยทำให้เกิดสังขาร เพราะ
สังขารจึงเกิดวิญญาณ เป็นต้น นี้เรียนว่า “การเห็นตามความจริง” การที่จะมองสัจจะธรรมในสิ่งที่
เกิดขึ้น ตามหลักคำสอนพระพุทธเจ้าทรงสอนให้เรามองเห็นสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นตามหลักความเป็น
จริง ด้วยการใช้ปัญญาญาณ พิจารณาไตร่ตรอง (รู้และเข้าใจได้ โดยการทำเองเห็นเองจึงจะเข้าใจ 
ปัจจตังเวธิตัปโพ วิญญูหิติ) เมื่อเข้าใจเหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดปัญญาที่แท้จริงได้ก็จะสามารถหาแนวทาง
ในการป้องกันหรือแก้ไขปัญหานั้นที่ถูกวิธี และเป็นการแก้ไขปัญหา ความไม่เข้าใจสิ่งแวดล้อมรอบตัว 
ไม่รู้จักโลกที่เกิดมา ไม่รู้จักการดำรงชีพ ความไม่รู้แบบนี้  เราเรียกว่า อวิชชา ถ้าเรียกตาม หลวงพ่อ
พระพุทธทาส อวิชา คือ ความโง่ คือ ความไม่รู้ เมื่ออยู่ด้วยความไม่รู้ มีอวิชชาก็ก่อให้เกิดปัญหา 
ต่าง ๆ ตามมา ที่เราเรียกว่า ความทุกข์ ถึงแม้ว่ามนุษย์จะมีปัญหาอุปสรรค์ในการดำเนินชีวิตอย่าง
มากมายก็ตาม มนุษย์จำเป็นต้องแสวงหาแนวทางแก้ไขปัญหานั้น อย่างถูกต้องด้วยการอาศัยระบบ
การศึกษา พัฒนาจนเกิดปัญญาสามารถพึงได้ความต้องการของมนุษย์ 

2. หลักการของการแนะแนวเชิงพุทธ 
มนุษย์ในการพัฒนาตนได้ หากสามารถเข้าถึงความเป็นจริง เข้าใจถึงความเป็นจริงของ

ชีวิตของความเป็นมนุษย์ สามารถรู้จักการแก้ปัญหาง เข้าใจขอบเขตของธรรมชาติ ด้วยการฝึกฝน
พัฒนาปัญญา การพัฒนาปัญญา มีทั้งหมด 3 ขั้น คือ สุตตมยปัญญา จิตตมยปัญญา ภาวนามย
ปัญญา ต้องปรับปรุง ให้มีความใฝ่รู้ใฝ่เรียน ในการพัฒนาอยู่ตลอดเวลา ซึ่งต้องพัฒนาทั้ง 3 ด้าน 
มีความม่ันใจในความเป็นมนุษย์ แต่ถ้ามนุษย์ผู้ที่ยังไม่ได้ฝึกตนดีแล้ว พระพุทธเจ้า เรียกว่า ยังเป็นคน 
ยังไม่ได้เป็นมนุษย์เพราะเมื่อมนุษย์สามารถพัฒนาได้  เทวดา พระพรหมก็ยังต้องให้ความเคารพ 
พระพุทธเจ้าและพระอรหันต์   

1. จินตมยปัญญา หรือเรามักจะเรียกกันยาว ๆ ว่า จินตามยปัญญา แปลว่า ปัญญาเกิด
จากการคิด 

2. สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดจากการฟัง หรือการสดับเล่าเรียน 
3. ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดจากการปฏิบัติ  หรือลงมือทำ (ขุ.ปฏิ.(ไทย) 31 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย :108-610) 
เป้าหมายและวิธีการที่ถูกต้อง ตามหลักพระพุทธศาสนา มนุษย์ก็จะเปลี่ยนแนวคิด การ

พึ่งได้ก็แสดงว่ามนุษย์มีการศึกษา แต่ต้องปฏิบัติตามด้วย จึงจะเห็นผลจริงตามความเป็นจริง ซึ่งจะ
เป็นได้นั้นก็ด้วยการบำเพ็ญบารมี พัฒนาจนถึงขั้นมีคุณสมบัติจนเกิดปัญญาตรัสรู้ซึ่งพระพุทธศาสนา
ในปัญญา วิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการแนะแนวเชิงพุทธ  จุดเริ่มต้นของการแนะแนวเกิดจากความต้องการ
ของมนุษย์ เพราะมนุษย์ยังไม่สามารถช่วยเหลือได้ ในบางสถานการณ์บางปัญหาที่เข้ามาในชีวิต 
ซึ่งการแก้ไขปัญหาได้อย่างถูกต้องนั้น ต้องไปแก้ที่สาเหตุที่เป็นต้นตอของปัญหา เหตุเกิดที่ไหนต้องไป
แก้ที่นั้น ปัญหาที่เป็นเหตุ คือดับทุกข ์ในชีวิตปัญหาเหล่านี้ล้วนเป็นปัจจัยที่เกิดจากปัจจัยภายในของ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 

 

41 

บุคคล การที่จะผ่านพ้นปัญหาที่เข้ามาในชีวิตได้จำเป็นต้องเข้าใจถึงองค์ประกอบส่วนบุคคลและ
กระบวนการแก้ปัญหาที่ยั่งยืนความกระตือรือร้น เพียรพยายาม มุ่งมั่นที่จะพัฒนามองเห็นสิ่งต่าง ๆ 
ที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ โดยไม่ประมาท 

การควบคุม แรงจัดสรร คือ ความมีวินัย เป็นสิ่งที่จัดระเบียบชีวิต การอยู่ร่วมกันของคน
ในสังคม เป็นการดำเนินชีวิตตามแบบของและตามกรอบของสังคมที่ได้ตกลงกันไว้  ความมีวินัยเป็น
ปัจจัยที่ทำให้เกิดการพัฒนาได้อย่างต่อเนื่อง จากที่กล่าวมา สามารถเป็นสรุปเป็นวงจรแก้ปัญญาได้
คนที่เกิดปัญหา..เรียนรู้ว่าเขาเป็นอะไร มีความทุกข์อะไร มีปัญหาอะไร แล้วศึกษาถึงสาเหตุของ
พฤติกรรมเขาต่อไป  เชื่อมโยงถึงแนวทางการแก้ปัญหาให้ได้ การมองตามความเป็นจริง คือ เหตุ
ปัจจัยที่สั่งสมสืบทอดกันตามความเป็นจริง ถ้าเข้าใจสิ่งที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริงโดยปราศจากการ
ปรุงแต่ง  จะทำให้มองเห็นวิธีการแก้ไขปัญหาได้ตามความเป็นจริง การมองปัญหา หรือสิ่งที่เกิดขึ้น
เป็นเพียงข้อมูลที่ทำให้เราเกิดการเรียนรู้หรือเกิดปัญญาตามความเป็นจริง จะทำให้เราได้ปัญญาและ
เกิดความรู้มากด้วย ซึ่งจะทำให้เราได้ข้อมูลเหล่านี้ไปใช้ ในการพัฒนาต่อไป 

การแนะแนวเป็นหน้าที่ของปัจจัยภายนอก  ถ้าหากปัจจัยภายในของบุคลไม่ขับเคลื่อน 
เช่น ความเชื่อมั่น จิตสำนึกในการพัฒนาเป็นจุดเริ่มต้นของการแนะแนว คือ ความเป็นกัลยาณมิตร 
กับการแนะแนว ที่กระตุ้นให้ปัจจัยภายใน ที่มีผลต่อการขับเคลื่อนการทำงาน คือ โยนิโสมนสิการ  
การทำในโดยแยบคาย เมื่อคนเรารู้จักคิดแล้ว  ก็ทำให้เกิดปัญญาที่สามารถแก้ไขปัญหาได้จริง ขั้น
แรกทำให้เกิดปัญญา ซึ่งเป็นข้อธรรมแรกของระบบ  การดำเนินชีวิตที่ดีงามเรียกว่า“มรรค 8” 

เมื่อกัลยาณมิตรกระตุ้นให้เกิดสัมมาทิฐิ คือ ความเห็นถูกต้องแล้วก็จะนำไปสู่การกระทำ
ที่ถูกต้องด้วย การปฏิบัติที่ถูกต้องตั้งแต่แรกจึงนำไปสู่การแก้ปัญหาได้  เมื่อกัลยาณมิตร สามารถ
กระตุ้นให้เกิดปัจจัยภายในแล้ว หน้าที่ของกัลยาณมิตรวารทำอย่างไรต่อไป 

3. การวิเคราะห์บุคคล 
ตรวจสอบว่าที ่เราพัฒนาเขาให้ผ่านพ้นอุปสรรคหรือปัญหานั ้นเขาขาดอะไรไปบ้าง 

ทบทวนสิ่งที่ขาด เพื่อเพิ่มเติมให้พร้อมที่จะพัฒนาด้วย ซึ่งองค์ประกอบที่ 1 เราจะต้องตรวจสอบกับ
นักเรียน ดังนี้ 

1. ทัศนคติเกี่ยวกับประสบการณ์หรือ ความเชื่อ เหตุการณ์ที่เกิดขึ้น จากอดีตถึงปัจจุ
ปันลักษณะของการมองข้อมูล ความพอใจ ไม่พอใจ เป็นเพียงข้อมูลที่นำมาสู่การเรียนรู้เท่านั้น มอง
โดนภาพรวมมีใจที่เป็นกลาง ไปทางใดทางหนึ่งเมื่อเรามองเห็นตามความเป็นจริงแล้วก็นำความรู้ที่
เราได้จากความเป็นจริง มีเจตคติท่ีดี มาบูรณาการใช้ในกระบวนการแนะแนว 

2. จิตสำนึกในการพัฒนา เอาใจใส่ในการพัฒนา ซึ่งผู้ให้การแนะแนวต้องตรวจสอบดู
และพยายามมองให้เห็นปัญหาที่แท้จริง ชี้แนวทางให้มองปัญหาที่ชัดเจน 

3. สร้างแรงจูงใจที่การพัฒนาตน มีความใฝ่รู้ใฝ่แสวงหาปัญญาหรือไม่ 
4. จิตสำนึกและความเปลี่ยนแปลง มีความกระตือรือร้นหรือไม่  



  Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 2 (July-December 2018)  

 

42 

5. การพิจารณาด้วยปัญญา อะไรเป็นคุณเป็นโทษประโยชน์มิใช่ประโยชน์มองสิ่ง 
ต่าง ๆ  ที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง ด้วยเหตุปัจจัย มุมมองที่เป็นคุณต่อการพัฒนา จิตใจ การแนะ
แนวที่มุ่งให้บุคคลรู้จักคิดก่อให้เกิดผลดี คือ ทำให้เข้าใจสภาพปัญหาที่เกิดขึ้นได้อย่างถูกต้องเมื่อมี
ความรู้ที่ถูกต้องก็ส่งผลให้มีการปฏิบัติถูกต้องตามไปด้วย ขณะเดียวกันก็ส่งผลต่อความสงบเรียบร้อย
ของสังคม การอยู่ร่วมกันของมนุษย์ที่สำคัญก่อให้เกิดผลดีต่อชีวิตของ  การรู้คิด เป็นการค้นหาความ
จริงมองเห็นความเป็นจริงของสิ่งนั้น สืบสาวหาเหตุปัจจัยส่วนแบบที่สอง มองให้เป็นถ้ามองเป็นยา
พิษ ต้องพัฒนาให้คิดวิธีคิดใหม่จิตใจประกอบด้วยเมตตา 

6. มีวินัยในการใช้ชีวิตและการอยู่ร่วมกันในสังคม การจัดระเบียบชีวิตและจัดสรร
ความสงบสุข  ปฏิบัติตามขอบเขตของสังคมที่กำหนดทำให้เกิดความสงบสุขแก่ชุมชน สังคม 
ประเทศชาติ ตลอดทั้งความร่มเย็นของโลก ถ้ามีวินัยก็สามารถพัฒนาได้อย่างต่อเนื่อง จากที่กล่าวมา
ทั้งหมด หากมีบุคคลมาหาเราเพื่อที่จะมาระบายความในใจหรือความทุกข์  สามารถตรวจสอบได้ว่า 
เขาขาดอะไร ควรเติมเต็มหรือแนะแนวเขาให้สามารถแก้ไขปัญหาหรือชี้ช่องทางให้เขาปฏิบัติได้
อย่างไรบ้าง องค์ประกอบเหล่านี้เป็นปัจจัยที่ที่สำคัญในการพัฒนาของมนุษย์ 

4. ขั้นตอนการสำรวจตรวจสอบและการเพิ่มศักยภาพ 
1. การว่าท่าทีต่อประสบการณ์ ตา หู จมูก ลิ้น  ไม่ให้ตาตกอยู่ในอกุศลมูล คือ โลภะ 

โทสะ และโมหะ รับรู้ในลักษณะที่เป็นเพียงข้อมูลเพ่ือการเรียนรู้เท่านั้น วางใจเป็นกลาง ไม่ตัดสินสิ่ง
ที่เกิดขึ้นตามท่ีรับรู้  แต่ใช้เป็นเพียงข้อมูลสำหรับการศึกษาเท่านั้น 

2. การแสดงออกต่อบุคคล สังคม สิ่งแวดล้อม กิเลส ตัณหา มีสติสัมปชัญญะ ระลึกได้ 
ควบคุมได้ การแสดงออกเพ่ือการพัฒนา นี้นำไปสูความเจริญ 

3. เจริญงอกงาม ท่าทีมองสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงและเกื้อกูลต่อการพัฒนาชีวิต
การพัฒนาอย่างต่อเนื่องและยั่งยืน 

5. การแนะแนวเชิงพุทธ 
ตามหลักอริยสัจ ตามแนวเหตุและผล การใช้ปัญญา (พระไตรปิฎก มจร ที.ม.(ไทย).ล10

ปี 2539:99-372) มีอิทธิพลต่อกระบวนการพัฒนาได้ ซึ่งกระบวนการที่ป้องกันอวิชชาก็คือ การฝึก
สติให้เกิดปัญญา การพัฒนาปัญญา ซึ่งคนเราจะสามารถพัฒนาได้นั้นจะต้องพัฒนาปัญญาให้อยู่เหนือ
อิทธิพลของตัณหา ทำให้บุคคลหลงผิดคิดผิด ขณะเดียวกันก็ส่งผลให้ตัณหาและอวิชชามีความ
เข้มแข็ง ก็จะส่งผลต่อการแก้ไขปัญหาชีวิต ไม่ประสบความสำเร็จได้ 

หลักการแนะแนวทางพระพุทธศาสนานั้นต้องมุ่งให้บุคคลสามารถแก้ไขปัญหาได้ด้วย  
ตามหลักเหตุและผล ตามหลักอริยสัจ กล่าวคือ ทุกข์ เมื่อเกิดปัญหาต้องเริ ่มต้นด้วยการศึกษา
พิจารณาถึงสาเหตุที่เรียกกว่า สมุทัย ว่า เหตุแห่งปัญหานั้นอยู่ที่ไหน เมื่อเราพบแล้วก็ทำการกำจัด
เหตุนั ้นได้  เรียกว่า นิโรธ ขณะเดียวกันก็พิจารณาว่าความต้องการของเราคืออะไร  กำหนด
จุดมุ่งหมายแล้ววางวิธีปฏิบัติเพื่อแก้ไขปัญหานั้นๆ  วิธีการปฏิบัตินี้ เรียกว่า “มรรค” เมื่อรู้แนวทาง
แล้วก็ลงมือปฏิบัติ หากบุคคลได้ดำเนินการตามกระบวนเช่นนี้ ก็จะสามารถนำไปสู่การแก้ไขปัญหา



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 

 

43 

อย่างยั่งยืนได้ คืออะไร? (ทุกข)์ มีสาเหตุเกิดจากอะไร (สมุทัย) วิธีการแก้ปัญหาเป็นแบบไหน (นิโรธ) 
ลงมือปฏิบัติ (มรรค) เป็นปัญญาในขั้นที่ 3 ภาวนามยปัญญา จึงจะเห็นตามความเป็นจริง 

6. คุณสมบัติของครูแนะแนวเชิงพุทธ 
กัลยาณมิตร คือ มิตรแท้ เพื่อนแท้ เพื่อนตาย เพื่อนที่คอยช่วยเหลือเพื่อนอย่างจริงใจ

โดยไม่หวังสิ่งใดตอบแทน เป็นมิตรที่หวังดี มีสิ่งดี ๆ (พระไตรปิฏก มจร ม.ม.(ไทย).ล13 ปี 2539 
:212-614) ให้กันด้วยความจริงใจ 

คุณสมบัติของกัลยาณมิตร (กัลยาณมิตรธรรม 7) 
1. ปิโย น่ารัก ในฐานเป็นที่สบายใจและสนิทสนม ชวนให้อยากเข้าไปปรึกษา ไต่ถาม 
2. ครุ น่าเคารพ ในฐานประพฤติสมควรแก่ฐานะ ให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พ่ึง

ใจ และปลอดภัย 
3. ภาวนีโย น่าเจริญใจ หรือน่ายกย่อง ในฐานทรงคุณ คือ ความรู้และภูมิปัญญา

แท้จริง ทั้งเป็นผู้ฝึกอบรมและปรับปรุงตนอยู่เสมอ ควรเอาอย่าง ทำให้ระลึกและเอ่ยอ้างด้วยซาบซึ้ง
ภูมิใจ 

4. วตฺตา จ รู้จักพูดให้ได้ผล รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ รู้ว่าเมื่อไรควรพูดอะไรอย่างไร คอยให้
คำแนะนำว่ากล่าวตักเตือน เป็นที่ปรึกษาท่ีด ี

5. วจนกฺขโม อดทนต่อถ้อยคำ คือ พร้อมที่จะรับฟังคำปรึกษาซักถามคำเสนอแนะ
วิพากษ์วิจารณ์ อดทน ฟังได้ไม่เบื่อ ไม่ฉุนเฉียว 

6. คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา แถลงเรื่องล้ำลึกได้ สามารถอธิบายเรื่องยุ่งยากซับซ้อน ให้
เข้าใจ และให้เรียนรู้เรื่องราวที่ลึกซึ้งยิ่งข้ึนไป 

7. โน จฏฐาเน นิโยชเย ไม่ชักนำในอฐาน คือ ไม่แนะนำในเรื่องเหลวไหล หรือชักจูง
ไปในทางเสื่อมเสียรวมเป็น 7 ประการ เรียกว่า คุณธรรมหรือองค์คุณของกัลยาณมิตร ซึ่งเราใช้เป็น
คุณสมบัติของครูโดยทั่วไป ซึ่งผู้ทำหน้าที่แนะแนวควรมีคุณสมบัติเช่นนี้เป็นพิเศษ ขณะเดียวกันผู้ที่
จะสามารถพัฒนาหรือพ่ึงพาได้นั้น จำเป็นต้องมีความพร้อมด้านแรงจูงใจอันเป็นปัจจัยภายในตน 
(ฉันทะ) ลักษณะของบุคคลที่พ่ึงได้ จึงจะสามารถแก้ไขปัญหาด้วยได้ (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺ
โต). 2556 :15) 

7. ผู้ที่สามรถฝึกได้ต้องมีองค์ประกอบ ดังนี้ 
1. เป็นผู้ใฝ่รู้ใฝ่ธรรม ได้แก่ ชอบแสวงหาความจริง ใฝ่ศึกษาเล่าเรียน ชอบสนทนา

ถกเถียงหาความรู้ความเข้าใจ โดยมีสภาพจิตใจและลักษณะของการแสดงออก ที่ชวนให้คนอ่ืนอยาก
ปรึกษาหารือร่วมสนทนาด้วย ส่งเสริมบรรยากาศแห่งการแสวงหาความรู้ 

2. มีความเพียรขยัน คือ มีจิตใจเข้มแข็ง ก้าวหน้าไม่ท้อถอย สู้กิจสู้งาน รับผิดชอบ 
ปฏิบัติตามหลักทุกอย่างในข้อก่อนๆ ด้วยความจริงจัง 

3. มีสันโดษรู้พอดี สันโดษในที่นี้คือ การไม่แสวงหาความบำรุงบำเรอฟุ้งเฟ้อสุรุ่ยสุร่าย 
ไม่ฟุ่มเฟือย แต่เป็นอยู่ง่าย รู้จักพอในเรื่องวัตถุ แล้วใช้เวลามุ่งหน้าทำกิจของตน คนปัจจุบันมีปัญหา



  Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 2 (July-December 2018)  

 

44 

จากความฟุ้งเฟ้อมาก ปล่อยเวลาและแรงงานสูญเสียไปกับเรื่องของการบริโภคเสียมาก อันนี้จะต้อง
เปลี่ยนใหม่มาเป็นแนวทางของการที่จะเป็นผู้บริโภคแต่พอดี แล้วนำเอาเวลาของแรงงานไปใช้ในการ
ทำหน้าที่ และกิจกรรมเพ่ือพัฒนาชีวิตและพัฒนาสังคม 

4. มีสติมั่นคง คือ ควบคุมได้ มีสำนึกในการกระทำสิ่งต่างๆ ด้วยความรอบคอบ ไม่
ประมาท และเท่าทันเหตุการณ์รู้เท่าทันว่าอะไรอย่างไหนจะทำให้เกิดความเสื่อมความเสียหายก็ไม่
ทำ อันไหนจะทำให้เกิดความเจริญดีงามก็ทำ ทำกิจกรรมต่างๆโดยมีความรอบคอบระมัดระวัง 

5. มีปัญญาเหนืออารมณ์  คนจำนวนมากมักเอาอารมณ์ความรู้สึกนำหน้าในการ
แสดงออก หรือแสดงออกทางด้านอารมณ์ ควรเปลี่ยนเป็นว่าเอาวิจารณญาณมาเป็นตัวนำในการ
กระทำ นี้คือปัญญาของคนท่ีพ่ึงได้ 

6. หลักการทำตนให้เป็นที่พึ่งได้นี้ เรียกว่า “นาถกรณธรรม 
8. จุดมุ่งหมายของชีวิตมีความสำคัญต่อการแนะแนว 
ผู้ที่ทำหน้าที่แนะแนวต้องมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับธรรมชาติของคน ถึงจะสามารถ

ดำเนินการการแนะแนวได้ดีและมีประสิทธิภาพ ในการแนะแนวเกี่ยวกับจุดมุ่งหมายของชีวิตเป็นสิ่งที่
สำคัญต่อการพัฒนาของคนที่จะพัฒนาได้ ปัญญา มีชีวิตที่ภาคภูมิใจในสิ่งที่ตนเองเป็น การรู้จัก
จุดหมายของชีวิตก็เพ่ือ 

1. เพ่ือจะได้มีแนวทางในการดำเนินชีวิตที่ดีงาม 
2. เพ่ือใช้สำรวจตัวตนด้วย และ 
3. เพ่ือจะได้มีความม่ันใจใน ในการที่จะพัฒนาตนให้ยิ่งขึ้นไป 

9. พุทธศาสนา “ชีวิตที่ดีงามจะต้องดำเนินให้บรรลุถึงจุดหมาย 3 ขั้น คือ 
1. ประโยชน์ปัจจุบัน ร่างกาย สุขภาพ เศรษฐกิจ สังคม การเมือง เช่น มีทรัพย์สินที่

จะพึ่งได้ในทางเศรษฐกิจ มีสถานะเป็นที่ยอมรับของคนทั้งหลาย เหล่านี้เรียกว่า เป็นประโยชน์
เบื้องต้น 

2. ประโยชน์เบื้อหน้า คือ มีชีวิตที่ดีงาม มีคุณค่า มีคุณธรรมความดี เริ่มตั้งแต่เป็นผู้มี
ความประพฤติดีงาม มีปัญญารู้เข้าใจโลกและชีวิตพอสมควร  

3. ประโยชน์สูงสุด คือ การมีจิตใจเป็นอิสระ ด้วยปัญญาที่รู้เท่าทันความจริงของโลก
และชีวิต  หลุดพ้นจากความครอบงำของกิเลสและความทุกข์ สามารถทำจิตให้ปลอดโปร่งผ่องใส่ได้
ทุกเวลา แม้จะมีอารมณ์เข้ามากระทบก็ไม่หวั่นไหว  ไม่เศร้าหมอง ปราศจากทุกข์ เป็นประโยชน์
สูงสุด เรียกว่า ปรมัตถะ ประโยชน์นี้ได้จากการปฏิบัติ ในการเจริญภาวนา ในสติปัฏฐาน 4 

ประโยชน์ส่วนรวมก็ต้องเสริมสนับสนุนการมีส่วนร่วมทั้งรูปธรรม และนามธรรม ซึ่งจะทำ
ให้เกิดการพัฒนาทั้งตนและผู้อื ่น ส่งผลให้เกิดการพัฒนา เช่น กิจกรรมที่ดีงาม และวัฒนธรรม
ประเพณ ีที่ส่งเสริมสติปัญญาและกุศลของชุมชนทั้งหมด  
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 

 

45 

สรุป  
การแนะแนว เป็นกระบวนการช่วยเหลือให้บุคคลสามารถช่วยเหลือได้  ด้วยการพัฒนา

ปัญญา สามารถนำปัญญามาใช้ในการแก้ไขปัญญาชีวิตของได้ด้วย ซึ่ง ขาดแรงจูงใจที่ถูกต้องต่อการ
พัฒนา ส่งผลต่อการดำเนินชีวิต ต้องมีกัลยาณมิตรที่ทำหน้าที่เตือนสติและแนะแนววิธีการแก้ไข     
ให้เข้าใจจุดมุ่งหมายของชีวิตเพ่ือเอาชนะปัญหาอุปสรรคที่เกิดขึ้น เข้าใจเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์ 
ความต้องการของมนุษย์ เพื่อจะได้นำมาสำรวจและวิเคราะห์ตัวตนของผู้ที่เกิดปัญหา เป็นผู้รู้จักพูด
หรือพูดเป็น อดทนต่อการรับฟังปัญหา อดทดต่อการระบายความทุกข ์ของกัลยาณมิตร ซึ่งเราใช้เป็น
คุณสมบัติของครูโดยทั ่วไป ซึ ่งผู ้ทำหน้าที ่แนะแนวควรมีคุณสมบัติ  การพัฒนาโดยแนวทาง 
เป็นสาระสำคัญของการที่จะช่วยให้บุคคลที่ประสบปัญหา มีความทุกข์ได้พัฒนาตนจนพ่ึงได้ คือ การ
ปฏิบัติตามหลักพระพุทธศาสนา มีปัญญาเป็นเครื่องนำทางจะเป็นการบรรลุจุดมุ่งหมายของการ
ดำเนินชีวิตที่ดี ชีวิตที่เป็นอยู่ด้วยปัญญา เป็นชีวิตที่ประเสริฐ ดังคำทีพ่ระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัส 
   
เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต).(2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 

11. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
________.(2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 24. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
________.(2556).ความสุขอยู่ที่ไหน. พิมพ์ครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ออฟเซ็ทครีเอชั่น 

จำกัด. 
_______. (2549). ชีวิตที่สมบูรณ์. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ระฆังทอง. 
พระภาวนาพิศาลเมธี วิ (ประเสริฐ มนฺตเสวี ป.ธ.8).  (2558). วิปัสสนาภาวนา. กรุงเทพมหานคร: 

หจก. ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์. 
พระพุทธทาส อินฺทปญฺโญ. (2554). ปฏิบัติไมจึงต้องมีจิตตภาวนา. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
เค สนอง วรอุไร, ดร.. (2557). เพราะถึงธรรมจึงพ้นทุกข์. พิมพ์ครั ้งที ่ 2. กรุงเทพมหานคร : 

สำนักพิมพ์อมรินทร์ธรรมะ. 
เติมศักดิ์ คทวณิช ผศ.ดร.. (2546). จิตวิทยาทั่วไป. กรุงเทพมหานคร: ซีเอ็ดยูเคชี่น. 
จิตตินันท์ นันทไพบูลย์. (2551). จิตตวิทยาการบริการ. กรุงเทพมหานคร: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
ยุราวดี เนื่องโนราช ดร.. (2558). จิตวิทยาพ้ืนฐาน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
รุ ่งเรือง ลิ ้มชูปฏิภาณ์ ดร. . (2556). ชีวิต พระพุทธศาสนา และวิทยาศาสตร. พิมพ์ครั ้งที ่ 1. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัทซัมซิสเท็ม จำกัด. 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 2 (July-December 2018)  

 

46 

อาภรณ์ ภู่วิทยพันธ์ ดร.. (2561). เทคนิคการให้ข้อมูลกลับอย่างสร้างสรรค์. กรุงเทพมหานคร: เอช 
อาร์ เซ็นเตอร์.  

สม สุจีรา ทันตแพทย์. (2561). คิดแบบอัจฉริยะ ทำให้มนุษย์มีสติ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
อมรินทร์ธรรมะ. 

เติมศักดิ์ คทวณิช ผศ.ดร.. (2546). จิตวิทยาทั่วไป. กรุงเทพมหานคร: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
สิทธิโชค วรานุสัยติกุล รศ.ดร. (2556). เปลี่ยนความคิดด้วยจิตวิทยา เชิงบวก. กรุงเทพมหานคร: ซี

เอ็ดยูเคชั่น. 
วรพจน์ วงศ์กิจรุ่งเรือง และอธิป จิตตฤกษ์ แปล. (2556). ทักษะแห่งอนาคต การศึกษาทศษที่ 21. 

พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ open worlds. 
เฌอมาณย์ รัตนพงศ์ตระกูล. (2558). จิตวิทยาแค่ 1% ทำให้คุณเหนือคน. พิมพ์ครั ้งที ่ 19. 

กรุงเทพมหานคร : ทัช.  
jen Sincero ผู้เขียน กานต์สิริ โรจนสุวรรณ แปล. (2556). อยากทำก็ทำ อย่าให้คำพูดคนฆ่าคุณ 

จิตสำนึกสั่งให้ฉันทำ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วีเลีร์น. 
 
 


