
 

 

โพชฌงค ์7 กับพุทธจิตเสริมสุขภาพ 
 Bojjhanga with The Buddhistphychology of Enhancing Health 

 
พรมงคล ฉันท์รัตนโยธิน   

Pornmongkol Chanrattanayothin  
หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy, Buddhist Psychology  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
Email: hygienic2009@hotmail.com 

 
รับต้นฉบับ 18 เมษายน 2561 วันที่เผยแพร่  30 มิถุนายน 2561 

 
บทคัดย่อ 

ร่างกายคนเราเจ็บป่วย จึงต้องมาหาหมอเพ่ือทำการรักษา โรคบางอย่างจำเป็นต้องอาศัย
พระธรรมช่วยเยียวยา เพ่ือให้อาการของโรคนั้นดีขึ้น โพชฌงค์นี้ เป็นหลักธรรมสำคัญหมวดหนึ่ง เป็น
พุทธมนต์สำหรับการสวดสาธยาย เพ่ือให้คนป่วยได้สดับตรับฟังแล้วจะได้หายจากโรค  ซึ่งความจริงก็
เป็นเรื่องของการทำใจให้สว่าง สะอาด ผ่องใส เป็นการรักษาใจ พุทธจิตเสริมสุขภาพ โพชฌงค์มาจาก
คำว่า โพชฌะ กับ อังคะ หรือโพธิ กับองค์ จึงแปลว่า องค์แห่งผู้ตรัสรู้ หรือองค์แห่งการตรัสรู้วินิจฉัย
ตามหลักการแพทย์แผนไทย ทฤษฏีการแพทย์แผนไทย จะให้ความสำคัญกับธาตุทั้ง 4 ประกอบด้วย 
ดิน น้ำ ลม ไฟ ภายในร่างกายมนุษย์ ต้องมีความพอดี คือ สายกลาง ไม่ตึงเกินไป ไม่หย่อนเกินไป  
ซึ่งความพอดีของแต่ละคนก็ต่างกัน ตามลักษณะการทำงาน ลักษณะทางพันธุกรรมและการเจ็บป่วย  

องค์แห่งการตรัสรู้และสุขภาพที่สมบูรณ์ โพชฌงค์ เริ่มด้วย องค์ที่ 1 คือ สติ แปลว่า 
ความระลึกได้    วิจัย นั้นแปลว่า การเฟ้นหรือการเลือกเฟ้น วิริยะ แปลว่า ความเพียร แปลว่า  พลัง
ความเข้มแข็งของจิตใจ ที่จะเดินจะก้าวหน้าต่อไป  มีกำลังประคับประคองใจของตัวเองไว้ไม่ ให้ถอย 
ปีติ แปลว่า ความอิ่มใจ  ปัสสัทธิ แปลว่า สงบเย็นกายกับสงบเย็นใจ อุเบกขา แปลว่า ความวางเฉย 
ในที่นี้หมายถึง ความเรียบสงบของจิต ที่เป็นกลางๆ ไม่เอนเอียงไปข้างโน้นข้างนี้     

เมื ่อนำไปใช้ประโยชน์  องค์ธรรมที่หนุนเนื ่องกัน 7 ประการ ถ้าทำได้เช่นนี ้ ก็เป็น
ประโยชน์ ไม่ว่าผู้ใช้ต้องการปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้น หรือจะใช้ประโยชน์ในชีวิตประจำวัน ทำให้
จิตใจมีความโล่งเบา เป็นอิสระ  ส่งเสริมให้มีความสุข เมื่อมีความสุขกายแล้ว มีความสุขใจด้วย ก็ได้
ชื่อว่า เป็นผู้มีความสุขโดยสมบูรณ์   
 
คำสำคัญ: โพชฌงค์ 7, พุทธจิต, เสริมสุขภาพ    



   Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 1 (January-June 2018)  

 

30 

 Abstract 
Our body is sick. Therefore, had to come to the doctor for treatment Some 

diseases require dharma to help heal. In order to improve the symptoms of this 
disease, this is an important principle Is a Buddhist mantra for prayer recitation in 
order for the sick to listen carefully and recover from the disease In fact, it is a matter 
of being mindful of being bright, clean, and bright.  

Buddhist mental health supplement Pochachong came from the word 
Pocha and Angkha or Pho and Ong, therefore translated as the Lord of Enlightenment. 
Or the body of enlightenment Diagnosed according to the principles of Thai traditional 
medicine Thai traditional medicine theory Will focus on the four elements, consisting 
of soil, water, wind, fire within the human body Must be fit, i.e. the middle line is not 
too tight, not too slack Which the fit of each person is different According to the 
nature of work Genetic and illness  

The body of enlightenment and complete health, Pochang began with the 
first one, namely consciousness, meaning that the research was translated, meaning 
that the selection or selection of perseverance means that perseverance means the 
strength of the mind. To walk will progress further There is a force to support his own 
heart, not to retreat, meaning that gratitude is translated as calm, cool, physical, and 
calm, cool, equivocal, meaning that the indifference here means the calmness of the 
middle mind is not inclined to this side. 

When used The Dharma that encourages each other in 6 respects. If you 
can do this Is useful Regardless of whether the user wants to practice for 
disengagement or to use in everyday life Making the mind clear, light, independent, 
encouraging happiness When happy Also happy with being called a complete 
happiness. 
 
Keyword:  Bojjhanga, Buddhist Psychology, Enhancing Health       

 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3  ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

31 

บทนำ   
ร่างกายคนเราเจ็บป่วย จึงต้องมาหาหมอเพ่ือทำการรักษา โรคบางอย่างจำเป็นต้องอาศัย

พระธรรมช่วยเยียวยา เพ่ือให้อาการของโรคนั้นดีขึ้น โพชฌงค์นี้ เป็นหลักธรรมสำคัญหมวดหนึ่ง เป็น
พุทธมนต์สำหรับการสวดสาธยาย เพ่ือให้คนป่วยได้สดับตรับฟังแล้วจะได้หายจากโรค และเป็นมรรค
วิธี หรือเป็นหนึ่งในองค์มรรค ซึ่งคำว่า มรรคภาวนา ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 
อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 อริยมรรคมีองค์ 8 (มหาวิภังค์ ภาค 2 ข้อที่ 71 หน้าที่ 256/737) 

ที่เชื่อกันอย่างนี้ ก็เพราะมีเรื่องมาในพระไตรปิฎกเล่าว่า พระมหากัสสปะ ซึ่งเป็นพระ
เถระผู ้ใหญ่ท่านหนึ่งเคยอาพาธ และพระพุทธเจ้าเสด็จไปเยี่ยม แล้วทรงแสดงเรื ่องโพชฌงค์นี้ 
ตอนท้ายพระมหากัสสปเถระก็หายจากโรคนั้น อีกคราวหนึ่ง พระมหาโมคคัลลานะ ซึ่งเป็นอัครสาวก
ฝ่ายซ้าย ก็อาพาธและพระพุทธเจ้าเสด็จไปเยี่ยม ก็ได้ทรงแสดงโพชฌงค์นี้อีก แล้วพระมหาโมคคัลลา
นะก็หายโรค 

อีกคราวหนึ่ง พระพุทธองค์เองทรงอาพาธ ก็ตรัสให้พระมหาจุนทะ ซึ่งเป็นพระเถระรูป
หนึ่งแสดงโพชฌงค์ถวายแล้วพระพุทธเจ้าก็หายประชวร พุทธศาสนิกชนเชื่อว่าบทโพชฌงค์นั้น สวด
แล้วจะช่วยให้หายโรคได้ เป็นการสวดคำบาลี ผู้ฟังก็ฟังไป ซึ่งบางทีอาจจะไม่เข้าใจเนื้อความก็ได้  
แต่ในพระไตรปิฎกนั้น ท่านแสดงเนื้อหาคือตัวหลักธรรม และธรรมะที่แสดงนั้นเป็นธรรมเกี่ยวกับ
ปัญญา เป็นธรรมะชั้นสูง ซึ่งความจริงก็เป็นเรื่องของการทำใจให้สว่าง สะอาด ผ่องใส เป็นการรักษา
ใจ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2557: 2-5)                                                                                                                            
 
พุทธจิตเสริมสุขภาพ 

เป็นธรรมดาว่า กายกับใจนั้นเป็นสิ่งที่อาศัยกันและกัน พอกายเจ็บป่วยไม่สบาย คนทั่วไป
ก็มักพาลจิตใจไม่สบาย เศร้าหมอง กระวนกระวาย กระสับกระส่ายไปด้วย และในทำนองเดียวกัน 
เมื่อจิตใจไม่สบายก็พลอยให้กายไม่สบายไปด้วย เริ่มต้นตั้นแต่ รับประทานอาหารไม่ได้ ร่างกายเศร้า
หมอง  ผิวพรรณซูบซีด เป็นสิ่งที่เนื่องอาศัยกัน 

ในทางตรงกันข้าม ถ้าจิตใจดี  ได้รับกำลังใจ โรคที่เป็นมาก ก็กลายเป็นน้อย หรือที่จะ
หายยากก็หายง่ายขึ้น ยิ่งถ้าหากได้รับกำลังใจที่ดีมากถึงระดับหนึ่ง ไม่เพียงแต่บรรเทาเท่านั้น  
แต่อาจจะช่วยรักษาโรคไปด้วยเลย ทั้งนี้ก็ขึ้นอยู่กับทำใจของเราหรือรักษาใจของเราได้มากแค่ใหน 

พระพุทธเจ้าและพระมหาสาวกนั้น ท่านมีจิตใจที่พัฒนาให้ดีงามเต็มที่ มีสุขภาพด้านจิตที่
สมบูรณ์แล้ว เมื่อถึงเวลาที่ต้องการ จึงเรียกเอาด้านจิตมาช่วยด้านกายได้เต็มที่ ถ้าไม่เหลือวิสัยของ
เหตุปัจจัย ก็เอาของดีที่มีในใจออกมารักษากาย ที่เป็นโรคให้หายไปได้ หลักโพชฌงค์เป็นหลักปฏิบัติ
ทั่วไป ไม่เฉพาะสำหรับผู้ป่วยเท่านั้น ถ้าวิเคราะห์ดูความหมายของศัพท์ ก็จะเห็นว่า ศัพท์เดิมนั้นท่าน
มีความมุ่งหมายอย่างไร 

โพชฌงค์มาจากคำว่า โพชฌะ กับ อังคะ หรือโพธิ กับองค์ จึงแปลว่า องค์แห่งผู้ตรัสรู้ 
หรือองค์แห่งการตรัสรู้ พูดตามศัพท์ คือองค์แห่งโพธิ หรือ องค์แห่งโพธิญาณนั่นเอง แสดงว่า



   Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 1 (January-June 2018)  

 

32 

หลักธรรมนี้สำคัญมาก เพราะเป็นธรรมที่จะช่วยให้เกิดการตรัสรู้  การตรัสรู้นั้นเป็นเรื่องของปัญญา 
ปัญญาคือความรู้ความเข้าใจขั้นที่จะทำการตรัสรู้นี้ มีความหมายลึกซึ้งลงไป กล่าวคือ การตรัสรู้นั้น
หมายถึงว่า 

ประการที่ 1 รู้แจ้งความจริงของสิ่งทั้งหลาย เห็นสว่างโล่งทั่วไปหมด ไม่มีจุดหมองจดุมัว 
เพราะความรู้นั้นชำระใจให้หมดกิเลส ให้บริสุทธิ์ด้วย เพราะฉะนั้น ปัญญาตรัสรู้จึงหมายถึงความรู้
บริสุทธิ์ หรือความรู้ที่เป็นเหตุแห่งให้เกิดความบริสุทธิ์  

ประการที่ 2 ปัญญาที่ทำให้ตรัสรู้นี้ทำให้เกิดความตื่น คือเดิมนั้นมีความหลับอยู่ คือมัว
เพลิน มัวประมาทอยู่ ไม่ลืมตาลืมใจ ดูความจริง และมีความหลงใหล เช่น หมกมุ่นมัวเมายึดติดในสิ่ง
ต่าง ๆ เมื่อปัญญารู้แจ้งความจริงตรัสรู้แล้วก็กลายเป็นผู้ตื่นขึ้น พ้นจากความหลับ จากความประมาท
มัวเมา พ้นจากความยึดติดต่าง ๆ พูดสั้น ๆ ว่า ตื่นขึ้นทั้งจากความหลับใหลและความหลงใหล  

ประการที่ 3 จากการที่บริสุทธิ์และตื่นขึ้นมานี้ ก็ทำให้จิตใจของผู้นั้น มีความเบิกบานผ่อง
ใส ปลอดโปร่งโล่งเบา เป็นอิสระ อันนี้คือสภาพจิตที่ดีงาม  ถ้าเรียกในสมัยปัจจุบันก็ว่าเป็นสุขภาพจิต
ที่ดีมาก 

ถ้าท่านผู้ใดก็ตามได้มีสุขภาพจิตอย่างนี้แล้ว  แม้จะไม่ถึงขั้นหมดกิเลสโดยสิ้นเชิง ก็นับว่า
เป็นผู้มีความสุขมาก  ถ้าเป็นผู้ป่วยไข้ก็เรียกว่ามีสภาพจิตที่เหมือนกับไม่ได้ป่วย  อย่างที่เรียกว่า  กาย
ป่วยแต่ใจไม่ป่วย  หรือป่วยแต่กายใจไม่ป่วย  ถ้าทำได้อย่างนี้  ก็จะเป็นจิตใจที่มีความสุขและก็จะ
ช่วยผ่อนคลายหายจากโรคนั้น หรืออย่างน้อยก็บรรเทาทุกขเวทนาที่เกิดจากโรคนั้นลงได้ 
 
วินิจฉัยตามหลักการแพทย์แผนไทย 

ทฤษฏีการแพทย์แผนไทย จะให้ความสำคัญกับธาตุทั้ง 4 ประกอบด้วย ดิน น้ำ ลม ไฟ 
ภายในร่างกายมนุษย์ ต้องมีความพอดี คือ สายกลาง ไม่ตึงเกินไป ไม่หย่อนเกินไป ตามลักษณะธาตุ 
กำเริบ หย่อน พิการ อันเกิดจากอาหาร อากาศ การทำงาน ความเครียด ตามลักษณะทางพันธุกรรม
และการเจ็บป่วย (พรมงคล ฉนัท์รัตนโยธิน, 2559: 68)    
 
ในมุมมองของนักวิทยาศาสตร์ “สติ กับพุทธจิตวิทยา”  

สติ หรือ Consciousness นั้นสำคัญอย่างไร 
สติ นั้นสำคัญที่สุดในการใช้ชีวิต “ภายใต้การควบคุม” และพบว่าการใช้ชีวิตอย่างขาด 

“สติ” ทำได้โดยไม่ต้องใช้ความพยายาม เพราะนั่นเป็นกระบวนการหลักของชีวิตมนุษย์ดังที่ผมจะ
อธิบายต่อไปนี้     

1. กระบวนการเรียนรู้ของสมอง และ การรับรู้ของมนุษย์เรานั้น เป็น Multi-tasking โดย
ธรรมชาติ จากการศึกษา Cognitive psychology (การศึกษากระบวนการเรียนรู้) พบว่า 

1.1 ส่วนใหญ่กระบวนการเรียนรู้เกิดข้ึนอย่างอัตโนมัติ และ ไม่สามารถควบคุมได้  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3  ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

33 

1.2 การรับรู้ หรือ perception เป็นกลุ่มของกระประมวลผลของ สัมผัส (Sensation) 
ต่าง ๆ ที่มีต่อ สิ่งเร้าทางสภาพแวดล้อม (Environment stimuli) 

1.3 พฤติกรรม การแสดงออกของพฤติกรรมมนุษย์นั้น ส่วนใหญ่ก็เป็นไปในรูปแบบ
ของ ปราศจากความยั้งคิด หรือ unconscious ทั้ง ๆ นั้น 

สิ่งที่มีผลต่อการแสดงพฤติกรรมมนุษย์ คือ “แรงจูงใจ” ซึ่งแรงจูงใจนั้น มีทั้งแรงจูงใจ
ภายในและภายนอก มนุษย์ในหลายๆครั้ง แสดงพฤติกรรมออกมาตามแรงจูงใจ  (ศรีเรือน แก้วกังวา, 
2554: 159)  

2. การรับรู้ กระบวนทางการเรียนรู้ และ จิตวิทยาด้านการรับรู้ของมนุษย์นั้นซับซ้อน 
“โดยปราศจากการยังคิด” unconscious การรับรู้ของมนุษย์เกิดขึ้นอย่างอัตโนมัติและรวดเร็ว และ
สิ่งเหล่านี้หล่อหลอมให้เกิด ทัศนคติ Attitude พบว่าหากคนๆหนึ่งพบแต่เรื่องที่ไม่ดี หรือ เขาเองคิด
ว่ามันไม่ดีซ้ำๆบ่อยๆ จนเกิดกระบวนการยืนยันกับตันเอง self-confirmation ทำให้เกิดการหลอม
ทัศนคติที่ “ไม่ดี” ต่อสิ่งนั้นๆ กลับกันหากคนๆหนึ่งอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ไม่ดี แต่กระบวนการรับรู้ 
ไม่ได้ทำให้เขารู้สึกว่ามัน “ไม่ดี” ก็จะเกิดทัศนคติที่ “เฉยๆกับสิ่งที่ไม่ดีเหล่านั้น” ทำไมเด็กที่พ่อแม่
สูบบุหรี่ดื่มเหล้านั้นมีโอกาสที่จะโตมาแล้วสูบบุหรี่ดื่มเหล้ามากกว่า แม้ว่า พ่อแม่จะบอกว่า “มันไม่
ดี” และ เชื่อว่าเด็กนั้นเองก็รับรู้ว่ามัน “ไม่ดี” อาจเนื่องมาด้วยความรู้สึกที่ “เฉย ๆ” กับสิ่งเหล่านั้น
และไม่ได้คิดว่ามันจะเลวร้ายมากเพราะเคยชินกับสิ่งนั้นๆ  

3. กระบวนการประมาณ และ การตัดสินใจ การศึกษาพบว่ามนุษย์นั้น “ตัดสินใจ” หรือ 
“ประมาณการณ์” โดยใช้ “อารมณ์” ถึงแม้จะพยายามคิดว่าไม่ใช้ก็ตามแต่สมองส่วนที่ควบคุม
อารมณ์เหล่านั้นก็ยังทำงานอยู่ และ การตัดสินใจ ประมาณการณ์ของมนุษย์นั้นโดยไม่ทันตั้งตัว 
เกิดขึ้นอย่าง “โดยปราศจากการยั้งคิด” unconscious อีกเช่นกัน เช่นกระบวนการตัดสินใจหรื
อประมาณการณ์การโน้มน้าวและการทำนาย Convey and prophecy  

  
องค์แห่งการตรัสรู้และสุขภาพที่สมบูรณ์ 

ต่อจากนี้ก็ควรจะมาสำรวจกันว่า หลักธรรมที่เป็นองค์ประกอบของการตรัสรู ้น ั ้นมี
อะไรบ้าง และมีความหมายอย่างไร  โพชฌงค์มี ๗ ประการด้วยกัน เรียกกันว่า โพชฌงค์ 7 เหมือน
อย่างที่บอกไว้ในบทสวดมนต์ว่า โพชฌังโค สะติสังขาโต.. เริ่มด้วย องค์ที่ 1 คือ สติ แปลว่า ความ
ระลึกได้  สติ ดึงเอาจิตมากำกับไว้กับสิ่งที่ต้องการ หรือสิ่งที่เราจะเกี่ยวข้อง ทำให้สิ่งนั้นอยู่ในการ
รับรู้ของจิต ไม่หลุดลอย ไม่หล่นหาย ไม่พลัดกันไปเสีย นี้คือหน้าที่ของสติ  อารมณ์ในที่นี้ คือ สิ่งที่เรา
ต้องเก่ียวข้องทุกอย่าง สิ่งที่เรารับรู้ สิ่งที่ใจเรานึกถึงได้ เรียกว่า “อารมณ์”  

สติมีหน้าที่ดึงหรือตรึงจิตไว้กับสิ่งนั้นๆ ถ้าเราจะทำอะไรก็ให้จิตระลึกถึงสิ่งนั้น ดึงเอาไว้
เหมือนกับเชือก สมมติว่ามีหลักปักไว้ และมีสัตว์ตัวหนึ่งเป็นต้นว่าลิงถูกเชือกผูกไว้กับหลักนั้น จิตของ
เรานั้นเปรียบเทียบได้กับลิงเพราะว้าวุ่น และวุ่นวายมาก ดิ้นรนมาก อยู่ไม่สุข  ท่านเปรียบว่าต้องผูก



   Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 1 (January-June 2018)  

 

34 

ลิงเอาไว้กับหลัก มิฉะนั้นลิงก็จะหนีไป ไม่อยู่กับที่ หรือหลุดหายไปเลย  สิ่งที่จะผูกลิงก็คือเชือก เมื่อ
เอาเชือกมาผูกลิงมัดไว้กับหลัก ลิงไปใหนไม่ได้  ก็วนอยู่กับหลักหรือใกล้ ๆ หลัก  

แต่ที่นี้ ถ้าสิ่งนั้นอยู่ห่างไกลออกไปไม่ปรากฏอยู่ เช่นเป็นเรื่องอดีตผ่านไปแล้ว ก็ให้สติดึง
จิตไว้กับสิ่งนั้นให้ไปอยู่ด้วยกัน สติดึงจิตมากำกับไว้กับสิ่งที่ต้องการ หรือสิ่งที่เราควรจะเกี่ยวข้อง  
ทำให้สิ่งนั้นอยู่ในการรับรู้ของจิต ไม่หลุดลอย ไม่หล่นหาย ไม่พลัดกันไปเสีย นี้คือหน้าที่ของสติ   
ประโยชน์ของสติก็อยู่ตรงนี้  อันนี้คือเครื่องมือหรืออุปกรณ์ท่ีเรียกว่าองค์ประกอบข้อที่ 1 ได้แก่ สติ 

องค์ที่ 2 คือ ธัมมวิจยะ หรือ ธรรมวิจัย แปลว่า การวิจัยธรรม วิจัย นั้นแปลว่า การเฟ้น
หรือการเลือกเฟ้น คือ การใช้ปัญญาไตร่ตรอง พิจารณา สอดส่อง ค้นคว้า ธรรม ก็ คือ ความจริง 
ความถูกต้อง สิ่งที่ดีงาม สิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูล หรือคำสอนที่ให้ความรู้เกี่ยวกับความจริง ความ
ถูกต้องดีงาม และสิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลนั้น สิ่งนั้นอาจอยู่ต่อหน้าก็ได้ เช่น เรามองเห็นอะไรอยู่
ข้างหน้าหรือขณะนี้ เรากำลังเผชิญกับอารมณ์ที่เข้ามาเกี่ยวข้อง เราก็เฟ้น คือมองค้นหาให้เห็นธรรม
เฟ้นเอาธรรมออกมาให้ได้ หรือมองให้เป็นธรรม  

ถ้ามองไม่ดี ใจของเราก็วุ่นวาย ปั่นป่วน กระวนกระวาย เดือดร้อน แต่ถ้ามองให้ดี ถึงสิ่ง
นั้นคนทั่วไปเขาว่าไม่ดี ไม่ชอบใจ เมื่อจำเป็นที่เราจะต้องเกี่ยวข้องกับสิ่งนั้นเฉพาะหน้าแล้ว เราก็มอง
ให้มันเป็นเป็นธรรมไป หรือมองให้เห็นธรรมขึ้นมา ทำแบบนี้ก็เป็นธรรมวิจัยอย่างหนึ่ง เรียกว่ามอง
อะไรก็ได้ ถ้ามองให้ดีแล้วมันเป็นธรรมหรือทำให้เห็นธรรมได้หมด เหมือนอย่างอาจารย์ที่สอนธรรม
บางท่าน ท่านเน้นให้ทำใจของเราให้เกิดเมตตา กรุณา มองให้เห็น มองให้เป็นธรรม 

การเลือกเฟ้น นำธรรมไปใช้ให้ถูกกับโอกาส ใช้ให้เหมาะกับกิจเฉพาะหน้าหรือแก้ปัญหา
เฉพาะหน้าของเราให้ถูกต้องได้ ให้พอดี การเลือกเฟ้นออกมาให้ถูกต้องนี ้ เรียกว่า ธรรมวิจัย
เหมือนกัน แม้กระทั่วว่า เฟ้นให้รู้ว่าความหมายของหลักธรรมนั้นคืออะไร ในกรณีนั้น  ๆ มุ่งเอาแง่
ไหน อย่างนี้เรียกว่า “ธรรมวิจัย” 

องค์ที่ 3 คือ วิริยะ แปลว่า ความเพียร แปลว่า ผู้กล้าหาญ หมายถึง พลังความเข้มแข็ง
ของจิตใจ ที่จะเดิน ที่จะก้าวหน้าต่อไป ถึงจะเผชิญอุปสรรค ความยุ่งยาก ความลำบาก ถึงจะเป็น
งานหนัก หรือมีภัย ก็ไม่ครั่นคร้าม ไม่หวั่นหวาด ไม่กลัว ใจสู้ ไม่ย่อท้อ ไม่ท้อแท้หรือไม่ท้อถอย 
มีกำลังประคับประคองใจของตัวเองไว้ไม่ให้ถอย อันนี้เรียกว่า วิริยะ  

องค์ท่ี 4 คือ ปีติ แปลว่า ความอ่ิมใจ หรือ ความดื่มด่ำ ความซาบซึ้ง ความปลาบปลื้ม ปีติ
นี้เป็นอาหารหล่อเลี้ยงใจ บางท่านเจริญธรรมดีแล้วมีปีติได้เสมอ ร่างกายก็กระปรี้กระเปร่า เรียกว่า 
ปีติภักขา แปลว่า ผู้มีปิติเป็นภักษา คือ มีปีติเป็นอาหาร ฉะนั้นวิธีการอย่างหนึ่งที่จะช่วยจิตใจของ
ตัวเอง ก็คือพยายามสร้างปีติขึ้นมา ปีติเป็นอาหารหล่อเลี้ยงจิตใจให้เอิบอ่ิม ความอ่ิมใจช่วยได้มาก 

บางคนแม้จะรับประทานอาหารได้มาก แต่ถ้าจิตใจมีความวิตกกังวล เร่าร้อนใจ ร่างกาย
ก็อาจซูบซีดทรุดโทรมลงได้ แต่คนที่สบายใจ มีอะไรช่วยให้ดีใจ อ่ิมใจอยู่เสมอ ก็อาจทำให้ร่างกายดีมี
ผิวพรรณผ่องใสไปด้วย โดยที่อาหารกายนั้น มีแต่เพียงพอประมาณ เพราะฉะนั้น ปีตินี้ จึงเป็นหลัก
สำคัญอย่างหนึ่ง เป็นธรรมที่ควรจะสร้างให้เกิดมีในใจของตนเสมอ ๆ 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3  ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

35 

องค์ที ่ 5 คือ ปัสสัทธิ แปลว่า ความผ่อนคลาย  หรือสงบเย็น ไม่กระสับกระส่าย 
ไม่เครียด ท่านแบ่งเป็น กายผ่อนคลายกับใจผ่อนคลาย หรือสงบเย็นกายกับสงบเย็นใจ คือ ไม่
กระสับกระส่ายไม่เขม็งเครียด สงบเย็นกายท่านหมายเอาลึกซึ้งถึงการสงบผ่อนคลายของกองเจตสิก 
แต่เราจะถือเอาการสงบผ่อนคลายของร่างกายธรรมดาก็ได้ง่าย ๆ  คนเราถ้ามีความเครียด มีเรื่องไม่
สบายใจแล้ว มันจะเครียดทั้งกายและใจ สภาพที่ตรงข้ามกับปัสสัทธิ ก็คือ ความเครียด เมื่อมีเรื่อง
กลุ้มกังวลใจ อะไรต่าง ๆ ทางใจแล้ว ก็พลอยเครียด เมื่อมีเรื่องกลุ้มกังวลใจ อะไรต่าง ๆ ทางใจแล้ว 
ก็พลอยเครียดทางกายด้วย ไม่มีความสุข และจะทำให้ร่างกายทรุดโทรมลงด้วย 

หรือถ้ากายเครียด ใจก็พลอดเครียดไปด้วย เช่น พระพุทธเจ้าครั้งยังเป็นพระโพธิสัตว์ 
ก่อนตรัสรู้ ทรงทดลองบำเพ็ญทุกรกิริยา กลั้นลมหายใจจนกายสะท้าน ก็เกิดความเครียด ความ
กระสับกระส่าย ทั ้งทางกายและทางใจ เช่นเดียวกัน ฉะนั ้นท่านให้เจริญธรรมที ่ตรงข้ามกับ
ความเครียดนี้นั่นก็คือ ปัสสัทธิ ความสงบเย็น ความผ่อนคลาย ร่างกายก็ผ่อนคลาย จิตใจก็ผ่อนคลาย 
ภาวะนี้เรียกว่าปัสสัทธิ เป็นสิ่งที่ดีมากเป็นตัวที่มักจะมาตามปีติ คือ พออิ่มใจ ก็เกิดความผ่อนคลาย
สบาย 

องค์ที่ 6 คือ สมาธิ แปลว่า ความตั้งจิตมั่นหรือแน่วแน่อยู่กับสิ่งนั้น ๆ ถ้าพิจารณาสิ่งใด 
ก็ให้จิตใจแน่วแน่ จับอยู่กับสิ่งนั้น ถ้าทำกิจทำงานอะไร  ก็ให้ใจเราแน่วแน่อยู่กับสิ่งนั้น  อย่างที่
เรียกว่า ใจอยู่กับกิจ จิตอยู่กับงาน อันนี้ เรียกว่า สมาธิ ใจอยู่กับสิ่งนั้น ไม่เคลื่อนที่ไป สมาธิก็คงอยู่ 
คือ จิตอยู่ด้วยกับสิ่งที่กำหนด เป็นไปแบบเรียบสนิท อันนี้เรียกว่า สมาธิ จิตใจที่แน่วแน่เป็นจิตใจที่มี
กำลังมาก เฉพาะอย่างยิ่งคือเป็นจิตใจซึ่งเหมาะที่จะใช้งานให้ได้ผลดี  

องคท์ี่ 7 คือ อุเบกขา แปลว่า ความวางเฉย ในที่นี้หมายถึง ความเรียบสงบของจิต ที่เป็น
กลาง ๆ ไม่เอนเอียงไปข้างโน้นข้างนี้ และเป็นความเฉยรู้ คือ รู้ทันจึงเฉย ไม่ใช่เฉยไม่รู้ หรือเฉยเพราะ
ไม่รู้  เป็นการเฉยดูอย่างรู้ทันและพร้อมที่จะทำการเมื่อถึงจังหวะ  

ถ้าเป็นผู้เจ็บไข้ มีเพียงอย่างเดียว  หรือสองอย่าง จิตใจก็สบาย เช่น มีสติ จิตใจไม่
หลงใหลฟั่นเฟือน หรือมีปัสสัทธิ กายใจผ่อนคลาย เรียบเย็นสบาย  ไม่มีความเครียด ไม่กังวลอะไร 
แค่นี้ก็เป็นสภาพจิตที่ดีแล้ว ถ้ารู้จักมองด้วยธัมมวิจยะ ก็ทำใจได้  ยิ่งถ้ามีวิริยะ มีกำลังใจด้วย ก็เ ห็น
ชัดเจนว่า เป็นสภาพดีที่พึงต้องการแน่ ๆ ยิ่งมีปีติ มีสมาธิ มีอุเบกขา ที่สร้างขึ้นมาได้ยิ่งดี   

  
บูรณาการองค์ประกอบให้เกิดสุขภาพเป็นองค์รวม 

แต่ที่ท่านต้องการก็คือ ให้องค์ธรรมทั้ง 7 นี้ ทำงานร่วมกันครบถ้วน ครบบริบูรณ์ เป็น
องค์รวมอันหนึ่งอันเดียว  

เริ่มต้นด้วยข้อ 1 คือ สติ สติอาจจะดึงสิ่งที่เราเก่ียวข้องเฉพาะหน้าไว้ให้อยู่กับจิต  หรือให้
จิตอยู่กับสิ่งที่พิจารณา หรือที่กระทำนั้น ๆ หรือดึงสิ่งที่ห่างไกลเข้ามา เช่น ธรรมที่ได้เล่าเรียนมาแล้ว  
ก็มานึกทบทวนระลึกข้ึนในใจอย่างหนึ่ง  สตินี้เป็นตัวแรกท่ีจะเข้าไปสัมผัสกับสิ่งที่เราเข้าไปเกี่ยวข้อง  



   Buddhist Psychology Journal Vol. 3 No. 1 (January-June 2018)  

 

36 

ถ้ามนุษย์อยู ่กับความจริง รู ้เข้าใจทุกข์ตามสภาวะของมัน ไม่ซ่อนปัญหา ไม่ปิดตา  
ไม่หลอกตัวเอง มีใจลงตัวกับทุกข์นั้นตามที่มันเป็นของมันได้  นอกจากว่าเขาจะไม่มีปมซ่อนอยู่ก็จะ
ไม่ก่อให้เกิดปัญหาใหม่ที่จะขยายตัวจากปัญหาเก่าแล้ว  อาศัยปัญญาก็จะได้รับการพัฒนา โดยที่ว่า 
ทุกข์ท่ีมีเป็นสภาวะตามธรรมดาของมันในธรรมชาติ ก็เป็นทุกข์ตามธรรมชาติธรรมดาของมันไป  ไม่มี
ผลที่จะก่อทุกข์ข้ึนในจิตใจของเขา  ความเข้าใจทุกข์และเข้าใจสภาวะแห่งทุกข์ต่อเนื่องที่ธรรมวิจัย 

ต่อไปขั้นที่ 2 ก็ใช้ธรรมวิจัย เลือกเฟ้นไตร่ตรองธรรม  เมื่อจิตของเราพบปะกับอารมณ์
นั้น หรือผู้คนก็มองให้เป็นธรรม  มองให้เห็นธรรม  เมื่อเห็นผู้คนในแง่สับสนวุ่นวาย ก็มองในแง่กรุณา  
หรือเป็นเรื่องที่น่าสงสาร  คิดจะช่วยเหลือ  ในโอกาสนี้เลือกธรรมอะไรขึ้นมาถึงจะเหมาะ  จึงจะเป็น
ประโยชน์ ช่วยแก้ไขปัญหาเฉพาะหน้าได้  อย่างน้อยการได้ทบทวน ก็ทำให้จิตมีงานทำ ก็จะทำให้
สบายใจขึ้น หรือเข้าใจความหมาย  ก็จะเกิดกำลังใจข้ึนมา จิตก็จะมีแรงก้าวหน้าต่อไป 

ต่อไปก็ผ่านเข้าสู่ข้อที่ 3  คือ วิริยะ ที่แปลว่า ความแกล้วกล้า ความมีกำลังใจ  จิตใจของ
เราบางทีก็ท้อถอยหดหู่  บางทีก็เศร้า เหงา ว้าเหว่ เซ็ง วุ่นวายใจ กลัดกลุ้มใจ ที่เป็นอย่างนี้เพราะจิต
ไม่มีที่ไป  จิตของเราเคว้งคว้าง  แต่ถ้าจิตมีทางไป  มันจะแล่นไป  เพราะจิตนี้ปกติไม่หยุดนิ่ง  ชอบ
ไขว่คว้าอารมณ์  แต่เราคว้าอะไรที่จะเป็นทางเดินของจิตไม่ได้  จิตก็ว้าวุ่นและวนเป็นวัฏฏะ วิ่งพล่าน
ไปในวงจรที่ไม่ดี  ไม่งามอยู่อย่างนั้นนั่นเอง  ทำความเดือดร้อนใจให้แก่ตนเอง  ที่นี้ถ้าทำทางเดิน
ให้แก่จิตได้แล้ว  จิตก็จะมีพลัง ก็จะเกิดวิริยะ มีกำลังที่จะวิ่งแล่นไป 

ถ้ามีธัมมวิจยะ ก็จะมองเฟ้นหาธรรมที่ทำให้เกิดปัญญา มีความสว่างข้ึนในอารมณ์  ก็เป็น
ทางเดินให้แก่จิตได้  จิตก็จะมองเห็นทางที่จะก้าวหน้าไป รู้จุดรู้วิธี  ที่จะแก้ไขจัดการกับเรื่องนั้น  ๆ  
หรือที่จะปฏิบัติต่อสิ่งนั้น ๆ ก็จะมีแรงขึ้น ก็เกิดกำลังใจขึ้น  ทั้งสองข้อนี้เป็นสิ่งที่เนื่องอาศัยกัน อันนี้
เรียกว่า วิริยะ คือ ความมีกำลังใจที่จะก้าวไป เป็นเครื่องประคับประคองจิตไม่ให้หดหู่ หรือท้อถอย 

พอเกิดวิริยะ  จิตมีกำลังแล้ว ปีติ ความอิ่มใจก็เกิดขึ้นด้วย คนที่มีกำลังใจ ใจเข้มแข็ง  
ใจได้เห็นเป้าหมายอะไรขึ้นมาแล้วก็เกิดปีติ มีความอ่ิมใจข้ึน  อย่างที่เรียกว่าเกิดมีความหวัง 

จิตที่ยิ่งเครียดยิ่งกระสับกระส่าย พอจิตมีทางไปแล้ว ก็มีกำลังใจเดินหน้าไป  มีความอ่ิม
ใจ  มีความผ่อนคลายสบายสงบไปด้วย หายเครียดหายกระวนกระวายใจ  จิตก็ผ่อนคลายสงบ กายก็
ผ่อนคลายสงบระงับ  อันนี้เรียกว่า เกิดปัสสัทธิ 

พอเกิดปัสสัทธิแล้ว  ความกระวนกระวายใจก็หายไป  ความเครียดก็หายไป  จิตก็นิ่งสงบ  
แน่วแน่ไปกับการเดินทาง  และกิจที่จะทำในเวลานั้น ก็เกิดเป็นสมาธิขึ้น  แล่นแน่วแน่ไปทางนั้น เมื่อ
จิตมีสมาธิ ก็เป็นอันว่าทุกอย่างไปด้วยดีแล้ว  เมื่อจิตมีทางไป  ไปในทางที่ถูกต้องสู่จุดหมาย เดินไป
ด้วยดี  ไม่มีห่วงกังวล  ใจก็สบาย ปล่อยวาง จิตที่เฝ้าดูเฉยนี้ คือจิตที่มีอุเบกขา  เป็นกลาง  ไม่เกาะ
เกี่ยวสิ่งใด เพราะไม่ต้องกังวลถึงงานที่ทำ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ป.อ.ปยุตโต), 2560: 326-327)    

 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 3  ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

37 

สรุป  
เมื ่อนำไปใช้ประโยชน์  องค์ธรรมที่หนุนเนื่องกัน 7 ประการ ถ้าทำได้เช่นนี ้ ก็เป็น

ประโยชน์ ไม่ว่าผู้ใช้ต้องการปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้น  หรือจะใช้ประโยชน์ในชีวิตประจำวัน  แต่ถ้าใช้
ในชีวิตประจำวันได้ถูกต้อง  ก็เป็นการปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นไปในตัวนั่นเอง คือ การที่ สามารถทำ
ให้จิตใจของตนเอง  ให้ปลอดโปร่งผ่องใสด้วยสติปัญญานั่นเอง  ทำให้จิตใจมีความโล่งเบา  เป็นอิสระ  
ส่งเสริมให้มีความสุข เมื่อมีความสุขกายแล้ว มีความสุขใจด้วย ก็ได้ชื ่อว่า เป็นผู้มีความสุขโดย
สมบูรณ์ คือมีทั้งสุขภาพกายท่ีดีและสุขภาพจิตที่ดี  
 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2561).  โพชฌงค์ พุทธวิธีเสริมสุขภาพ, กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพ์ บริษัท ธรรมสาร จำกัด.    
พรมงคล ฉันท์รัตนโยธิน. (2559). แนวทางการส่งเสริมสุขภาพผู้ป่วยภาวะหมอนรองกระดูกทับ

เส ้นประสาทด้วยภูม ิป ัญญาแพทย์พื ้นบ ้านล้านนา .วิทยานิพนธ์ . มหาว ิทยาลัย
มหาสารคาม.  

ศรีเรือน แก้วกังวาล. (2554). ทฤษฎีจิตวิทยาบุคลิกภาพ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์หมอ
ชาวบ้าน. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต). (2560). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร : 
โรงพิมพ์ บริษัทสหธรรมิก จำกัด.  

พ ุทธจ ิ ตว ิ ทยา  ทำ ไม  `สติ ` ถ ึ งสำค ัญ  ในม ุ มมองว ิทยาศาสตร ์  -  Storylog.co 2560 .
<https://storylog.co/story/5938e2ef19143bcc66faf767 >  1 พค.2562. 

 
 
 
 


