
พุทธจิตวิทยากับการพัฒนาตนเองให้มีความเจริญงอกงาม 
Buddhist psychology and self-development for growth 

 
1พนัทเทพ ณ นคร, 2พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม 

PanattapNa Nakorn, Phramaha Sophon Vijittamadhammo  
1หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy, Buddhist Psychology  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
2วัดราชโอรสารามราชวรวิหาร 

Wat Raja-o-rasaram Rajawarawihar, Thailand. 
Email: panattap@hotmail.com 

 
รับต้นฉบับ 24 กรกฎาคม 2560 วันที่เผยแพร่  31 ธันวาคม 2560 

 
บทคัดย่อ 

พระพุทธศาสนาเป็นจิตวิทยาแห่งระบบการเรียนรู้เพื่อความพอดีของชีวิต เป็นจิตวิทยา
เชิงบำบัดโดยอาศัยแนวคิดหลักทางจิตวิทยาที่พระพุทธองค์ทรงค้นพบว่า ทุกชีวิตนี้มีการเกิดการแก่
การเจ็บและการตายไม่แน่นอน ไม่เป็นไปตามใจหวัง และไม่ใช่สิ่งที่จะต้องยึดมั่นถือมั่นนัก ความทุกข์
ยากเดือดร้อนปัญหาของชีวิตมีต้นเหตุมาจากความอยากที่เกินขอบเขตของตัวคนเอง ฉะนั้น 
ถ้าคนเราทั้งหลายแก้ไขปัญหาได้ตรงจุดของต้นเหตุ หรือต้นเหตุของปัญหาชีวิตแล้ว  

ชีวิตจะมีความทุกข์น้อยลง วิธีดำเนินชีวิตที่เป็นไปโดยชอบนั้น เป็นเรื่องจำเป็นที่ทุกคน
ควรเรียนรู้ ตามมาตรการของทางสายกลางที่คนเราทุกคนที่เป็นชาวพุทธทราบดี โดยเริ่มจากความ
เห็นชอบเป็นบทเรียนขั้นแรกในการนับถือพระพุทธศาสนา เพราะมนุษย์สามารถบูรณาการหลัก
พระพุทธศาสนากับหลักจิตวิทยามาเพื่อพัฒนาตนเองให้มีความเจริญก้าวหน้าในหน้าที่การงาน       
การอยู่ร่วมกันในสังคม และสุดท้ายก็พัฒนาตนเองเพื่อไปสู่หนทางแห่งความสำเร็จในชีวิตอย่ าง
แน่นอน 
 
คำสำคัญ: พุทธจิตวิทยา, การพัฒนาตนเอง, ความเจริญงอกงาม 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

13 

Abstract 
Buddhism is considered as a cognitive psychology that aimed to enhance 

the right balance of living for mankind. It uses as a therapeutic methodology following 
what our lord Buddha has discovered. This cognitive psychology emphasizes on the 
fundamental facts of life that happens to all living creatures including birth, aging, 
sickening, and death. Realizing that those facts of life are very uncertain so ones 
should live life with equanimity. Dukkha is an important Buddhist concept, commonly 
translated as suffering, pain, unsatisfactoriness or stress. It refers to the fundamental 
unsatisfactoriness and painfulness of mundane life. If only all human living can fix 
their own pain right from the cause, they can reduce the pain gradually. Painfulness 
is the first of the Four Noble Truths in Buddhism. If human being can learn and adapt 
their way of life by integrating both Buddhism principles with psychology so called 
“Buddhist Psychology”. The final goal is to for all humans to be able to develop 
themselves (self-development) in order to live with prosperity and comply well with 
the social norm. 
 
Keywords: Buddhist Psychology, Self-development, Prosperity 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

14 

บทนำ 
พระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่เป็นกระบวนการที่มุ่งพัฒนาคนให้เป็นมนุษย์ที่มีคุณภาพ             

มีความสามารถเต็มตามศักยภาพ มีการพัฒนาที่สมดุลทั้งร่างกาย อารมณ์สังคมและสติปัญญา       
เพื่อเสริมสร้างการพัฒนาความเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจและสังคมของประเทศ  มนุษย์ในโลกนี้ทุก
ชนชั้น ไม่ว่าชาติใดภาษาใดย่อมต้องมีศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ  ซึ่งเป็นเอกลักษณ์แห่งความ
ศรัทธาเชื่อถือของชนชาตินั้น ๆ เริ่มตั้งแต่การนับถือผีสางเทวดา ในลัทธิของชนเผ่า บางกลุ่มและใน
ศาสนาที่เป็นศาสนาสากลของโลก โดยเฉพาะพระพุทธศาสนามีความเชื่อถือความเลื่อมใสในตัวของ
บุคคลแล้ว กลายมาเป็นความเข้าใจในศาสนานั่นเองซึ่งเป็นบ่อเกิดแห่งอารยะธรรมต่าง  ๆ ทำให้
บุคคลได้มีการพัฒนาตนเองไปสู่ความเจริญก้าวหน้าตามที่หลักการที่ตนเองได้ตั้งเป้าหมายเอาไว้ 

จุดมุ่งหมายของการพัฒนาตนเอง 
การพัฒนาตนมีจุดมุ่งหมายที่จะเตรียมบุคคลให้มีความพร้อมและเลือกทำพฤติกรรมเพ่ือ

สิ่งที่ดีที่สุดของตน (สนิท ตั้งทวี, 2527 : 60) การเลือกที่จะพัฒนาอย่างไร และควรจะดำเนินไปใน
แนวทางใดเป็นเป้าหมายหลักในการพัฒนาตน ซึ่งจะต้องดำเนินการพัฒนาในด้านต่าง ๆ ทั้งด้าน
ร่างกาย จิตใจ อารมณ์ สังคม และสติปัญญา รวมทั้งการเข้าใจความต้องการตนเองและผู้อื ่นให้
ก้าวหน้าไปพร้อมๆกัน ในทางปฏิบัตินั ้นจุดมุ่งหมายของการพัฒนาตนเองของแต่ละบุคคล  ย่อม
แตกต่างกันออกไปตามความคาดหวัง แต่ถ้าจะกล่าวโดยสรุปตามแนวคิดของนักวิชาการ จุดมุ่งหมาย
ของการพัฒนาตนเอง (ราตรี พัฒนรังสรรค์, 2544 :96)  มีดังนี้ 

1) การพัฒนาตนเองนั้นมีการพัฒนาทั้งทางกายทางจิตและสิ่งแวดล้อมควบคู่กันไป  โดย
เน้นให้เกิดความสำนึกในคุณค่าของชีวิตความสำคัญของชีวิต ประโยชน์ของชีวิตและจุดมุ่งหมายของ
ชีวิต 2) การพัฒนาความคิดความรู้ ความเข้าใจ ความสำนึกและความชำนาญด้วยตนเองเพ่ือให้บรรลุ
อุดมคติสูงสุดคือ เลี้ยงตนเองได้ พึ่งตนเองได้ นำตนเองไปสู่ความดีงามได้ ทำประโยชน์แก่สังคมได้ 
และมีความพึงพอใจในชีวิตและการงานได้  3) การพัฒนาจิตของตนให้เป็นผู ้ที ่มีคุณภาพจิตดี  
สุขภาพจิตดี มีคุณธรรมที่สามารถช่วยเหลือคนอ่ืนได้และเป็นที่พ่ึงให้แก่คนที่เขารอความช่วยเหลืออยู่
นั่นเอง 

จุดมุ่งหมายที่สำคัญในการพัฒนาตนได้กล่าวไว้ในอีกลักษณะหนึ่ง (สุภัททา ปิณฑะ
แพทย์, 2542 : 241-242)   คือ 1) เพื่อให้บุคคลได้ตระหนักถึงความสำคัญของการพัฒนาตนว่ามี
ความจำเป็นอย่างยิ่งโดยเฉพาะในโลกยุคปัจจุบัน เป็นการเตรียมพร้อมทั้งทางด้านร่างกายและจติใจ 
ให้ยินยอมที่จะรับสถานการณ์ได้ด้วยความรู้สึกท่ีดีต่อตนเอง 

2) เพื่อให้บุคคลมีการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ ้น  ด้วยการขจัดความรู้สึกที่ขัดแย้ง
ภายในตัวบุคคลออกไปเพื่อก้าวมาสู่การยอมรับสภาพความเป็นจริง  หรือโดยการพยายามที่จะขจัด
คุณลักษณะที่สังคมไม่ต้องการออกไป และเสริมสร้างคุณลักษณะที่สังคมต้องการเข้ามาแทนที่การ
พัฒนาตนยังช่วยลดความรุนแรงของคุณลักษณะที่ไม่เป็นที่ยอมรับของสังคมให้เบาบางลงไปเช่น       



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

15 

ลดความเห็นแก่ตัว ลดความกลัวและเพิ่มความเข้มของคุณลักษณะที่เป็นที่ต้องการของสังคมให้มาก
ขึ้น เช่น ความเชื่อมั่นในตนเอง ความมีวุฒิภาวะทางด้านอารมณ์ ฝึกการคิดสร้างสรรค์ 

3) เพื่อเป็นการวางแนวทางในการที่จะพัฒนาบุคคลไปสู่จุดหมายปลายทางได้อย่างมี
ประสิทธิภาพการที่บุคคลจะพัฒนาตนเองโดยปราศจากหลักการและการสร้างแนวทางประกอบการ
พัฒนาที่เหมาะสมย่อมจะทำให้ขาดความม่ันใจ 

4) เพื่อเป็นการให้โอกาสที่บุคคลจะได้ทบทวนความรู้สึกและความต้องการของตนเอง
อย่างแท้จริง เพ่ือการนำไปสู่การพัฒนาตนเองในโอกาสที่เหมาะสมได้อย่างต่อเนื่อง 

การพัฒนาตนด้วยการสำรวจและวิเคราะห์ตนเองด้วยตนเอง กิจกรรมประเภทนี้เป็น
หน้าที่โดยตรงของผู้ต้องการพัฒนาตนทั้งนี้เพราะการเปิดเผยตนเอง  การยอมรับตนเองและการ
วิเคราะห์ตนเองเป็นสิ่งจำเป็นที่จะนำไปสู่การพัฒนาตน แม้การยอมรับและการวิเคราะห์ตนเองตาม
ความเป็นจริงในบางครั้งอาจจะก่อให้เกิดความเจ็บปวดให้กับตนเองก็ตาม  กิจกรรมประเภทนี้ได้แก่ 
การตอบแบบสำรวจ แบบสอบถาม การเขียนอัตชีวประวัติหรือบันทึกประจำวันเมื่อตอบหรือเขียน
แล้วต้องนำมาวิเคราะห์อย่างปราศจากอคติ การฝึกสมาธิ การออกกำลังกายการฝึกการผ่อนคลาย
กล้ามเนื้อเป็นต้น อย่างไรก็ตามกิจกรรมประเภทนี้จะต้องทำอย่างตั้งใจ  และจริงใจเท่านั้นจึงจะ
เกิดผลเหมาะที่จะใช้กับผู้ใหญ่ 

กระบวนการทางปัญญา ซึ่งเป็นกระบวนการที่จะทำให้ผู ้ปฏิบัติได้พัฒนาตนเองไปสู่
พัฒนาการทางจิตวิญญาณของมนุษย์อัน (ประเวศ วะสี, 2543 : 17-19) ได้แก่  

1) ฝึกสังเกตในการทำกิจกรรม การทำงาน เพราะการสังเกตมากจะทำให้เกิดความรู้  
2) ฝึกการบันทึกเพ่ือแก้นิสัยประจำชาติ เพราะคนไทยมีนิสัยไม่ค่อยชอบบันทึก  
3) ฝึกการนำเสนอ เพราะก่อนการนำเสนอต้องมีการศึกษาถึงผู้ฟัง ต้องมีการเตรียมเรื่อง

ที่จะบรรยายต้องคิดว่าจะพูดอะไร มีลำดับขั้นตอนอย่างไร  
4) ฝึกการฟัง การได้ยินมากทำให้ฉลาดมาก  
5) การปุจฉาวิสัชนา เมื่อมีการฟังย่อมมีการสอบถามการสอบถามและได้รับคำตอบถือ

เป็นกระบวนการทางปัญญา 
6) การตั้งสมมติฐาน การตั้งคำถามช่วยให้เกิดปัญญาแต่ต้องเป็นการตั้งคำถามที่มีเหตุผล 
7) การค้นหาคำตอบ การค้นหาคำตอบเป็นความสนุก โดยค้นหาความรู้จากแหล่งต่าง ๆ 
8) การวิจัยเน้นกระบวนการเดียวกับกระบวนการเรียนรู้ การวิจัยเป็นวิถีชีวิต ความรู้ที่ได้

จากการวิจัยเป็นความรู้ที่มีคุณค่า 
9) การเชื่อมโยงบูรณาการ เมื่อได้รับความรู้อะไรมาอย่าหยุดอยู่แค่นั้น ให้บูรณาการโยง

ไปสู่ภาพรวม 
10) ฝึกการเขียนรายงาน บทความวิชาการ จากกิจกรรมการทำงานและประสบการณ์

เพื่อยกระดับสติปัญญาขึ้นไปอีกขั้น เนื่องจากการเขียนต้องใช้ความรู้ทั้งหมดจากที่มีอยู่บูรณาการ
เชื่อมโยงแล้วเรียบเรียงสู่องค์ความรู้ใหม่  



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

16 

แนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาตนเอง 
ความเชื่อพื้นฐานของบุคคลในการพัฒนาตน เป็นสิ่งสำคัญที่ช่วยส่งเสริมให้การพัฒนา

ตนเองประสบความสำเร็จ ผู้มุ่งมั่นในการพัฒนา (ราตรี พัฒนรังสรรค์, 2558 : 96-97) ต่อไปนี้  
1) มนุษย์ทุกคนมีเอกลักษณ์ มีศักยภาพที่มีคุณค่าเป็นของตนเอง และทุกคนสามารถ

ฝึกหัดพัฒนาได้ทุกเรื่อง  
2) ไม่มีใครที่มีความสมบูรณ์ไปหมดทุกด้าน จนไม่สามารถท่ีจะพัฒนาได้อีก 
3) แม้จะไม่มีใครรู้จักตนเอง แต่ในบางเรื่องตนเองก็ไม่สามารถจัดการปรับเปลี่ยนได้ดว้ย

ตนเอง  
4) การควบคุมสิ่งแวดล้อมทางกายภาพและทางสังคม กับการควบคุมความคิดความรู้สึก

และการกระทำของตนเอง มีผลกระทบซึ่งกันและกัน  
5) อุปสรรคสำคัญของการปรับปรุงและพัฒนาตนเองคือ การที่บุคคลไม่ยอมปรับเปลี่ยน

วิธีคิด วิธีการปฏิบัติไม่สร้างนิสัยและฝึกทักษะใหม่ ๆ ที่จำเป็น 
6) การพัฒนาตนเองดำเนินการได้ทุกเวลา เมื่อต้องการหรือพบปัญหาข้อบกพร่องหรือ

อุปสรรค ยกเว้นคนที่ประกาศว่า ตนมีความสมบูรณ์ไปหมดทุกด้านแล้ว 
ยุทธศาสตร์การพัฒนาตนเองโดยใช้หลักการที ่ว่าต้องทำเป็นกระบวนการระยะยาว

ติดต่อกัน โดยให้เป็นการริเริ่มในตัวบุคคลเอง ตามความต้องการและจุดมุ่งหมายชีวิตของบุคคลเป็น
แกนกลาง สิ่งแวดล้อมภายนอกควรเป็นอุปกรณ์หรือส่งเสริมเท่านั้น ซึ่งสามารถปฏิบัติได้ตามลำดับ 
(พิสิทธิ์ สารวิจิตร, 2529 : 75-79) ดังนี้ 

1) ศึกษาประวัติบุคคลสำคัญและค้นหาคุณสมบัติเฉพาะตนที่ทำให้บุคคลนั้นประสบ
ความสำเร็จเพื ่อเป็นแบบอย่าง 2) สำรวจตัวเองและวิเคราะห์ตัวเองให้ถ่องแท้ถึงลักษณะนิสัย 
ความสามารถ ความสนใจและจุดเด่นจุดด้อยด้วย 3) การตั้งจุดหมายในชีวิตที่แน่นอน 4) ปลุกใจ
ตนเองให้เกิดความเข้มแข็งกล้าหาญในการเปลี่ยนแปลง  5) ทำตามจุดมุ่งหมายที่ตั้งไว้ 6) บำเพ็ญ
ประโยชน์ต่อผู้อ่ืน 

จากแนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาตนเองดังกล่าวข้างต้น  สรุปได้ว่า แนวคิดในการพัฒนา
ตนเอง เป็นความเชื่อที่ว่า คนสามารถพัฒนาได้ และตระหนักถึงความจำเป็นที่ต้องการพัฒนาตนเอง
โดยมีพ้ืนฐานการเข้าใจตนเอง และรู้จักตนเอง 
 
หลักการพัฒนาตนเองเชิงจิตวิทยา 

แนวคิดทางจิตวิทยามีหลายกลุ่ม แต่แนวคิดจิตวิทยาพฤติกรรมนิยม (Behaviorism) 
เป็นหลักการที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาตนเองค่อนข้างมาก จึงได้เสนอแนวคิดของการเรียนรู
พฤติกรรมมนุษย์ของสกิเนอร์มาพัฒนาตนเอง คือ การเรียนรูตามแนวคิดของสกินเนอรเกิดจากการ
เชื่อมโยงระหว่างสิ่งเร้ากับการตอบสนองซึ่งสกินเนอรใหความสำคัญต่อการตอบสนองมากกว่าสิ่งเร้า 
จึงมีคนเรียกว่า เป็นทฤษฏีการวางเงื่อนไขแบบ Type R นอกจากนี้สกินเนอร์ยังใหความสำคัญต่อ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

17 

การเสริมแรงว่ามีผลทำให้เกิดการเรียนรูที่ถาวรยิ่งขึ้น สกินเนอรมองว่า อัตราการเกิดพฤติกรรมหรือ
การตอบสนองขึ้นอยู่กับผลของการกระทำ คือ การเสริมแรงหรือการลงโทษทั้ง ทางบวกและทางลบ  

1) การเสริมแรงทางพฤติกรรมแรงเสริม เป็นสิ่งเร้าที่ผู ้เรียนได รับจากการกระทำซึ่ง
สามารถแบงออก 4 ประเภทคือ         

(1) แรงเสริมทางบวก (Positive Reinforce) คือ สิ่งเร้าที่เสริมแรงให้มีพฤติกรรมมาก
ขึ้นเมื่อมันปรากฏหลังจากท่ีสิ่งชีวิตกระทำพฤติกรรม          

(2) แรงเสริมทางลบ (Negative Reinforce) คือ สิ่งเร้าที่เสริมแรงให้พฤติกรรมมาก
ขึ้น เมือ่มันสลายไป หายไปหรือถูกนำออกไป หรือทำให้สิ่งมีชีวิตนั้นไดรับการปลดปล่อยจากสิ่งที่เป็น
ทุกข์  

(3) สิ่งเร้าที่เป็นโทษหรือผลกรรมทางลบ คือ ผลกรรมที่เป็นโทษเป็นผลของกรรมที่ทำ
ให้ผูเรียนหยุดหรือลดการทำพฤติกรรม           

(4) การไมไดรับแรงเสริมหรือการลงโทษ พฤติกรรมที่เกิดขึ้นแล้วไม่ได้รับผลกรรม 
ทางบวกหรือทางลบหรือไมสามารถทำให้ตนหลีกเลี่ยงจากความเป็นทุกข์ได้ผู เรียนจะหยุดการทำ
พฤติกรรมนั้นไปเอง 

2) ชนิดของแรงเสริม (Reinforcer) ไมวาแรงเสริมจะเป็นประเภทใดเราสามารถ แบ่งแรง
เสริมเหล่านี้ออกเป็น 2 ชนิด ดังนี้          

(1) แรงเสริมปฐมภูมิ (Primary Reinforcer)  เป็นแรงเสริมที่สนองความต้องการขั้น
พื้นฐานทางกายที่จำเป็นโดยตรงเช่น อาหารน้ำ การกระตุ้นสิ่งเร้าด้วยเพศตรงข้าม การถูกไฟฟ้าดูด
เป็นต้น             

(2) แรงเสริมทุติยภูมิ (Secondary Reinforcerหรือ Conditioned Reinforcer) เป็น
แรงเสริมที่สามารถนำไปแลกเพ่ือให้ได้มาซึ่งแรงเสริมปฐมภูมิได้และเป็นแรงเสริมที่เกี่ยวข้องกับความ 
รสูึกและความต้องการทางสังคม 
 
หลักของการเรียนรูพฤติกรรมมนุษย์    

เราสามารถนำการสร้างพฤติกรรมใหม่ด้วยวิธีเปลี่ยนถ่ายสิ่งเร้าเพื่อทำให้ผู้เรียนสามารถ
ตอบสนองต่อสิ่งเร้าใหม่ได้ดีและมีอารมณ์ทางบวกได้ดีในชีวิตประจำวันโดยมีหลักของการเรียนรู  
ดังนี้ 

1) หลักการเสริมแรง (Principle of Reinforcement) ในการเรียนรูเงื่อนไขของผลกรรม 
ผู้เรียนจะมีพฤติกรรมวิบากเพ่ิมขึ้นหรือลดลงนั้นขึ้นอยู่กับผลกรรมที่เขาไดรับและเป็นไปตามหลักการ
เสริมแรง ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็นการเสริมพลังพฤติกรรมและการลดพลังการเกิดพฤติกรรม ดังนี้ 
การเสริมพลังพฤติกรรม ผู้เรียนจะมีพฤติกรรมเกิดขึ้นอีกในอนาคตหลังจากที่ไดเรียนรูเงื่อนไขของผล
กรรมไปแล้วซึ่งหลักการเสริมพลังพฤติกรรมมี 2 หลักการคือ การเสริมแรงทางบวกและการเสริมแรง
ทางลบเช่น          



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

18 

(1) การเสริมแรงทางบวก (Positive Reinforcement) เมื่อผู้เรียนทำพฤติกรรมวิบาก 
หนึ่งแลว ไดรับแรงเสริมทางบวก เขาจะทำพฤติกรรมในสถานการณนั้นอีกในอนาคต         

(2) การเสริมแรงทางลบ (Negative Reinforcement) เมื่อผู้เรียนทำพฤติกรรมวิบาก
หนึ่งแล้วสามารถรอดพ้นจากสิ่งเร้าที่ไม่ปรารถนาได้หรือได้รับการปลดปล่อยจากสิ่งที่เป็นทุกข์ เขาจะ
ทำพฤติกรรมในสถานการณนั้นอีกในอนาคต ในการวางเงื่อนไขการเสริมแรงทางลบผู้ทดลองมักใช้สิ่ง
เร้าเหนี่ยวนำที่เป็นสภาพที่ไม่น่าพึงพอใจชองผู้รับการทดลอง เช่น การปล่อยกระแสไฟฟ้าไว้บนพ้ืน
ลวดในกรงทดลองเป็นต้น (Morris L. and team, 1988 : 105-107) 

2) หลักการสร้างพฤติกรรมใหม่ พฤติกรรมในสังคมมีตั ้งแต่พฤติกรรมที ่ง ่ายเช่น  
พฤติกรรมการยกมือ การยิ้มการโบกมือการตีเป็นต้น จนกระทั่งถึงพฤติกรรมที่ยากและซับซ้อนมาก
ขึ้นเช่น พฤติกรรมการเต้นรำ พฤติกรรมทางการใช้ภาษา การเล่นแบดมินตัน การชกมวย การมุ่งมั่น
ในการเรียนเป็นต้น พฤติกรรมที่ทำได้ง่าย ๆ หรือผู้เรียนทำพฤติกรรมนั้นเองได้ เราใช้หลักการ
เสริมแรงทางบวกต่อพฤติกรรมนั้นได้ในทันที ผู ้เรียนจะทำพฤติกรรมนั้นอีกแต่พฤติกรรมบาง
พฤติกรรมมีความยากสลับซับซ้อนมากจนผู้เรียนต้องใช้เวลายาวนานในการลองผิดลองถูกเอง หรือ
พฤติกรรมบางพฤติกรรมแม้ให้ผู ้เรียนลองผิดลองถูกเอง ก็อาจไม่สามารถทำได้ ผู ้สอนหรือผู้วาง
เงื่อนไขสามารถช่วยสร้างพฤติกรรมใหม่ๆเหล่านี้ได้ด้วยหลัก 2 ประการคือ การตัดพฤติกรรม การ
เชื่อมร้อยพฤติกรรมให้รู้จักแยกแยะเปลี่ยนถ่ายสิ่งเร้า (Margaret E. Bell-Gredler, 1987 : 98) 

(1) การตัดพฤติกรรม (Shaping) พฤติกรรมบางอย่างที่มีความสลับซับซ้อนหรือมี
ความซับซ้อนมีความยากต่อการกระทำในระยะเวลาอันสั ้นเช่น พฤติกรรมการหมุนตัวตามเข็ม
นาฬิกาเป็นพฤติกรรมที่ยาก สำหรับนกพิราบที่จะทำไดในระยะเวลาอันสั้น ดังนั้น ผู้ทดลองจะต้อง
กำหนดพฤติกรรมเป้าหมายใหญ่และแบ่งออกเป็นพฤติกรรมย่อย  ๆ แล้วให้แรงเสริมต่อพฤติกรรม
ตามลำดับขั ้น พฤติกรรมใดที ่ม ีล ักษณะใกล้เคียง พฤติกรรมเป้าหมายที ่ส ุดจะได้ร ับรางวัล 
(Reinforcement of Successive Approximations to a Goal Behavior) และเมื่อใดที่นกพิราบ
ย้อนกลับไปทำพฤติกรรมเดิมมันจะไม่ได้รับรางวัล การให้รางวัลนั ้นจึงเป็นรูปแบบก้าวหน้า  
และพฤติกรรมที่ใกล้เคียงเป้าหมายมากท่ีสุดเป็นเกณฑ์ในขั้นของพฤติกรรมในการให้แรงเสริมต่อไป   

(2) การเชื่อมร้อยพฤติกรรม (Chaining) การนำพฤติกรรมมาเชื่อมกันเป็นลำดับขั้น 
(Connected Sequence of Behavior) ซึ ่งการเช ื ่อมร้อยพฤติกรรมจะช่วยสร้างพฤติกรรมที่
สลับซับซ้อนได้ด้วยการนำพฤติกรรมง่ายๆ ที่ผู้เรียนทำได้อยู่แล้วมาเชื่อมต่อกันเข้าเป็นลำดับเช่น การ
เชื่อมร้อยพฤติกรรมในคน พฤติกรรมการใช้โทรศัพท์สาธารณะประกอบไปด้วยการยกหูโทรศัพท์ การ
หยอดเหรียญ การกดปุ่มตัวเลขหรือ พฤติกรรมการเต้นรำประกอบไปด้วยก้าวเท้าซ้ายและการก้าว
เท้าขวา การหมุนตัวเป็นต้น การทำพฤติกรรมเหล่านี้จะต้องเป็นลำดับ มิฉะนั้นจะไม่สามารถทำ
พฤติกรรมนั้นๆ ได้ การฝึกให้สามารถทำพฤติกรรมที่สลับซับซ้อนได้ ผู้สอนหรือผู้วางเงื่อนไขจะต้องรู้
ลำดับของพฤติกรรมที่จะนำมาเชื่อมต่อกันเป็นครรลองของพฤติกรรมซึ่งสามารถทำได้ 2 วิธีคือ   



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

19 

ก. การเชื่อมร้อยพฤติกรรมแบบไปช้างหน้า (Forward Chaining) ผู้ฝึกจะให้แรงเสริม
แก่พฤติกรรมลำดับแรกก่อน จนสามารถทำได้ดีแล้วจึงค่อยให้ทำพฤติกรรมลำดับที่สองจนพฤติกรรม
ทั้งสองประสานต่อเนื่องกันเป็นอย่างดี จึงให้ทำพฤติกรรมลำดับที่สามต่อไป และทำเช่นนี้ไปเรื่อย  ๆ 
แต่ถ้าการทำพฤติกรรมเชื่อมต่อกันไม่ดีนัก ผู้ฝึกก็จะใช้การตัดพฤติกรรมช่วยให้ผู้เรียนสามารถทำ
พฤติกรรมนั้น ๆ ได้ เช่น การฝึกสุนัขให้นั่งให้ยืนและให้ยกขาเป็นต้น 

ข. การเชื่อมร้อยพฤติกรรมแบบย้อนหลัง (Backward Chaining) ผู้ฝึกสามารถฝึก
ผู้เรียนให้ทำพฤติกรรมจากลำดับหลังสุดก่อนแล้วค่อยๆ ย้อนสอนพฤติกรรมจากลำดับหลังมาเรื่อย ๆ
จนถึงลำดับแรกสุดเช่น การแก้เชือกผูกรองเท้า การพับผ้าเช็ดมือเป็นรูปสัตว์ต่าง ๆ โดยการแกะผ้า
เช็ดมือที่มีรูปต่าง ๆ ออกก่อน จากนั้นค่อยพับย้อนตามรอยพับไปจนสำเร็จเป็นรูปร่างเป็นต้น  

หลักการจิตวิทยาพฤติกรรมนิยม มีความเชื่อว่า พฤติกรรมของมนุษย์ไม่ว่าพฤติกรรม
ที่เป็นปัญหาหรือพฤติกรรมที่ต้องการพัฒนาล้วนเกิดจากการเรียนรู้ คือเป็นผลของการที่มนุษย์มี
ปฏิสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม พฤติกรรมที่ไม่ปกติของบุคคล (ยกเว้นเหตุจากพันธุกรรม ความผิดปกติ
ทางชีวเคมีและจากความบกพร่องของระบบประสาท) เป็นพฤติกรรมซึ่งเกิดจากการเรียนรู้ที ่ไม่
ถูกต้อง ถ้าจะปรับปรุงหรือแก้ไขก็ทำได้โดยให้การเรียนรู้เสียใหม่ การพัฒนาตนเองจึงจำเป็นต้อง
เข้าใจหลักการสำคัญของการเรียนรู้ เพ่ือปรับพฤติกรรม โดยการควบคุมตนเอง 

ทฤษฎีการวางเงื่อนไขแบบปฏิบัติการ (operant conditioning) เป็นแนวคิดสำคัญ
ของจิตวิทยาพฤติกรรมนิยม ที่เป็นหลักการ เปลี่ยนแปลงพฤติกรรม ในการพัฒนาหรือปรับปรุง
ตนเองซึง่อธิบายว่า พฤติกรรมของมนุษย์เป็นผลพวง เนื่องจากการปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมและ
พฤติกรรมของบุคคลที่แสดงออกมาจะเปลี ่ยนแปลงไปได้เนื ่องจากผลกรรม (consequences) 
ที่เกิดขึ้นในสภาพแวดล้อมนั้น ผลกรรมนี้มี 2 ประเภทคือ ผลกรรมที่เป็นตัวเสริมแรง (reinforcer) ที่
มีผลให้พฤติกรรมที่บุคคลกระทำอยู่มีอัตราการกระทำเพิ่มมากขึ้น และผลกรรมที่เป็นตัวลงโทษ 
(punisher) ที่มีผลให้พฤติกรรม ที่บุคคลกระทำอยู่นั้นลดลง 

จากการศึกษาทฤษฎีการเรียนรู ของมนุษย์สรุปได้ว ่า มนุษย์ย่อมมีพฤติกรรม
ตอบสนอง  ต่อสิ่งแวดล้อมหรือสิ่งเร้าระบบประสาทและอวัยวะรับสัมผัสจึงเป็นปัจจัยสำคัญของการ
รับรู้และการเรียนรู้ซึ ่งต้องมีความสมบูรณ์จึงจะสามารถรับรู้สิ ่งเร้าได้ดี เมื่อสิ่งเร้าเข้ามากระทบ
ประสาทสัมผัสจะเกิดการตื่นตัวและรับสัมผัสดำเนินการส่งไปยังสมองทำให้เกิดการแปลความหมาย
ขึ้นมา โดยอาศัยประสบการณเดิม เมื่อแปลความหมายแลวจะมีการประเมินผลที่ตอบสนองต่อสิ่งเร้า
แล้ว  

สรุปผลของการรับรู้เป็นความคิดรวบยอดทำให้เกิดปฏิกิริยาในการตอบสนองสิ่งเร้า
นั ้นเกิดเป็นการรับรู ้และการเรียนรู ้เกิดขึ ้นเมื ่อใดก็ตาม เมื ่อสิ ่งเร้าใหม่ๆ เกิดขึ ้นซึ ่งไม่เคยมี
ประสบการณ์มาก่อนก็จะไม่สามารถบอกได้ว่า สิ่งเร้านั้นคืออะไร เป็นเพียงความรู้สึกจากการรับ
สัมผัสเท่านั้น ไม่ถือว่าเป็นการเรียนรู้พฤติกรรมของคนที่เกิดจากการอยู่ร่วมกันของบุคคลและได้ทำ
กิจกรรมต่างๆร่วมกัน ผลจากการแสดงออกของพฤติกรรมจะเป็นตัวบ่งชี้ว่า พฤติกรรมนั้นจะมี



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

20 

แนวโน้มเกิดขึ้นอีกหรือไม่ในสถานการณ์เดิม ถ้าเกิดขึ้นอีกจะเรียกพฤติกรรมนั้นว่า การเสริมแรงบวก 
แต่ถ้าไม่เกิดขึ้นอีกจะเรียกพฤติกรรมนั้นว่า การลงโทษ การเรียนรูพฤติกรรมจะขึ้นอยู่กับผู้สอนเป็นผู้
ตัดสินว่า พฤติกรรมใดเป็นพฤติกรรมที่พึงประสงค์และไม่พึงประสงค์เหมาะสมที่จะนำพฤติกรรมนั้น
มาปลูกฝั่งให้กับผู้เรียนหรือไม่ซึ่งจะมีทั้งความเหมือนและความต่างตามท่ีได้ทดลองมาเช่นนั้น       
 
การพัฒนามนุษย์ให้มีความเจริญงอกงาม 

การพัฒนามนุษย์ให้มีความเจริญงอกงามได้ทั้งทางด้านกายภาพ ทางด้านสังคมทางด้าน
จิตใจและทางด้านสติปัญญา สำหรับทางด้านกายภาพนั้น การฝึกอบรมปัญญาเป็นเครื่องมือทำให้
มนุษย์รู้จักวิธีการพัฒนาสุขภาพร่างกายของตนทั้งทางด้านสุขอนามัย ตลอดทั้งการพัฒนาให้รู้จัก
ติดต่อเกี่ยวข้องกับสิ่งทั้งหลายภายนอกทางอินทรีย์ทั้ง 5 ด้วยดี และปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้นในทางที่
เป็นคุณมิให้เกิดโทษเป็นต้น ทางด้านสังคมนั้น การฝึกอบรมปัญญาเป็นเครื่องมือทำให้มนุษย์รู้จัก
วิธีการพัฒนาความประพฤติ ทำให้มนุษย์เป็นผู้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย ไม่ละเมิดกฎกติกาที่ดีงามของ
สังคมไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหายทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น สามารถอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้
ด้วยดีและเกื้อกูลกัน ให้ความสัมพันธ์ที่ดี ช่วยเหลือเกื้อกูล ไม่เบียดเบียดซึ่งกันและกันเป็นต้น 
ทางด้านจิตใจนั้น การฝึกอบรมปัญญาเป็นเครื่องมือทำให้มนุษย์รู ้จักวิธีการพัฒนาด้านจิตใจให้
เข้มแข็งมั่นคง เจริญงอกงามด้วยคุณธรรมทั้งหลายเช่น เรื่องของคุณภาพจิต สมรรถภาพจิตใจ และ
ด้านสุขภาพจิตเป็นต้น ทางด้านสติปัญญานั้น การฝึกอบรมปัญญาให้รู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามเปน็จริง 
ตลอดทั้งเข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริง สามารถทำจิตใจให้เป็นอิสระทำตนให้บริสุทธิ์จาก
กิเลสและปลอดพ้นจากความทุกข์ แก้ปัญหาที่เกิดข้ึนได้ด้วยปัญญา การพัฒนามนุษย์ให้มีความเจริญ
งอกงามได้ตามที่กล่าวมานั้น ในปัจจุบัน นานาอารยะประเทศทั้งหลายส่วนใหญ่ล้วนได้นำเอาการ
ฝึกอบรมปัญญามาใช้เป็นเครื่องมือในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ที่มีอยู่ในประเทศของตนทั้งสิ้น 

การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมในทางพระพุทธศาสนาใช้วิธีการพัฒนาตนตามหลักสติปัฏฐาน 
4 ในการดำเนินชีวิตของมนุษย์ทั่วไปซึ่งยังต้องเกี่ยวข้องกับโลกที่ยังต้องหลงใหลอยู่ในกามคุณทั้ง
ความน่าพอใจและไม่น่าพอใจ จึงเป็นเรื่องยากอย่างยิ่งที่ระมัดระวังทวารทั้ง 6 ดังนั้น การฝึกฝน
ตนเองยังต้องดำเนินไปอย่างต่อเนื่อง กระบวนการฝึกตนเพื่อการพัฒนาปัญญาที่มุ่งหวังเพื่อการขัด
เกลากิเลสจึงต้องอาศัยวิธีการที่เป็นรูปแบบเพื่อให้ปัญญาได้รับการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ผู้เขียนจึง
เรียกการฝึกตนในส่วนนี้ว่าภาคปฏิบัติหรือการภาวนาได้แก่ สติปัฏฐาน 4 การฝึกเจริญสติโดยใช้
หลักการเจริญสติปัฏฐาน “ภิกษุทั้งหลายทางนี้เป็นทางสายเดียว  (ที.ม.อ. (ไทย) 2/373/359, ม.มู.อ. 
(ไทย) 1/106/251)เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และ
โทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม  (ที.ม.อ. (ไทย) 2/214/197, ม.มู.อ. (ไทย) 1/106/251) ทำให้แจ้ง
นิพพานทางนี้คือ สติปัฏฐาน 4 ประการ”  (ที.ม.อ. (ไทย) 2/373/368, ม.มู.อ. (ไทย) 1/106/253, 
อภิ.วิ. (ไทย) 35/355-389/306-327)                                                                                                                                              



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

21 

การเจริญสติปัฏฐานเป็นวิธีการเฉพาะในพระพุทธศาสนาและเป็นทางเดียวที่จะก้าวสู่
ปัญญาขั้นสูงสุดได้ เพราะการฝึกนี้ต้องใช้ทั้งความเพียรต้องมีทั้งสติและสัมปชัญญะแม้จะต้องใช้เวลา
ถึง 7 ปี 7 เดือนหรือ 7 วัน (ม.มู. (ไทย) 12/106/101) ก็สามารถบรรลุอรหัตผลหรืออนาคามิผลได้
เพราะทางนี้ต้องไปคนเดียวการฝึกเพ่ือพัฒนาตนนั้นต้องเริ่มมาจากภายในตน พระพุทธองค์เป็นเพียง
ผู้ชี้ทางให้เท่านั้น มีพระพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า เธอทั้งหลายทำความเพียรเองเถิด ตถาคต
เป็นเพียงผู้ชี้บอกเท่านั้น ผู้บำเพ็ญภาวนาดำเนินตามทางนี้แล้วเพ่งพินิจอยู่จักพ้นจากเครื่องผูกมารได้
พระพุทธองค์ได้ถ่ายทอดหลักในการเจริญสติปัฏฐาน 4 มีขั้นตอนในการฝึกปฏิบัติดังนี้ 

1) พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ด้วยการมีสติพิจารณาลมหายใจเข้าออกมีสติรู้อิริยาบถ
ใหญ่ คือ เดิน ยืนนั่งนอนมีสัมปชัญญะในการเคลื่อนไหว การก้าวไปการ ถอยกลับการแลดูการเหลียว
ดู การคู้เข้าการเหยียดออก การครองสังฆาฏิ บาตรจีวรการฉันการเคี้ยวการดื่มการลิ้ม การถ่าย
อุจจาระและปัสสาวะเป็นต้น  2) พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา เมื่อเสวยสุขเวทนาก็รู้ชัดว่า เราเสวย
สุขเวทนา เมื่อเสวยทุกขเวทนาก็รู้ชัดว่า เราเสวยทุกขเวทนา เมื่อเสวยอทุกขมสุขเวทนาก็รู้ชัดว่า     
เรา เสวยเสวยอทุกขมสุขเวทนา 3) พิจารณาเห็นจิตในจิต จิตมีราคะก็รู้ชัดว่า จิตมีราคะ จิตปราศจาก
ราคะก็รู ้ชัดว่า จิตปราศจากราคะ จิตมีโทสะก็รู ้ชัดว่า  จิตมีโทสะ จิตปราศจากโทสะก็รู ้ข ัดว่า 
จิตปราศจากโทสะ จิตมีโมหะก็รู้ชัดว่า จิตมีโมหะ จิตปราศจากโมหะก็รู้ชัดว่า จิต ปราศจากโมหะ 

4) พิจารณาเห็นธรรมทั้งหลายในธรรมคือ นิวรณ์ 5 อยู่ เมื่อกามฉันทะ ความพอใจใน
กาม เมื่อพยาบาท ความคิดร้าย เมื่อถีนมิทธะ ความหดหู่เซื่องซึม เมื่ออุทธัจจกุกกุจจะ ความฟุ้งซ่าน
และร้อนใจ เมื่อวิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย นิวรณ์ 5 นี้ภายในมีอยู่ก็รู้ชัดว่า นิวรณ์ 5 ภายในของเรามี
อยู่ เมื่อนิวรณ์ 5 ไม่มีอยู่ก็รู้ชัดว่า นิวรณ์ 5 ไม่มีอยู่เห็นธรรมในธรรมทั้งหลายคือ เห็นความเกิดและ
ดับของอุปาทานขันธ์ 5 อยู่ เห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย  

มีหลักการที่พระพุทธองค์ทรงใช้เพื่อการเจริญสติปัฏฐาน 4 โดยการเดินจงกรมและนั่ง
สมาธิอย่างต่อเนื่องว่า เราทั้งหลายจักเป็นผู้ประกอบความเพียรในธรรมเป็นเครื่องตื่นอย่างต่อเนื่อง
จักชำระจิตให้บริสุทธิ์จากธรรมอันเป็นเครื่องขัดขวางด้วยการเดินจงกรมและการนั่งตลอดวันจักชำระ
จิตให้บริสุทธิ์จากธรรมเป็นเครื่องขัดขวางด้วยการเดินจงกรมด้วยการนั่งตลอดปฐมยามแห่งราตรี
สำเร็จการนอนดุจราชสีห์โดยตะแคงข้างเบื้องขวา ซ้อนเท้าเหลื่อมเท้ามีสติสัมปชัญญะ   

การเจริญสติโดยใช้หลักสติปัฏฐาน 4 นี้ เป็นชำระใจให้บริสุทธิ์ (พระธรรมธีรราชมหามุณี 
2546 : 4) โดยการทำความเพียรอย่างต่อเนื่องแม้จะใช้เวลาถึง 7 วัน 7 เดือน 7 ปีหรือ 7 ชาติ  
เมื่อมีสติปัฏฐาน 4 เป็นพื้นฐานแล้วย่อมส่งผลให้ปัญญาได้รับพัฒนาไปสู่องค์ธรรมอื่นต่อไปวิธีการ
พัฒนาปัญญาเพื่อการขัดเกลากิเลสนี้จะทำให้ผู้ฝึกตนมีจิตใจที่บริสุทธิ์ ทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า  
มีดวงตาเห็นธรรมหรือบรรลุมรรค ผล นิพพาน ความบริสุทธิ์ของจิตในขั้นแรกเรียกว่า โสดาปัตติผล 
ขั้นที่สองเรียกว่า สกทาคามิผล ขั้นที่สามเรียกว่า อนาคามิผลและขั้นสุดท้ายเรียกว่า อรหัตตผลซึ่ง
เป็นขั้นที่จิตบริสุทธิ์โดยสิ้นเชิงแต่เพียงได้ชำระใจให้บริสุทธิ์ได้ขั้นต่ำที่สุดผู้ปฏิบัติก็มีจิตใจเหนือปุถุชน
ธรรมดาแล้ว นับได้ว่าเป็นคนใจพระเป็นอริยบุคคล   ผู้เขียนมีความเห็นว่า การพัฒนามนุษย์ให้มี



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

22 

ปัญญาดังกล่าวนั้นเป็นปัญญาทั้งที่เป็นโลกิยปัญญาและโลกุตตรปัญญานั้น หากมีการลงมือปฏิบัติ
อย่างจริงจังแล้ว ผลย่อมเกิดข้ึนดังพระธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้ว ผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วย
ตนเอง ไม่ประกอบด้วยกาล ควรรีบยกให้เขามาดู ควรน้อมเข้ามาในตน อันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน
เท่านั้น 
 
การปฏิบัติธรรมเพ่ือพัฒนาตนเองให้มีชีวิตที่ดีขึ้น 

ในชีวิตประจำวันของมนุษย์ต้องอาศัยสติในการดำเนินชีวิตในกิจการต่างๆ นับตั้งแต่ตื่น
นอนมาจนถึงเข้านอนหลับไปอีกครั้งหนึ่ง ทุกคนต้องใช้สติอยู่โดยไม่รู้ว่าตนเองได้ใช้สติของตนมาก
น้อยเป็นอย่างไรหรือที่ควรจะใช้มันให้เป็นไปอย่างไร อาจกล่าวได้ว่าหากขาดสติเสียแล้ว กิจกรรม
ต่างๆของมนุษย์ก็จะไม่สำเร็จผลไปด้วยดี การดำเนินชีวิตของมนุษย์ในยามปกติอยู่อย่างสบาย เมื่อ
ทำงานแล้วก็หาความสุขและเพลิดเพลินไปกับความสุขสบายไปวันๆ โดยไม่ได้เตรียมรับกับความ
เสื่อมความทุกข์ที่อาจมาถึงโดยเห็นว่ายังมีสิ่งอ่ืนควรทำก่อนนอน แต่เมื่อมีทุกข์มาบีบคั้นมาถึงตัวแล้ว
จึงดิ้นรนแก้ปัญหาซึ่งอาจจะแก้ไขไม่ได้หรือไม่ทันเหตุการณ์เท่าที่ควร สิ่งเหล่านี้ เรียกว่า ความ
ประมาทในการดำเนินชีวิต ความไม่ประมาทในการดำเนินชีวิต คือ การมีสติประครองชีวิตให้เป็นไป
ด้วยความไม่ประมาทมีการไตร่ตรองพิจารณาสิ่งทั้งปวงตามที่เป็นอยู่จริงมีอยู่จริง เพราะสิ่งทั้งปวง
แม้แต่ชีวิตตนเองก็จะเสื่อมสลายไป ชีวิตของตนเองไม่ยืนยาวอยู่ได้ไม่นานก็ต้องตายภายใน 100 ปี
แต่อยู่ถึง 100 ปี ก็ต้องตายเพราะความแก่ชรานั่นเอง 

การพัฒนาสติเป็นการพัฒนาชีวิตอย่างมีความคุณค่าที่สามารถทำได้ตลอดเวลาที่ยังมีลม
หายใจอยู่ ด้วยการมีสติรับรู้และเอาใจใส่อยู่กับสิ่งที่กำลังกระทำอยู่ด้วยความผ่อยคลายเรียกว่า  
การอยู่กับปัจจุบันขณะ การพัฒนาสติไม่ใช่เป็นสิ่งที่จะทำเมื่อมีเวลาว่าง แต่เป็นสิ่งที่เป็นสาระสำคัญ
ของชีวิตโดยความผาสุข จิตสามารถพัฒนาได้ด้วยตัวของมันเองและสิ่งแรกที่ต้องทำ คือ การชำระจิต
ของตนให้ขาวสะอาดไม่ใช่ทำเพียงวันละ 1–2 ครั้งเท่านั้นเหมือนการชำระล้างร่างกาย แต่ต้องทำอยู่
ตลอดเวลาที่ตื่นขึ้นมาและต้องรู้ว่าจะทำอย่างไร หลวงพ่อพระพรหมคุณาภรณ์   (2552 : 812) ท่าน
ได้กล่าวว่า การพัฒนาสติต้องพัฒนาด้วยปัญญาตามหลัก สติปัฏฐานหรือวิปัสสนากรรมฐานไม่ใช่
หลักการที่จำกัดว่าจะต้องปลีกตัวไปปฏิบัติอยู่นอกสังคม ท่านจึงนำเอาหลักสติปัฏฐานมาปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวัน การปฏิบัติธรรม คือ การนำเอาหลักธรรมมาปฏิบัติใช้ในชีวิตประจำวันให้เกิด
ประโยชน์แก่ชีวิตของเรานั่นเอง การปฏิบัติธรรมตามหลักธรรมชาติทำให้ได้บรรลุมรรคผลด้วยการ
ปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน 4 หรือตามแนววิปัสสนากรรมฐานตามที่หลวงพ่อพุทธทาสภิกขุ (พุทธทาส
ภิกขุ, 2531 : 102) ท่านได้กล่าวไว้ว่า สมาธิและวิปัสสนากรรมฐานตามธรรมชาตินี้ทำให้บุคคลได้
บรรลุมรรคผลกันในที่พระพักตร์ของพระพุทธเจ้าเป็นวิธีที่เหมาะสำหรับบุคคลที่อาศัยบนรากฐาน
แห่งการพิจารณาตามความเป็นจริงที่ว่า ไม่มีอะไรที่น่าเอาไม่มีอะไรที่น่าเป็นและอยู่เป็นประจำทุกวัน 

การพัฒนาจิตใจ คือ การทำจิตใจให้มีคุณสมบัติที่ดีงามพรั่งพร้อมใน 3 ด้าน คือ 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

23 

1) ด้านความดี เช่น มีเมตตา มีความรัก ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่มีความเป็นมิตรไมตรีต่อคน
รอบข้าง มีความกรุณาคิดช่วยเหลือเมื่อเห็นคนอื่นมีความทุกข์มีความกตัญญูมีสัมมาคารวะเป็นต้น 

2) ด้านความแข็งแกร่ง เช่น มีจิตใจที่เด็ดเดี่ยวแน่วแน่ต่อเป้าหมายที่วางไว้ มีสติ (รู้จัก
ยับยั้งชั่งใจ) มีวิริยะ (ความพากเพียร) มีขันติ (ความอดทน) มีสมาธิ (ความตั้งมั่นแห่งจิต) มีสัจจะ 
(ความจริง) เป็นต้น 

3) ด้านความสุข เช่น จิตใจมีความสดชื่น ร่าเริงเบิกบาน สะอาด สงบ ปลอดโปร่งมีปีติ
ปราโมทย์ ไม่เครียด ไม่กระวนระวาย ไม่ขุ่นมัวหมองเศร้า เป็นต้น 

การพัฒนาปัญญาคือ การรู้จักเพิ่มความรู้ความเข้าใจให้แก่ตัวเอง เริ่มตั้งแต่รู้จักเรียนรู้
ศิลปวิทยาที่ดี มีประโยชน์สำหรับการดำรงชีวิต เป็นผู้ขวนขวายใคร่เรียนรู้สิ่งต่าง ๆ อยู่เสมอเพ่ือก้าว
ให้ทันความเปลี่ยนแปลงของโลก ตลอดจนรู้จักคิด รู้จักวินิจฉัย รู้จักใช่ปัญญาในการแก้ไขปัญหาชีวิต
ด้านต่าง ๆ เป็นต้นจิตภาวนาเป็นการฝึกอบรมจิตใจให้เจริญงอกงามด้วยคุณธรรมมีความเข้มแข็ง  
มั่นคง เบิกบาน สงบสุขผ่องใสพร้อมด้วยความเพียรสติและสมาธิ  ส่วนปัญญาภาวนาเป็นการ
ฝึกอบรมเจริญปัญญา ให้รู้เท่านั้น เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงจนมีจิตใจเป็นอิสระ  ไม่ถูก
ครอบงำด้วยกิเลสและความทุกข์ ปัญญา 2 ด้านที่สำคัญคือ ปัญญาเข้าถึงความจริงแห่งธรรมดาของ
ธรรมชาติและปัญญาท่ีสามารถใช้ความรู้นั้นจัดตั้งวางระบบแบบแผนของการดำเนินชีวิตได้และสังคม
ของมนุษย์ได้ประโยชน์สูงสุดจากความจริงนั้น (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539: 121) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2548 : 11-16) เสนอวิธีการที่จะพัฒนาตนเองไปสู่
วิถีชีวิตที่ดีงาม เรียกว่า “รุ่งอรุณแห่งการพัฒนาตน” ไว้ 7 ประการ ดังนี้ 

1) รู ้จักเลือกหาแหล่งความรู ้และแบบอย่างที ่ดีได้แก่ การรู ้จักใช้สติปัญญาในการ
วิเคราะห์พิจารณาในการเลือก เริ ่มจากการเลือกคบคนดีเลือกตัวแบบที่ดี เลือกบริโภคสื่อและ
ข่าวสารข้อมูลที่มีคุณค่าเรียกว่า ความมีกัลยานมิตร (กัลยาณมิตตา) 

2) รู้จักจัดระเบียบชีวิต มีการวางแผนและจัดการกิจการงานต่าง ๆ อย่างมีระบบระเบียบ 
เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยศีล (ศีลสัมปทา) 

3) ถึงพร้อมด้วยแรงจูงใจให้สร้างสรรค์ มีความสนใจ มีความพึงพอใจ มีความต้องการจะ
สร้างสรรค์กิจการงานใหม่ ๆ ที่เป็นความดีงามและมีประโยชน์เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยฉันทะ (ฉันท
สัมปทา) 

4) มีความมุ่งมั่นพัฒนาตนให้เต็มศักยภาพ ผู้มีความเชื่อในตนว่าสามารถจะพัฒนาได้จะมี
ความงอกงามถึงที่สุดแห่งความสามารถของตน เรียกว่า ทำให้ตนให้ถึงพร้อม (อัตตสัมปทา) 

5) ปรับเจตคติและค่านิยมให้เหมาะสมกับการดำเนินชีวิตที่ดีงาม เอ้ือต่อการเรียนรู้ทำให้
สติปัญญางอกงามข้ึน เรียกว่า กระทำความเห็นความเข้าใจให้ถึงพร้อม (ทิฎฐิสัมปทา) 

6) การมีสติ กระตือรือร้น ตื่นตัวทุกเวลา หมายถึง การมีจิตสำนึกแห่งความไม่ประมาท 
เข้าใจการเปลี่ยนแปลงของชีวิตและสภาพแวดล้อม เห็นคุณค่าของเวลาและใช้เวลาอย่างคุ้มค่า 
เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท (อัปปมาทสัมปทา) 



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

24 

7) รู ้จักแก้ปัญหาและพึ่งตนเองได้โดย จัดการแก้ปัญหาอย่างเป็นระบบ มีความคิด
วิจารณญาณตามเหตุปัจจัยด้วยตนเอง เรียกการคิดแบบนี้ว่า โยนิสโสมนสิการ (โยนิโสมนสิการ
สัมปทา) การพัฒนาตนของอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา 

การพัฒนาตนเองตามหลักพุทธศาสตร์ เน้นที่การพัฒนาจิตใจ ทำใจให้สงบบริสุทธิ์โดย
การทำสมาธ ิ  หร ือการเจร ิญว ิป ัสสนากรรมฐานทำให ้ม ีสต ิในการทำงานทุกอย ่างเพราะ
พระพุทธศาสนาถือว่า การพัฒนาจิตด้วยหลักภาวนา 4 คือ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และ
ปัญญาภาวนา เป็นสิ่งสำคัญมาก จิตที่ได้รับการพัฒนาหรือฝึกฝนอบรมแล้วย่อมส่งผลให้สิ่งแวดล้อม
ต่าง ๆ ของชีวิตเป็นไปในทางที่ดีขึ ้น สติปัญญาจากการพัฒนาจิตแล้วย่อมนำไปสู่การดับทุกข์ได้ 
ปุถุชนที่ยังมีกิเลสอยู่เมื่อปฏิบัติตามหลักภาวนา ก็ย่อมจะพบทางสว่างของชีวิตในหลาย ๆ ระดับชั้น
ตามแต่ผลของการปฏิบัติ อาจกล่าวได้ว่าการปฏิบัติธรรมย่อมส่งผลให้การดำเนินชีวิตเปลี่ยนแปลงไป
ในทางท่ีดีขึ้น 

ปุถุชน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525 : 537) ได้แก่ คนที่ยังมีกิเลสหนาหมายถึงบุคคลทั่วไป
ที่มีกิเลสมากมายอยู่ในใจ พระพุทธศาสนาถือว่า คนธรรมดาทั่วไปที่เรียกว่า ปุถุชนนี้เป็น เวไนยสัตว์ 
หมายความว่า แม้คนธรรมดามีกิเลสมากมายอยู่ในตัวก็สามารถลดและละกิเลสได้ และเพ่ิมพูนความ
ดีงามไว้ในตนมากขึ้น ๆ ได้ด้วย บุคคลที่เป็นปุถุชน ถ้าเปิดโอกาสให้ตนเองได้พัฒนาจิตตามหลัก
พระพุทธศาสนา สภาพจิตก็สามารถเปลี่ยนไปเป็นกัลยาณปุถุชน ย่อมยังผลให้บุคคลผู้ประพฤติ
ปฏิบัติยกระดับฐานะจากคนธรรมดา เป็นบุคคลในอุดมคติ ในขั้นปุถุชนคือเป็นมนุษย์ผู้มีใจสูง อีกทั้ง
ยังประโยชน์ต่อสัตว์โลกอื่น ๆ  อีกด้วยหรืออาจกล่าวได้ว่า เป็นคนดีทั้งต่อตนเองและสังคม ซึ่งเรียก
บุคคลผู้มีคุณสัปปุริสธรรม ในขั้นนี้ว่า สัปปุรุษ  

สัปปุรุษ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538 : 322) คนดีมีศีลธรรม หมายถึง คนดีมี
อุปนิสัยบำเพ็ญตนเพื่อประโยชน์แก่คนจำนวนมาก คือเพื่อประโยชน์แก่มารดา บิดาบุตรภรรยา
ลูกจ้างกรรมกร มิตรสหายญาติอำมาตย์พระราชา สมณพราหมณ์แก่เทวดาด้วย สัปปุรุษเป็นผู้มีศีล
เป็นที่รักเป็นผู้ไม่มีบาป ไม่มีมลทินคือความตระหนี่   

อริยบุคคล หมายถึง บุคคลผู้ประเสริฐได้บรรลุสัจธรรม ได้บรรลุธรรมตั้งแต่ขั้นโสดาบัน
เป็นต้นไปซึ่งเป็นผู้เข้าสู่กระแสพระนิพพาน พระพุทธศาสนาถือว่าสภาวะความเป็นมนุษย์มีความ
เหมาะสมที่สุดต่อการขัดเกลาพัฒนาจิตใจ  เพื่อให้บรรลุถึงความสุขหรือประโยชน์สูงสุดของชีวิต  
กล่าวคือความหมดกิเลสอันเป็นรากเหง้าของความชั่วทั้งปวงได้ ซึ่งคุณสมบัติด้านการเพิ่มพูนกุศลใน
จิตใจของอริยบุคคลโดยการศึกษาและปฏิบัติตามหลักพุทธธรรม ที่เรียกว่าภาวนา อันเป็นหลักครอง
ชีวิตของผู้พัฒนาตน ผู้รู้เท่าทันชีวิตไม่หลงงมงาย มุ่งผลสำเร็จคือความสุข มีดังนี้   

1) พระโสดาบัน เป็นผู้ทำศีลให้บริบูรณ์ เป็นผู้ทำสมาธิและปัญญาได้พอประมาณ        
2) พระสกทาคามี เป็นผู้ทำศีลให้บริบูรณ์ เป็นผู้ทำสมาธิและปัญญาได้พอประมาณ และ

สามารถทำกิเลสให้เบาบางลงได้มากกว่า โสดาบัน  
3) พระอนาคามี เป็นผู้ทำศีลและสมาธิให้บริบูรณ์ เป็นผู้ทำปัญญาได้พอประมาณ  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

25 

4) พระอรหันต์เป็นผู้ทำศีล สมาธิ และปัญญาให้บริบูรณ์ 
คุณสมบัติด้านการเพิ่มพูนความดีของอริยบุคคลเป็นการแสดงออกถึงสภาวะจิตใจว่า  

อริยบุคคลแต่ละระดับนั้น มีความเกี่ยวข้องกัน ถ้าความดีมีมากแสดงให้เห็นว่าความชั่วถูกกำจัด
ทำลายไปได้มาก ในทางตรงข้ามถ้าความชั ่วมีมาก แสดงให้เห็นว่าการบำเพ็ญความดีมีน้อย  
แต่สำหรับอรหันต์นั้น ความชั่วถูกกำจัดได้อย่างหมดสิ้น นั่นย่อมแสดงให้รู้ว่าท่านมีความดีอยู่ในจิตใจ
อย่างเต็มเปี่ยม กล่าวคือท่านได้ทำไตรสิกขาให้บริบูรณ์ 
 
สรุป 

บทความนี้มีประเด็นชวนให้คิดว่า พุทธศาสนามีการพัฒนามนุษย์ให้มีความเจริญงอกงาม
จะทำให้มนุษย์พัฒนาตนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้ มีหลักธรรมทั้ง 5 เหล่านี้ คือ 1) ศรัทธาหมายถึง 
ความเชื่อมั่นว่าความจริงความเจริญงอกงาม และกฎเกณฑ์แห่งผลมอยู่ตามธรรมชาติ เป็นความ
เชื่อมั่นด้วยปัญญาในพระรัตนตรัย เข้าใจถูกต้องตามหลักพุทธศาสนา หรือมีธรรมจักษุ เป็นการ
เข้าถึงธรรมอย่างแท้จริง 2) ศีลหมายถึง การปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรม ทำให้เกิดความเจริญงอกงามใน
คุณธรรมแห่งตน 3) สุตะหมายถึง สิ่งที่ได้สดับ จากการอ่าน การเล่าเรียน หรือได้พบเห็น ทำให้รู้วิธี
ดำเนินชีวิตที่งอกงามแต่ไม่ควรรู้แต่ทฤษฎีเท่านั้น ต้องนำไปปฏิบัติด้วย 4) จาคะหมายถึง การสละ
หรือการให้ โดยไม่หวังผลตอบแทนแก่ตน 5) ปัญญาหมายถึง ความรู้ชัด หยั่งรู้เหตุผล รู้วิธีดับทุกข์ 
หรือรู้เท่าทันโลกและชีวิตอย่างไรก็ตาม แม้ว่าสุตะหรือประสบการณ์ต่างๆ ที่แต่ละคนได้รับจะเป็น
อุปกรณ์สำคัญท่ีทำให้เกิดปัญญา แต่ก็เกิดได้เฉพาะผู้ที่รู้จักคิด (โยนิโสมนสิการ) เท่านั้น เพราะหากมี 
สุตะ แต่ไม่รู้จักคิดก็ไม่เกิดปัญญาในการดำเนินชีวิตที่ดีได้ บางครั้งธรรมพื้นฐานของอารยชนจึงเน้น
เพียง 4 ประการคือ ศรัทธา ศีล จาคะ และปัญญาทำให้เกิดความก้าวหน้าในทางปัญญาทุกระดับ
จนถึงการบรรลุอรหัตตผล เนื่องจากสามารถเข้าใจเหตุปัจจัยอย่างมั่นคง ไม่ต้องหวังพึ่งอำนาจจาก
ภายนอกมาดลบันดาลแต่มั่นใจว่าสังคมที่ดีงอกงามนั้น มนุษย์ช่วยกันสร้างได้ มนุษย์จึงต้องประพฤติ
ดี และเชื่อมั่นในความดี เพราะสังคมที่ดีงามจะดำรงอยู่ได้โดยธรรม  

การที่พระพุทธองค์ทรงเจริญสติปัฏฐาน 4 โดยการเดินจงกรมและนั่งสมาธิอย่างต่อเนื่อง
ว่า เราทั้งหลายจักเป็นผู้ประกอบความเพียรในธรรมเป็นเครื่องตื่นอย่างต่อเนื่องจักชำระจิตให้บริสุทธิ์
จากธรรมอันเป็นเครื่องขัดขวางด้วยการเดินจงกรมและการนั่งตลอดวันจักชำระจิตให้บริสุทธิ์จาก
ธรรมเป็นเครื่องขัดขวางด้วยการเดินจงกรมด้วยการนั่งตลอดปฐมยามแห่งราตรีสำเร็จการนอนดุจ
ราชสีห์โดยตะแคงข้างเบื้องขวา ซ้อนเท้าเหลื่อมเท้ามีสติสัมปชัญญะ การเจริญสติโดยใช้หลักสติ     
ปัฏฐาน 4 นี้ เป็นชำระใจให้บริสุทธิ์โดยการทำความเพียรอย่างต่อเนื่องแม้จะใช้เวลาถึง 7 วัน 7 เดือน 
7 ปีหรือ 7 ชาติ เมื่อมีสติปัฏฐาน 4 เป็นพื้นฐานแล้วย่อมส่งผลให้ปัญญาได้รับพัฒนาไปสู่องค์ธรรมอ่ืน
ต่อไปวิธีการพัฒนาปัญญาเพ่ือการขัดเกลากิเลสนี้จะทำให้ผู้ฝึกตนมีจิตใจที่บริสุทธิ์  

เพราะมนุษย์ย่อมมีพฤติกรรมตอบสนองต่อสิ่งแวดล้อมหรือสิ่งเร้าระบบประสาทและ
อวัยวะรับสัมผัส จึงเป็นปัจจัยสำคัญของการรับรูและเรียนรู้ต้องมีความสมบูรณจึงจะสามารถรูสิ่งเร้า



    Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 2 (July-December 2017)  

 

26 

ไดดี เมื่อสิ่งเร้าเขามากระทบ ประสาทสัมผัสจะเกิดการตื่นตัวและรับสัมผัสดำเนินการส่งไปยังสมอง
ทำให้เกิดการแปล ความหมายขึ้น โดยอาศัยประสบการณเดิม เมื่อแปลความหมายแลวจะมีการ
ประเมินผลที่ตอบสนองสิ่งเร้าแลว สรุปผลของการรับรูเป็นความคิดรวบยอดทำให้เกิดปฏิกิริยาใน
การ ตอบสนองสิ่งเร้าเหล่านั้น เกิดเป็นการรับรูและเรียนรูเกิดขึ้น เมื่อใดก็ตามเมื่อสิ่งเร้าใหม่เกิดขึ้น
ซึ่งไมเคยมีประสบการณมาก่อนจะไมสามารถบอกไดวา สิ่งเร้านั้น คือ อะไร เป็นเพียงความรูสึกจาก
การรับสัมผัสเท่านั้น ไม่ถือว่าเป็นการเรียนรู้พฤติกรรมของคนเกิดจากการอยู รวมกันของบุคคลและ
ไดทำกิจ กรรมต่าง ๆ ร่วมกันอย่างเหมาะสมต่อไป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 

27 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประเวศ วะสี. (2543). จุดประกายฉายภาพความหวัง. กรุงเทพมหานคร: การศึกษากทม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2539). การศึกษาเพื่ออารยธรรมที่ยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร: บริษัท

สหธรรมิก จำกัด. 
_________. (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมค ุณาภรณ์  (ป .อ .ปย ุต ฺ โต ). (2548) .  ธรรมน ูญช ีว ิต  (A Constitution for Living). 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
_________. (2552). พุทธธรรม ฉบับปรุงและขยายความ . (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพมหานคร:       

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2531). สมาธิวิปัสสนาธรรมชาติ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลียงเชียง. 
พระธรรมธีรราชมหามุณี (โชดก ญาณสิทฺธ ิ). (2546). มรรคผลนิพพาน. (พิมพ์ครั ้งที ่ 10). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พิสิทธิ์ สารวิจิตร.(2529). วิชายุทธศาสตร์การพัฒนาตนเองและบุคลิกภาพจากระดับอนุบาลถึง        

ปริญญาเอก. กรุงเทพมหานคร: พงษ์เจริญการพิมพ์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2531). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน . กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

อักษรเจริญทัศน์. 
ราตรี พัฒนรังสรรค์. (2544). พฤติกรรมมนุษย์กับการพัฒนาตน. กรุงเทพมหานคร: สถาบันราชภัฏ       

จันทร์เกษม. 
สนิท ตั้งทวี. (2527). วรรณคดีและวรรณกรรมศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
สุภัททา ปิณฑะแพทย.์ (2542). พฤติกรรมมนุษย์และการพัฒนาตน. กรุงเทพมหานคร: ภาควิชา 
 จิตวิทยาและการแนะแนว. สถาบันราชภัฏสวนสุนันทา. 
 


