
บูรณาการพุทธจิตวิทยาและพุทธิปัญญาเพ่ือพัฒนาการคิดแก้ไขปัญหาชีวิต 
ด้วยการเข้าร่วมกิจกรรมคุณธรรม 

Integration of Buddhist psychology and cognitive psychology  
to tackle life By moral camp 

 
พระมหาประสิทธิ์  ญาณปฺปทีโป 

Natcha Sakulsiriparinda  
หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy, Buddhist Psychology  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand  
Email: prasit008@gmail.com 

 
รับต้นฉบับ 20 พฤษภาคม  2561 วันที่เผยแพร่  30 มิถุนายน 2561 

 
บทคัดย่อ 

การบูรณาการพุทธจิตวิทยา (Buddhist psychology) กับจิตวิทยากลุ่มพุทธิปัญญา 
(cognitive psychology) เพื่อนำมาพัฒนาทักษะการคิดไขปัญหาชีวิต  ผ่านการจัดกิจกรรมการ
เรียนรู้ในค่ายคุณธรรม  ถือเป็นการบูรณาการเพ่ือการพัฒนา ให้กิจกรรมส่งเสริมธรรมะมีประสิทธิผล
มากยิ่งขึ้น ด้วยกระบวนการเรียนรู้ ที่เน้นประสบการณ์และการมีส่วนร่วม  ซึ่งช่วยกระตุ้นการเรียนรู้
ได้มากขึ้น ผลจากการใช้กิจกรรมทำให้ผู้เข้าร่วมเกิดการเรียนรู้เปลี่ยนแปลงจากข้างในจิตใจ คือ 
เข้าใจตนเอง และเห็นใจคนอื่นมากยิ่งขึ้น มองเห็นแนวทางที่จะพัฒนาหรือแก้ไขปัญหาชีวิตได้ด้วย
ตนเอง เป็นอีกหนึ่งองค์ความรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อการงานเผยแผ่ในอนาคต 

 
คำสำคัญ :  บูรณาการพุทธจิตวิทยา , พุทธิปัญญา,การคิดแก้ไขปัญหาชีวิต  
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

57 

Abstract 
Integrating Buddhist psychology and cognitive psychology to develop 

thinking skills to solve life problems Through organizing learning activities in the moral 
camp Considered as an integration for development. Make Dhamma promotion 
activities more effective With learning process Which emphasizes experience and 
participation Which helps to stimulate more learning The result of using activities 
makes the participants learn to change from the inside of the mind, namely 
understanding oneself and being more sympathetic to others. Can see ways to 
develop or solve life problems on their own It is another knowledge that is useful for 
future missions. 
 
Keywords: integration of Buddhist psychology, cognitive, life problem solving. 
 
 
บทนำ 

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 10 เป็นต้นมา  ได้กำหนดวิสัยทัศน์ของ
การพัฒนาประเทศเพื่อก้าวไปสู่  “สังคมอยู่เย็นเป็นสุขร่วมกัน” (ปาริชาติ  เทพอารักษ์ : 2550)
แนวโน้มการพัฒนาคน จึงมุ่งเน้นไปที่การเสริมสร้าง ความมีสุขภาพกาย สุขภาพใจที่ดีอย่างสมดุล  
มีคุณธรรมนำความรู้ คือพัฒนาจิตใจควบคู่ไปกับการเรียนรู้ของคนทุกกลุ่ม เพื่อให้มีประสบการณ์ใน
การเรียนรู้  เสริมสร้างทักษะชีวิต  โดยเฉพาะวงการศึกษาและศาสนา ที่มุ่งเน้นปลูกฝังจิตสำนึก  
วางรากฐานให้สังคมไทยมีความมั่นคงเข้มแข็งมากยิ่งขึ้น ซึ่งสถาบันสงฆ์ก็ได้มีการจัดกิจกรรมโดยใช้
หลักการทางพุทธจิตวิทยา  นำมาประยุกต์สร้างเป็นกิจกรรมการเรียนรู้ให้กับนักเรียน  เน้นการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้  มีส่วนร่วมอย่างใกล้ชิด เพ่ือให้เกิดความเข้าใจ เข้าถึงและนำไปสู่การพัฒนา สร้าง
ทัศนคติที่ดี และสามารถแก้ไขปัญหาชีวิตของตนเองได้   

การออกแบบกิจกรรมเพ่ือส่งเสริมการเรียนรู้  และประสบการณ์ของการปฏิบัติตามหลัก
พุทธจิตวิทยา ซึ่งจากการศึกษา พบว่า การจัดกิจกรรมส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมแก่นักศึกษานั้นมี
ผลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม และได้เสนอแนะว่า นักศึกษาส่วนใหญ่จะนำไปใช้ในชีวิตประจำวัน
และเผยแผ่ต่อ รองลงมามีความเห็นว่าเป็นโครงการที ่ดีควรจัดอีก เพราะได้รับประโยชน์มาก 
(พรพรรณ  สุจริตวนิช :2548) โดยจะบูรณาการกระบวนการนำเสนอหลักพุทธจิตวิทยาผสมผสาน
ระหว่าง การนำเสนอโดยการยกอุทาหรณ์และการเล่านิทานประกอบโดยวิธ ีการยกอุปมา
เปรียบเทียบ  ยกพุทธศาสนสุภาษิต พูดเชื่อมโยงเรื่องราวหรือเหตุการณ์สถานการณ์ต่าง ๆ ยกบุคคล
ตัวอย่าง และนำเสนอโดยวิธีการแทรกด้วยเรื่องที่ทำให้เกิดอารมณ์ขัน  (พระวุฒิกร วุฑฺฒิกรโณ : 
2543) สำหรับการกิจกรรมส่งเสริมการเร ียนรู ้สำหรับเยาวชน ที ่ใช ้ในการทดลองเป็นของ 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 1 (January-June 2017)  

 

58 

พระวิทยากรกลุ่มเพื่อชีวิตดีงาม  ในดำเนินการกับเยาวชนระดับมัธยมปลายและอุดมศึกษาจำนวน  
4  ครั้ง รวม  180 คน โดยพิจารณาในกรณีที่มีผู้เข้าร่วมกิจกรรมที่สามารถเฉลี่ยลงกลุ่มกับพระ
วิทยากรได้กลุ่มละไม่เกิน 15 คน ในระหว่างเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558  ส่วนค่ายอ่ืน ๆ หรือ
เยาวชนกลุ่มอื่นที่มีจำนวนมากเกินไปก็จะใช้กิจกรรมปกติของพระวิทยากร  จากนั้นใช้การสังเกต
และแบบบันทึกหลังจบกิจกรรมเป็นเครื่องมือในการเก็บข้อมูล  และสัมภาษณ์กระบวนการจากพระ
วิทยากร  ผลของกิจกรรมจากเยาวชนผู้เข้าร่วม      

ผู้เขียนจึงสนใจที่จะนำเสนอข้อค้นพบจากกิจกรรม  ซึ่งได้ทดลองใช้จนพบว่าจะเป็น
ประโยชน์ในภาพรวมยิ่งขึ ้นไป และเป็นการแลกเปลี่ยนเรียนรู้กับนักวิชาการอื่น  ๆ ที่มีความที่
แตกต่างไปทั้งด้านความคิดและประสบการณ์ บทความนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอประเด็นให้
เกิดการแบ่งปันมุมมองและองค์ความรู้ที่ได้จากการปฏิบัติหน้าที่ ของพระสงฆ์ซ่ึงได้เผยแผ่ธรรมะผ่าน
กิจกรรมที่หลากหลาย  อันเหมาะสมกับวัยของผู้เรียนหรือผู้เข้าอบรม โดยบุรณาการร่วมระหว่าง
แนวคิดพุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) และแนวคิดพุทธิปัญญา (Cognitive Psychology)   
ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่องานพระศาสนาและกิจการคณะสงฆ์ต่อไป 

 
พุทธจิตวิทยา วิถีแห่งการพัฒนาจิตใจสู่การพ้นทุกข์ 

พุทธจิตวิทยา ถือกำเนิดมาเมื ่อ  2,600 ปีกว่ามาแล้ว โดยเจ้าชายสิทธัตถะ เมือง
กบิลพัสดุ์ ในชุมพูทวีป (เนปาล – อินเดีย ในปัจจุบัน)  มีพระประสงค์จะค้นหาแนวทางแห่งการพ้น
ทุกข์ ออกผนวชเพียงลำพัง กระทั้งค้นพบแสงสว่าง  ด้วยกระบวนการทางจิตที่เรียกว่า “วิปัสสนา” 
(วิ.4/15/22) เกิดปัญญาการรู้แจ้งสรรพสิ่ง  และสภาวะทุกข์  (ทุกข์) เหตุแห่งทุกข์ (สมุทัย) ความ
หลุดพ้น (นิโรธ) และแนวทางแห่งการดับทุกข์ที่แท้จริง (มรรค) ซึ่งถือว่าเป็นความจริงอันประเสริฐ 
(อริยสัจ) แสดงความจริงแท้ให้ปรากฏ ว่าทุกสรรพสิ่งที่เกิดขึ้นนั้น  ล้วนเป็นธรรมดา  มีการเกิดขึ้น  
ตั้งอยู่  เป็นไป  และดับสิ้น  เป็นธรรมดา คือกฎไตรลักษณ์  (สุตต.ม.12/358394) อันได้แก่ อนิจจัง  
ทุกขัง  อนัตตา แต่สามัญชนไม่รู้เพราะถูกปิดบังไว้ด้วยใจที่มีอวิชชา(ความไม่รู้สิ่งที่จริงแท้)  ทำให้
ผู้คนล้วนแล้วแต่จะเป็นทุกข์ไปตามสภาวะอารมณ์หรือจิตใจในขณะนั้น ๆ  โดยเมื่อชีวิตเกิดปัญหาไม่
สามารถคิดแก้ไขได้  ก็ทำให้เกิดความทุกข์ชีวิตไม่เป็นสุข  เพราะขาดกระบวนการคิดที่ดี 

หลักพุทธจิตวิทยา  มีกระบวนการคิดที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการ (สุตฺต.ที. 11/311/286) 
หมายถึง  การคิดอย่างแยบคาย  คิดถูกต้อง คิดอย่างมีเหตุมีผล  คิดเร้ากุศลไปในทางบวก  เป็นกลไก
ทางความคิดของจิตใจในบุคคลแต่ละคน  ซึ่งนำไปสู่การเรียนรู้เพื่อให้เกิดความเข้าใจ และนำไปสู่การ
ปฏิบัติอย่างเข้าถึงและพัฒนาแก้ไขปัญหาได้ มี 10 วิธีคิดตามหลักพุทธจิตวิทยา ในที่นี้นำเสนอเพียง 
วิธีคิดแบบอริยสัจ คิดแบบแก้ปัญหา(พระพรหมคุณาภรณ์,2558) ซึ่งเป็นวิธีคิดเพื่อนำไปสู่การแก้ไข
ปัญหาหรือการคิดเพ่ือพ้นทุกข์    

 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

59 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพกระบวนการอริยสัจ 4 
อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต,2556) นี้เป็นวิธีหรือ

กระบวนการคิดเชิงเหตุผล โดย  ทุกข์สภาวะปัญหาที่ทนได้ยากอันเป็นผลมาจาก สมุทัย เป็นเหตุแห่ง
สภาพต้องทนหรือเจ็บจนเป็นปัญหานั้น ส่วน นิโรธ คาดการณ์ว่าสภาพอันพ้นทุกข์นี้จะเกิดขึ้นได้ถ้า
สร้างเหตุแห่งการหลุดพ้น คือ มรรค อันเป็นวิถีแห่งการก้าวไปสู่ความพ้นทุกข์ 

 
จิตวิทยากลุ่มพุทธิปัญญา (Cognitive  Psychology)  

เป็นวิวัฒนาการทางการพัฒนาศาสตร์แห่งจิตหรือจิตวิทยา  ซึ่งศึกษาทดลองขบวนการ
จัดการกับข้อมูลของระบบต่าง ๆ ทางสมอง ที่บันทึกข้อมูลของโลกภายนอกจากประสบการณ์และ
นำข้อมูลความรู้ที่ได้เหล่านั้นไปใช้ในกระบวนการรู้คิดทั้งหลาย  และในกิจกรรมปัญญาทางสมองขั้น
สูงโดยเน้นศึกษาว่ามนุษย์สามารถที่จะรู้ (Knowing) คิด (Thinking) และสร้างความฉลาด หรือ
ปัญญา (Intelligence) มี 5 ประเภทคือ 1) การแก้ปัญหา (problem  solving) คือ การคิดเพ่ือ
หาทางออกของปัญหา หรือเพ่ือบรรลุเป้าหมายที่ต้องการ  2) การมีเหตุผล (reasoning) ซึ่งเป็นสิ่งที่
เกิดขึ ้นกับสัตว์เลี ้ยงลูกด้วยนมเท่านั ้น เป็นความสามารถในการประมวลประสบการณ์เดิมมา
ประกอบการตัดสินใจโดยไม่ต้องลองผิดลองถูก โดยใช้หลักการมีเหตุผลเปรียบเทียบ  แล้วโต้ตอบสิ่ง
เร้าออกไปอย่างถูกต้อง 3) การประเมินค่า (judgment) หมายถึง ความสามารถในการให้ความหมาย
เชิงคุณค่าหรือตีค่าสิ่งต่าง ๆ ซึ่งเป็นความฉลาดหรือปัญญาส่วนบุคคลที่จะมองเห็นคุณค่าในสิ่งต่าง ๆ 
4) การตัดสินใจ (decision making)  เป็นกระบวนการเลือกเพราะมนุษย์นั้นต้องการ  the  best  
of  my  life  ซึ ่งต่อเนื ่องมาจากการประเมินค่าที ่ก่อให้เกิดคำว่า  better  life  จึงนำไปสู ่การ
ตัดสินใจเลือกด้วยสติปัญญา (wisdom  choice) (พระมหาประสิทธิ์  ญาณปฺปทีโป:2557) 5)การคิด
สร้างสรรค์ (creativity) ที่ประกอบไปด้วยความคิดริเริ่ม  ที่ยืดหยุ่น คล่องตัว และมีความรอบคอบ
ละเอียดลึกซ้ึง  ที่มีระดับความแตกต่าง และการนำไปใช้ที่แปลกออกไปจากเดิม   

การพัฒนาทักษะบุคคลให้มีความสามารถในการแก้ปัญหาชีวิต  ตามแนวคิดพุทธิปัญญา
จึงมุ่งส่งเสริมให้บุคคลเกิดความรู้คิดและปัญญา ด้วยกระบวนที่กระตุ้นให้เกิดการเรียนรู้จากภายใน  



 Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 1 (January-June 2017)  

 

60 

โดยมีขั้นตอนที่  เมดิน Medin และโรส  Ross กล่าวว่าการแก้ปัญหานั้นจะต้องมี 4  องค์ประกอบ  
คือ  1.เป้าหมาย (Goal)  ที่สามารถนำมาเป็นตัวชี ้วัดว่า ปัญหาได้ถูกแก้ไขไปแล้วหรืออย่างไร  
2.  สิ่งที่มีมาให้ (givens)  คือเงื ่อนไขหรือข้อจำกัดที่มาพร้อมกับปัญหา 3. วิธีการแปลงเงื ่อนไข 
(means of  transforming  conditions) ผู้แก้ปัญหามีความรู้ที ่สามารถนำไปใช้ได้ 4. อุปสรรค  
(obstacles) คือสิ่งที่จะเข้ามาเป็นตัวขัดขวางการแก้ไขปัญหา  ซึ่งไวเทน weiten  กล่าวว่า  การ
เรียนรู้เป็นกระบวนการทางความคิด ที่เกิดขึ้นได้ใน 2 ลักษณะคือ การรับรู้ (Perception) และ การ
หยั่งรู ้ (Insight)  ขณะที่ เคอเลอร์ Wolfgang  Kohler เสนอว่า  การแก้ปัญหาแบบหยั่งรู ้นั ้นมัก
เกิดขึ ้นทันทีทันใดโดยจะต้องมีประสบการณ์มาก่อน (อ้างถึงใน อุบลรัตน์  เพ็งสถิต : 2547, 
อุบลวรรณา  ภวกานันท์: 2556 , ลักขนา  สริวัฒน์ : 2557)   

จิตวิทยาพุทธิปัญญา  โดยสรุปจึงเป็นแนวคิดท่ีส่งเสริมการเรียนรู้จากภายในด้วยการหยั่ง
รู้ (Insight) ผ่านกระบวนการรับรู้ การคิด ด้วยเหตุผลอย่างมีเป้าหมาย เพื่อก้าวข้ามอุปสรรคและ
ข้อจำกัดที่ขัดขวางการแก้ไขปัญหา สู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมไปในแนวโน้มที่ดีขึ้น  คือ  มีความ
ฉลาด  หรือรู้จักยั้งคิดและใช้สติในการแก้ไขปัญหาชีวิตมากขึ้น  จึง เป็นแนวคิดที่สามารถนำมาปรับ
ร่วมกับทางพุทธจิตวิทยาได้เป็นอย่างดี 
 
ค่ายคุณธรรม บ่มเพาะวิธีคิดและจิตพัฒนา 

ค่ายคุณธรรมของกลุ่มเพื่อชีวิตดีงาม  เป็นกระบวนการเรียนรู้ที่สร้างขึ้นเป็นโปรแกรม
หรือรูปแบบการจัดการเรียนรู้โดยพระพระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (อ้างถึงในพระวุฒิกร วุฑฺฒิ
กรโณ : 2543) ใช้ในการเผยแผ่หลักธรรม จากนั้นก็นำมาผสมผสานกับกระบวนการการเรียนรู้แบบมี
ส่วนร่วม  (Active  learning) เพื่อให้ผู้เรียนหรือผู้เข้าอบรมได้เกิดปัญญา 3 (ที.ปา.11/305/193-
961 ) ระดับคือ  ได้ฟังจากพระธรรมวิทยากร  (สุตมยปัญญา) เกิดกระบวนการคิดอย่างโยนิโส

มนสิการ (จินตามยปัญญา) และได้ลงมือปฏิบัติ  (ภาวนามยปัญญา)  ทำให้ได้ทั้งปัญญาวิชาการและ
ปัญญาปฏิบัติ   อันจะนำไปสู่การพัฒนาทักษะทางพุทธิปัญญา (Cognitive)  ซึ่งพุทธจิตวิทยามี
เป้าหมายเพื่อแก้ไขปัญหาและพัฒนาศักยภาพของมนุษย์  (ทนฺโต  เสฏฺโฐ  มนุสฺเสสุ)(ขุ.ธ.25/33/57)  
ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดทางจิตวิทยาของสำนักจิตวิทยาพุทธิปัญญา (Cognitive  Psychology)   

ปัจจัยนำเข้า (Input) พระวิทยากรที่จะดำเนินกิจกรรมจะต้องเป็นผู้หนักแน่นในหลัก
กัลยาณนมิตร (อง.สตฺตก. 32 /34/33) คือ  ปิโย เป็นผู้มีบุคลิกเรียบร้อยเหมาะกับสมณะสารูป ครุ  มี
ความประพฤติน่าเคารพ อบอุ่น  ภาวนีโย พัฒนาตนเองอยู่เสมอ วตฺตา จ มีทักษะในการสื่อสารที่ดี  
วจนกฺขโม  หนักแน่นไม่หวั่นไหวในคำพูดและสถานการณ์ง่าย ๆ คมฺภีรญฺจ  กถํ  กตฺตา ย่อยเรื่องยาก
ให้ง่ายต่อความเข้าใจ เหมือนป้อนข้าวเด็กท่ีจะต้องปั้นข้าวให้พอดีปากเด็กไม่ใช่พอดีมือเรา โน  จฎฐา
เน  นิโยชเย  ไม่แน่นำไปในทางผิด เพราะกระบวนการมีพระวิทยากรเป็นกลไกสำคัญ ที่จะขับเคลื่อน
การเรียนรู ้ให้เกิดขึ ้นกับทุกคน และพระวิทยากรก็พัฒนาตนด้วยการช่วยคนพัฒนาไปด้วยกัน    
เพ่ือให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของกิจกรรม (พระมหาประสิทธิ์  ญาณปฺทีโป,2556) 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

61 

กระบวนการ  (Process)  ค่ายคุณธรรมของกลุ่มเพื่อชีวิตดีงาม  มีลักษณะเด่นที่การมี
ส่วนร่วมของผู้เข้าร่วมกิจกรรม  ซึ่งแต่ละคนจะได้สนทนากับพระวิทยากร  เพราะการจัดกลุ่มจะให้
เล็กที่สุดให้สมาชิกของแต่ละกลุ่มได้มีพื้นที่และโอกาสแสดงออก  โดยมีพระวิทยากรประจำกลุ่มเป็น
ผู้ดำเนินกระบวนการแลกเปลี่ยนเรียนรู้   ด้วยการสร้างบรรยากาศที่เป็นกันเองให้ผู้เข้าร่วมกิจกรรม
สบายใจในการอยู่ร่วมกลุ่ม เมื่อคุ้นเคยกันในเบื้องต้นแล้วจึงจะใช้กิจกรรมเป็นตัวนำไปสู่การสนทนา
แลกเปลี่ยนเรียนรู้  ในขณะที่พูดก็กล่าวด้วยความสบายใจ  และฟังอย่างลึกซึ้งให้มีจิตเมตตาต่อกัน 
ในหลักสูตร  2 คืน 3 วัน จะวางโปรแกรมกิจกรรมที่สอดคล้องเชื่อมโยงกันไต่ระดับความลึกไป
ตามลำดับ  และกิจกรรมถอดบทเรียนชีวิต  ที่นำแนวคิดอริยสัจ4 มาบูรณาการร่วมกับจิตวิทยากลุ่ม
พุทธิปัญญา (Cognitive  Psychology)  ก็เป็นหนึ่งในกิจกรรมหลักที่สำคัญ ซึ่งได้ผลเชิงบวกมา
ตลอด  ใช้ได้ในเกือบทุกเพศ วัย แตกต่างกันเพียงรายละเอียดของกลุ่มผู้เข้าอบรม   

ผลลัพท์ (Output) เมื่อเกิดกระบวนการแลกเปลี่ยนเรียนรู้กับทุกคนในกิจกรรมที่ถูก
โปรแกรมขึ้น  การที่จะวัดว่าผู้เข้าเกิดการเรียนรู้มากแค่ไหน  ตัวชี้วัดสำคัญคือ  การสังเกตของพระ
วิทยากรที่จะประเมินเป็นรายบุคคลว่า  เด็กคนนี้มีพัฒนาการอย่างไร พฤติกรรมภายในกลุ่มที่ทุกคน
เกิดปฏิสัมพันธ์เชิงบวกต่อกันด้วยการพูดดีไม่มีคำหยาบ รับฟังกันและกัน  ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน  และ
สะท้อนสิ่งที่ตนเองได้เรียนรู้ออกมาได้  ก็ถือว่าเป็นตัวบ่งชี้ถึงผลลัพท์ที่ทำให้ทราบถึงการเปลี่ยนแปลง
ที่เกิดขึ้นจากการเรียนรู้ภายใน (transform  learning) ของผู้เข้าร่วมกิจกรรมเอง   มีทัศนคติที่ดี  
เห็นคุณค่าในตนเองและคนอื่นมากขึ้น  

ค่ายคุณธรรมของกลุ่มเพื่อชีวิตดีงาม จึงเป็นค่ายที่เน้นกระบวนการที่กระตุ้นการเรียนรู้
ของผู้เข้ร่วมกิจกรรมจากภายในโดยมีพระวิทยากรเป็นผู้ขับเคลื่อนกระบวนการโดยผุ้เข้าร่วมกิจกรรม
มีส่วนร่วมบนพ้ืนฐานของการเคารพในศักยภาพการเรียนรู้ของแต่ละบุคคล 
 
ขั้นตอนการดำเนินกิจกรรมที่ผ่านการบูรณาการสู่กระบวนการเรียนรู้ 

ในการบูรณาการแนวคิดพุทธจิตวิทยาด้วยหลักการคิดแบบอริยสัจ 4 กับหลักพุทธิ
ปัญญานั้นผู้นำกิจกรรมจะต้องทำความเข้าใจให้ดี  เพราะจะนำไปสู่การปรับเป็นกิจกรรมเรียนรู้วิธีคิด
แบบอริยสัจ 4  ที่ขับเคลื่อนไปบนพื้นฐานความเข้าใจที่ถูกต้อง  โดยมีประเด็นที่จะต้องตระหนักอยู่ 2 
ประการ คือ ประการแรก  ผู้นำกิจกรรมต้องตระหนักถึงคุณค่าของตนเองและผู้เข้าร่วมกิจกรรม   
วางใจไว้บนพื้นฐานของความเป็นผู้มีจิตเมตตาต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน  ได้ไม่แบ่งแยกและคิดด้านลบ   
มุ ่งผลักดันให้ผู ้เข้าร่วมกิจกรรมได้นำศักยภาพของตนเองออกมาใช้ เพื ่อการเรียนรู้ และสัมผัส
ประสบการณ์ที่เกิดขึ ้นด้วยความเข้าใจ ประการที่สอง กิจกรรมนี้ไม่เน้นการสอนมุ่งกระตุ ้นให้
ผู ้เข้าร่วมกิจกรรมเกิดกระบวนการเรียนรู้จากภายใน  จนสามารถที่จะกำหนดเป้าหมาย (Goal) 
ที่ตนเองคิดว่าจะก้าวไปอย่างไร  พร้อมทั้งเห็นเงื่อนไขหรือข้อจำกัด(givens)ที่มาพร้อมกับปัญหา 
อย่างรอบคอบ  จนเข้าใจวิธีการแปลงเงื่อนไข (means  of  transforming  conditions) หรือขจัด
ข้อจำกัดนั้นไปสู่การก้าวข้าม อุปสรรค  (obstacles)  สู่การแก้ปัญหาได้ด้วยตนเอง 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 1 (January-June 2017)  

 

62 

ผู้นำกิจกรรมจัดผู้เข้าร่วมกิจกรรมให้เป็นกลุ่มย่อยไม่เกิน 15 คน  มีอุปกรณ์ที่ใช้คือ  
กระดาษ  ปากกาคนละ 1  ชุด  ตีเส้นเป็น  4  ช่อง  ช่องแรกเป็นทุกข์  สมุทัย  นิโรธ  และมรรค  
จากนั้นมีขั้นตอนตามลำดับคือ 1.เปิดใจใส่ธรรม ผู้นำกิจกรรมอาจจะนันทนาการในกลุ่มเล็กน้อยเพ่ือ
กระตุ้นการตื่นตัว  แต่อย่าให้มากเกินไปเพราะจะได้นำมาเข้าสู่ความสงบทำสมาธิ  สำรวมจิตใจ 
2.ศึกษาปัญหาอย่างเข้าใจ  นำพาผู้เข้าร่วมกิจกรรมค่อย ๆ  คิดทบทวนชีวิตและจิตใจตนเองในอดีตที่
ผ่านมา สู่ปัญหาที่อยากจะแก้ไขหรือจุดอ่อนที่ต้องการพัฒนา  จากนั้นให้ทุกคนลงมือเขียนสภาพทุกข์
หรือลักษณะปัญหาที่ตนเจอ  ค้นหาสาเหตุ  และวางใจในเป้าหมาย  กระทั่งสุดท้ายคือ  นึกถึง
วิธีแก้ไข จากนั้นนำมาเล่าสู่กันฟัง  เป็นการแลกเปลี่ยนเรียนรู้อย่างเปิดใจ  พร้อมที่จะรับฟังซึ่งกัน
และกันอย่างลึกซึ้ง 3.ค้นพบแนวทาง  เขียนประเด็นที่ตนเองได้ค้นพบแนวทางการแก้ไขปัญหาชีวิต  
ซึ่งสามารถที่จะให้กำลังใจเพ่ิมเติมประเด็นต่าง ๆ ลงในกระดาษได้   

การดำเนินกิจกรรมควรสร้างบรรยากาศที่เป็นกันเอง ให้ความเคารพและเมตตาต่อกัน
และกัน  ร่วมกันเรียนรู้ปัญหา (ปริญญา) แนะนำการแก้ไข (ปหาน) กำหนดเป้าหมายให้ชัดเจน (สัจฉิ
กิริยา) และให้กำลังใจพร้อมทั้งมีส่วนร่วมในการแบ่งปันแนวทางการแก้ไขปัญหา(ภาวนา)  ให้เป็นไป
ตามกิจแห่งอริยสัจ หากมีกรณีที่เป็นปัญหาซึ่งไม่เหมาะต่อการเปิดเผยในกลุ่ม  สามารถแยกออกมา
คุยต่างหากเป็นการเฉพาะได้ พร้อมทั้งดูแลการคุยในกลุ่มให้เน้นการฟังกันและกันอย่างลึกซ้ึง (Deep 
Listening) เพราะบางคนอาจจะค้นพบแนวทางการแก้ไขปัญหาของตนเองด้วยวิธีการของเพื่อนใน
กลุม่ก็เป็นได้  หรือบางกรณีอาจจะยังไม่พบแนวทางที่ดีพอก็ให้เน้นไปที่  วิธีการที่สามารถจะทำได้ใน
ปัจจุบันไปก่อน  เพราะกิจกรรมนี้เน้นให้เกิดกระบวนการเรียนรู้  การคิดและมองเห็นแนวทางที่
เหมาะสมต่อการประพฤติต่อเมื่อเกิดปัญหาชีวิต   

 
ประมวลประสบการณ์เรียนรู้ของผู้เข้าร่วมกิจกรรม 

ผู้เข้าร่วมกิจกรรมได้รับประสบการณ์การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกัน  สามารถที่จะ
นำไปสู่การทบทวนกระบวนการเรียนรู้ด้วยว่า เมื่อผ่านการเข้าร่วมกิจกรรมแล้ว เกิดความรู้ และ
ความรู้สึกอย่างไรบ้าง  ผลจากการสัมภาษณ์ปรากฏดังต่อไปนี้ 

1.เกิดความรู้  ความเข้าใจในกระบวนการคิดแบบอริยสัจ 4 ซึ่งเมื่อได้ผ่านกิจกรรมที่
บูรณาการพุทธจิตวิทยากับจิตวิทยาพุทธิปัญญาแล้ว  ผู้เข้าร่วมกิจกรรมสามารถที่จะอธิบายได้ด้วย
ตนเองว่า  หลักการทางอริยสัจนั้นคืออะไร เป็นอย่างไร  ดังคำให้สัมภาษณ์หลังร่วมกิจกรรมว่า   

“อริยสัจ  เป็นพุทธวิธีในการแก้ปัญหา  ทุกข์  ทำให้คนเราได้ค้นหา  ทุกข์
ที่แท้จริงของตนเอง  สมุทัย  นิโรธ  และมรรค  ตามลำดับ  โดยมรรคนั้น  จะมี
แนวทาง  เมื่อรู้สภาพปัญหา  สาเหตุและเป้าหมาย  ก็ได้ถอดออกมาให้เห็นเป็น
รูปธรรมคือข้อเขียนในกระดาษ”  

( ผู้เข้าร่วมกิจกรรม 1 สัมภาษณ์ วันที่ 4 พฤษภาคม  2558) 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

63 

2.ผู ้เข้าอบรมเกิดกระบวนการเรียนรู ้ภายในด้วยตนเอง  ผ่านกิจกรรมที ่เน้นการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ที่มีจุดมุ่งหมายเพื่อกระตุ้นการคิดแบบอริยสัจ 4  ผสมแนววิธีแบบพุทธิปัญญาที่
ช่วยให้เกิดพฤติกรรมการคิดและฝึกฝนความคิดเพื่อแก้ไขปัญหาชีวิตของตนเอง  และได้เรียนรู้
ร่วมกับผู้เข้าร่วมกิจกรรมท่ีอยู่วงกลุ่มเดียวกัน ดังคำสัมภาษณ์ว่า  

“ดีมากเลย  เพราะเราได้มีโอกาสทบทวนตัวเอง   ได้เข้าใจทุกข์ตัวเองมาก
ยิ่งขึ้น  ซึ่งก่อนหน้าที่มีแต่มืดมน  แต่ว่าเมื่อได้แลกเปลี่ยนกับคนอื่น  เอ้อ  เขาก็มี
ทุกข์เหมือนกัน  และบางคนก็หนักกว่าเราด้วยซ้ำ ก็ได้แนะนำให้กำลังใจกันและกัน    
ทำให้คิดว่า  โชคดีมากท่ีมีโอกาสได้เข้าร่วมกิจกรรม”   

(ผู้เข้าร่วมกิจกรรม 2 สัมภาษณ์วันที่ 4 พฤษภาคม 2558) 
3.สร้างทัศนคติเชิงบวกและมีจิตที่สงบเย็น  ก่อนเข้าร่วมกิจกรรมนักเรียนอาจจะมีอคติ

หรือมีความคาดการณ์ในเชิงลบ  เพราะเคยมีประสบการณ์เก่าที่ทำให้มองภาพกิจกรรมทางพุทธ
จิตวิทยาว่าน่าเบื่อหรือกดดัน  แต่เมื่อผ่านกระบวนการแล้วผู้เข้าร่วมกิจกรรมค้นพบว่ามีความ
แตกต่างซึ่งเป็นสิ่งที่ดีในบรรยากาศที่เป็นกันเอง และได้ฝึกปฏิบัติเชิงพุทธจิตวิทยา  ส่งผลให้เกิด
ความรู้สึกจิตใจสงบและได้ค้นพบตัวเองมากขึ้น   

“ก่อนมาคิดว่า  คงแบบโหด ๆ เคยมาแล้ว  รู้สึกว่าไม่ชอบ  ไม่อยากมาเลย 
แต่พอมาแล้ว ได้เข้าฐาน  ได้คุยกับพระอาจารย์  ที่เป็นกันเอง  อยากรู้อะไรก็ถาม 
ได้นั่งสมาธิทำให้รู้ใจตัวเองมากขึ้น  ส่วนมากอยู่บ้าน  หัวใจจะอยู่กับเฟสบุ๊คไลน์  
การบ้าน  แต่พอมาที่นี่ได้นั่งสมาธิ  ได้สงบจิต เรียกหัวใจตัวเองกลับมา  เราได้อยู่
กับตัวเองและได้รู้จักใจตัวเองมากขึ้น”  

(ผู้เข้าร่วมกิจกรรม 3  สัมภาษณ์วันที่ 4  พฤษภาคม 2558) 
 

ผลจากการสัมภาษณ์ผู้เข้าร่วมกิจกรรมทำให้พบประเด็นที่น่าสนใจซึ่งสามารถสรุปประเด็นได้ดังภาพ 
  
 
 
 
 
   

สรุปประเด็นจากการสัมภาษณ์ผู้เข้าร่วมกิจกรรม 
จากภาพจะเห็นได้ว่ากิจกรรมบูรณาการพุทธจิตวิทยาและพุทธิปัญญาเพื่อพัฒนาการคิด

แก้ไขปัญหาชีวิต  ทำให้ผู้เข้าร่วมได้ทบทวนชีวิตและจิตใจของตนเอง (วิมังสา) จนเกิดการเรียนรู้ที่
เข้าใจตนเองและคนอื่นมากขึ้น  ด้วยการฟังอย่างเปิดใจ และมีทัศคติเชิงบวก (Positive) เกิดปัญญา
อันจะนำไปสู่การพัฒนาตนและแก้ไขปัญหาชีวิตต่อไป 

-ได้ทบทวนชีวิตตนเอง  -เข้าใจตัวเองมากขึ้น 
- เข้าใจคนอ่ืนมากขึ้น  -ได้เรยีนรู้ชีวิตร่วมกัน 
-ได้ฝึกฟังคนอ่ืนอย่างลึกซึ้ง  -ได้บรรเทาความทุกข์ 
-ได้ฝึกการอยู่ด้วยตนเองไม่พึ่งเทคโนโลยี 
-มีทัศนคติที่ดีต่อพระพุทธศาสนา 
 



 Buddhist Psychology Journal Vol. 2 No. 1 (January-June 2017)  

 

64 

สรุป 
การบูรณาการพุทธจิตวิทยา โดยหลักอริยสัจ 4 เข้ากับเทคนิคกระบวนการทางจิตวิทยา

พุทธิปัญญา  ส่งเสริมให้ได้มีโอกาสคิดทบทวนอย่างมีระบบ  คือเป็นเหตุเป็นผลต่อกัน  ผู้เข้าร่วม
กิจกรรมได้ค้นพบ การทบทวนชีวิตตนเอง  เข้าใจตัวเองและคนอื่นมากขึ้น  ผ่านการเรียนรู้ชีวิต
ร่วมกัน ด้วยการฝึกฟังคนอื่นอย่างลึกซึ้ง  ฝึกการเปิดเผยจิตใจได้บรรเทาความทุกข์   ฝึกการอยู่ด้วย
ตนเองไม่พึ่งเทคโนโลยี  และมีทัศนคติที่ดีต่อพระพุทธศาสนา ทำให้ได้แนวคิดวิธีการในการแก้ไข
ปัญหาส่วนตัว และส่วนร่วมต่อไป เป็นประโยชน์ต่อการจัดกระบวนการเรียนรู้เพื่อการส่งเสริม
พระพุทธศาสนา และผู้สนใจอื่น ๆ เพราะต่างก็มุ ่งเพื่อพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ส่วนประเด็นการ
เสนอแนะ คือ 1. ควรทำการศึกษาวิจัยเพ่ิมขึ้นอีกเรื่องการผลสัมฤทธิ์  ของกิจกรรม  2. ควรเป็นกลุ่ม
ที่หลากหลายช่วงอายุและ  เพศ วัย และไม่มากเกินไปเพื่อเปิดโอกาสให้ทุกคนได้พูดคุยแลกเปลี่ยน
อย่างทั่วถึงและลงลึก  และ 3. ไม่ควรทิ้งกิจกรรมดั่งเดิม  เช่น  สวดมนต์  นั่งสมาธิ  เดินจงกรม 
เพราะสามารถเป็นอุบายเครื่องสงบใจ ผ่อนคลาย เป็นประโยชน์ต่อการใช้ความคิดอย่างยิ่ง  กิจกรรม
บูรณาการพุทธจิตวิทยาและพุทธิปัญญาเพ่ือพัฒนาการคิดแก้ไขปัญหาชีวิต  จึงควรนำไปสู่การพัฒนา
ให้เป็นหลักสูตรในระดับชาติ  และทำการวิจัยต่อไป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

65 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ปาริชาติ  เทพอารักษ์และคณะ. (2550). สุขภาวะของคนไทยจุดเริ่มต้นของความอยู่เย็นเป็นสุข .

วารสารเศรษฐกิจและสังคม (ม.ค.-มี.ค. 2550). 
พรพรรณ  สุจริตวณ.ิ (2548). ประสิทธิผลของโครงการฝึกอบรมจริยธรรมแก่เยาวชน ณ ศูนย์อุทยาน

ธรรม อำเภอสันป่าตอง จังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร์ศึกษา. มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
ผลิธัมม์. 

พระวุฒิกร วุฑฺฒิกรโณ (พรมพิมพ์). (2543). ศึกษาเทคนิคและวิธีการเผยแผ่พุทธธรรมพระราชวรมุนี 
(ประยูร ธมฺมจ ิต ฺโต) . ว ิทยานิพนธ ์พ ุทธศาสตรมหาบัณฑิต . บ ัณฑิตว ิทยาล ัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาประสิทธิ์  ญาณปฺปทีโป. (2556). วิชาวิทยากร. กรุงเทพมหานคร: วิทยาลัยสารพัดช่าง 

พระนคร. 
พระมหาประสิทธิ ์  ญาณปฺปทีโป . (2557). สมุดบันทึกวิชา จิตวิทยาการการรู ้คิดและปัญญา .

กรุงเทพมหานคร: วิทยาลัยสารพัดช่างพระนคร. 
ลักขณา  สริวัฒน์. (2557). จิตวิทยาสำหรับครู. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
อุบลรัตน์ เพ็งสถิตย์. (2547). จิตวิทยาการเรียนรู้ Psychology of  Learning. กรุงเทพมหานคร:

มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
อ ุบลวรรณา  ภวกาน ันท์ . (2554) .  จ ิตว ิทยการร ู ้ ค ิดและป ัญญา .  กร ุ ง เทพมหานคร :

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
 

 


