
พุทธวิธีในการปฏิบัติต่อบคุคลต่างศาสนา 
The Buddhist Way of A Religious Practic Toward Other Faiths 

 
พระนิพ์พิชน์  โสภโณ 

Phra Nipich Sophano   
พุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต (พระพุทธศาสนา) 

Doctor of Philosophy (Buddhist Studies) 
Email: sumeth@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

พ้ืนฐานทางสังคมดั้งเดิมก่อนการอุบัติของพระพุทธศาสนา เต็มไปด้วยศาสนาดังเดิมอยู่
ก่อนและมีความเชื่อที ่หลากหลาย พระพุทธศาสนาประกาศคำสอนโดยใช้หลักเหตุผลและกฎแห่ง
ศีลธรรมตามสากลนิยม อีกทั้งให้เสรีภาพในการนับถือศาสนา มิได้มีการบังคับ จึงมีผู้เปลี่ยนศาสนานับ
ถือจำนวนมาก การปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนาพระพุทธศาสนาสอนให้มีความยุติธรรม รู้จักให้เกียรติไม่
รุกรานเบียดเบียนผู้อื่น รวมทั้งให้การยอมรับศาสนาอื่น สำหรับกรณีที่เกิดความขัดแย้งกับบุคคลต่าง
ศาสนา พระพุทธศาสนาสอนให้มีสติ หยุดความโกรธ ใช้เหตุผลทำความเข้าใจ และใช้การเจรจาเพ่ือ
อธิบายให้ผู้อ่ืนเข้าใจ แม้กระทั่งความขัดแย้งรุนแรงที่จะนำพาให้เกิดการทำลายชีวิต ก็ให้มีสติสงบระงับ
เพราะเวรย่อมระงับด้วยการไม่จองเวร ให้รู้จักเอาชนะจิตใจตนเองมากกว่าการเอาชนะผู้อ่ืน 
 
คำสำคัญ: พุทธวิธี, การปฏิบัติ, บุคคลต่างศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

71 

 
 
 
 
 

Abstract 
The social backgrounds of the pre-Buddhist society include many primitive and 

diverse religions. When Buddhism was founded, it based its teaching on the universal law 
of reason, morality and freedom of religious belief. Therefore, a large number of people 
converted to Buddhism.The teachings of Buddhism toward other faiths include the 
principles of justice, honor, and not talking advantage of others. This implies an 
acceptance of other religions. In case conflicts occur between two followers of different 
religions, Buddhism teaches calmness, mindfulness and equanimity. Anger should be 
restrained and dialogues should be promoted to bring mutual understanding. This 
teaching covers personal and national life-threatening conflicts because Buddhism 
teaches that hatred is stopped by pacifism. When you get angry, you should win over 
yourself rather than be hostile to others. 

 
Keyword: The Buddhist Way, A Religious Practice , Other Faiths 
 
1.บทนำ 

มนุษย์ในโลกนี้มีอยู่ด้วยกันจำนวนมาก หลายเชื้อชาติ เผ่าพันธุ์ ทำให้เกิดความหลากหลาย
ทางความเชื่อและความแตกต่างของศาสนา ซึ่งจะถูกถ่ายทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่นของบุคคลในสังคมที่นับ
ถือศาสนาเดียวกัน เมื่อบุคคลในสังคมมีสิ่งยึดเหนี่ยวที่เป็นศูนย์รวมทางจิตใจอย่างเดียวกันแล้ว ย่อม
ก่อให้เกิดความคิดเห็นไปในทางเดียวกัน ความสมัครสมานสามัคคีก็เกิดขึ้นได้ง่าย การกระทบกระทั่งก็มี
ไม่มาก ในความเป็นจริงศาสนาในโลกนี้มีอยู่มากมายหลายศาสนา สิ่งที่ทุกศาสนามีความเหมือนกัน
ประการหนึ่ง ได้แก่ มุ่งสอนให้บุคคลคิดดี พูดดี ทำดีกับบุคคลรอบข้าง ในขณะเดียวกันก็ปรากฏความ
แตกต่างในด้านต่างๆ เช่น เชื้อชาติ ขนบธรรมเนียมประเพณี ตลอดจนวิธีการปฏิบัติและพิธีกรรม 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

72 

ต่าง ๆ (คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) การที่มนุษย์ในโลกนี้มีอยู่เป็น
จำนวนมากและต้องอาศัยอยู่ร่วมกัน สังคมมนุษย์จึงมีความแปลกแยกในทางความเชื่อ ซึ่งเป็นสาเหตุ
สำคัญของความแตกแยกและการกระทบกระทั่งที่ปรากฏขึ้นในสังคมโลก ดังที่ปรากฏในบางสถานการณ์ 
บางสถานที่ นับวันความแตกแยกจะทวีความชัดเจนรุนแรงมากขึ้น เพราะเมื่อมนุษย์มีความเชื่อหรือมี
ศาสนาที่แตกต่างกัน วิถีการปฏิบัติตนก็จะแตกต่างกันไป ซึ่งอาจไปกระทบกับความคุ้นชินของผู้ที ่มี
ความต่างกันทางศาสนา จนอาจลุกลามกลายเป็นความขัดแย้งและวิวาทกันระหว่างผู้คนต่างลัทธิความ
เชื่อ และขยายความรุนแรงกลายเป็นสงครามศาสนาในที่สุด อย่างที่เคยปรากฏมาแล้วในประวัติศาสตร์ 
ซึ่งการกระทำดังกล่าวล้วนผิดเป้าประสงค์หลักของความเป็นศาสนาที่แท้จริง ที่คำสอนในทุกศาสนา
มุ่งเน้นเพ่ือให้เกิดสันติสุขขึ้นในหมู่มวลมนุษย์ด้วยกัน 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหนึ่งที่เกิดขึ้นท่ามกลางความเชื่อของผู้ที่นับถือศาสนาดั้งเดิมอยู่
เก่าก่อน ซึ่งมลีักษณะพิเศษประการหนึ่งคือ เป็นศาสนาที่มีความเป็นสากล มีความจริงที่เป็นเหตุเป็นผล
สามารถพิสูจน์ได้ ที่สำคัญ พุทธศาสนาสามารถกลมกลืนกับศาสนาอ่ืนได้โดยที่พุทธศาสนิกชนไม่รู้สึกถึง
ความแปลกแยกและความอึดอัดในการปฏิบัติตนร่วมกับศาสนิกชนต่างศาสนา ที่สำคัญไม่เคยปรากฏใน
ประวัติศาสตร์ที่ใดๆว่า พระพุทธศาสนาเป็นจุดเริ่มต้นหรือเป็นชนวนของความขัดแย้งในชุมชน สังคม 
และประเทศชาติใดๆ บทความชิ้นนี้จะนำเสนอแนวคิดและวิถีในการปฏิบัติของพระพุทธศาสนาต่อ
บุคคลผู้ที่นับถือศาสนาและมีความเชื่อที่แตกต่าง ซึ่งเป็นแนวคิดและวิธีการที่ทำให้ผู้ปฏิบัติตามสามารถ
อยู่ร่วมกับบุคคลต่างศาสนาได้อย่างราบรื่น และยังสามารถอยู่ร่วมกับผู้ที่มีความเห็นแตกต่างไปจากตน
ได้อย่างไม่เกิดทุกข์อีกด้วย 
 

2.วิวัฒนาการแนวคิดเรื่องศาสนา 
ศาสนาเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับความเชื่อ ความศรัทธาอันเป็นไปเพื่อวิถีปฏิบัติที่จะนำไปสู่

เป้าหมายอันสูงสุด ซึ่งแต่ละศาสนามีความเชื่อและหลักในการปฏิบัติที่แตกต่างกัน ซึ่งในปัจจุบัน
นักวิชาการได้จำแนกวิวัฒนาการศาสนาออกเป็น 2 มุมมอง คือ มุมมองของชาวตะวันตก และชาว
ตะวันออก ดังนี้ 

๑. ศาสนาในมุมมองของชาวตะวันตก ซึ่งประกอบด้วย 3 ศาสนาสำคัญ คือ ศาสนา-     
ยูดาห์ ศาสนาคริสต์ และศาสนาอิสลาม  จะมีลักษณะเด่น คือ เชื่อในพระเจ้าองค์เดียว ศาสนาใน
มุมมองนี้จึงเป็นการผูกพันตนกับพระเจ้าโดยมีการปฏิบัติตนด้วยความเลื่อมใสและยกย่องให้พระเจ้า
มีอำนาจเหนือตนทุกประการด้วยความเชื่อว่า พระเจ้าเป็นผู้สร้างโลกและทุกสรรพสิ่งในโลก สิ่งที่



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

73 

พระเจ้าตรัส และคำสั่งสอนจะเป็นธรรมจรรยาและกฎหมายในสังคมที่ต้องได้รับการปฏิบัติ ซึ่งความ
เชื่อดังกล่าวไม่จำเป็นต้องได้รับการพิสูจน์ และมีหลักการยอมมอบตน การกระทำของตนและอ่ืนใดที่
เกี่ยวข้องกับตนให้พระเจ้าด้วยความจงรักภักดีโดยไม่ต้องมีอะไรอ่ืน (เสถียร พันธรังสี, 2524) ศาสนา
ในมุมมองของชาวตะวันตกคือการนับถือเทพเจ้า หมายถึง การถวายชีวิตให้ดำเนินไปตามความ
ปรารถนาของพระเจ้า หรือตามท่ีพระเจ้ากำหนด  

๒. ศาสนาในมุมมองของชาวตะวันออกซึ่งประกอบด้วย ศาสนาสำคัญได้แก่ ศาสนา
พราหมณ-์ฮินดู ศาสนาพุทธ ศาสนาเชน ศาสนาเต๋า ศาสนาขงจื๊อ ศาสนาชินโต โดยจะมีลักษณะเด่น
ร่วมกัน 2 ประการ คือ เชื่อในพระเจ้าหลายองค์ และเชื่อในสติปัญญาของมนุษย์ ตามที่พระศาสดา
ค้นพบสั่งสอนไว้ให้คนปฏิบัติตามเพื่อจะได้ดำรงอยู่อย่างเป็นสุขในโลกนี้ และเมื่อตายไปแล้วก็จะได้
บรรลุถึงฝั่งโลกุตระอันเป็นนิรันดร์ ดังนั้น ศาสนาจึงเน้นความรู้และการปฏิบัติด้วยตนเองมากกว่า
อย่างอ่ืน (แสง จันทร์งาม, 2534) นอกจากนี้บางศาสนาของชาวตะวันออกก็มีมุมมองเช่นเดียวกับ
ชาวตะวันตก คือเน้นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทพเจ้า 

ดังนั้น ศาสนาของชาวตะวันตกและตะวันออกจึงมีความหมายที่แตกต่างกัน แต่ก็มี
องค์ประกอบหลักของศาสนาที่เหมือนกัน คือ มีศาสดา บันทึกคำสอนหรือคัมภีร์ นักบวช พิธีกรรม 
ศาสนสถาน ศาสนิกชน สัญลักษณ์ และเป้าหมายสูงสุด 

สรุปได้ว่า ศาสนา คือ ลัทธิความเชื่อถือของมนุษย์อันมีหลัก คือ แสดงกำเนิดและความ
สิ้นสุดของโลก เป็นต้น อันเป็นไปในฝ่ายปรมัตถ์ประการหนึ่ง แสดงหลักธรรมเกี่ยวกับบุญบาปอัน
เป็นไปในฝ่ายศีลธรรมประการหนึ่ง พร้อมทั้งลัทธิพิธีที่กระทำตามความเห็นหรือตามคำสั่งสอนใน
ความเชื่อถือนั้นๆ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525) แนวคิดท่ีเป็นมูลเหตุให้เกิดศาสนามีหลายประการ เช่น 
เกิดจากความไม่รู้ในกฎเกณฑ์ธรรมชาติ เกิดจากความกลัวในปรากฏการณ์ธรรมชาติ เกิดจากความ
จงรักภักดี เกิดจากอิทธิพลของบุคคลสำคัญ เกิดจากความต้องการแก้ปัญหาสังคม และเกิดจากความ
ต้องการรู้แจ้งเห็นจริง เป็นต้น                                                                                                                                                                                        
 

3.ความจำเป็นของศาสนา 
ศาสนานั้นเป็นสิ่งที่สำคัญมาก ไม่ว่าศาสนาใดๆ ก็ตาม ล้วนแต่มีลักษณะร่วมที่สำคัญ คือ 

สอนคนให้เป็นคนดี อีกทั้งยังเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ และมีหลักในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องและ
ปลอดภัย ทำให้มนุษย์อยู่ในสังคมได้อย่างสันติสุข ดังนั้นศาสนาจึงเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของ
มนุษย์ทุกรูปทุกนามความจำเป็นที่มนุษย์ต้องมีศาสนา เนื่องจากเหตุผลหลักๆ 2 ประการ คือ 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

74 

1. ต้องการให้ศาสนาเป็นที่พึ่งทางใจ เพื่ออำนวยให้เกิดความอบอุ่นใจและให้เกิดความ
เชื่อมั่นได้ว่าตนจะรอดพ้นจากภัยอันตรายต่างๆ ได้ และท่ีพ่ึงที่ดีท่ีสุดก็คือศาสนา 

2. ต้องการให้ศาสนาเป็นหลักในการปฏิบัติตน การมีศาสนาจะเป็นเครื่องช่วยระงับให้
มนุษย์รู้จักโทษภัยของบาป และผลดีของบุญ จึงทำให้มนุษย์รู้จักการควบคุมอารมณ์ ควบคุมความ
ประพฤติให้อยู่ในกรอบของคำสอนของศาสนา ซึ่งสอนให้งดเว้นสิ่งที่เป็นการเบียดเบียนผู้อ่ืนให้ได้รับ
ความเดือดร้อน หมั่นทำความดี มีเมตตา กรุณา ช่วยเหลือผู้อื่นทำบุญให้ทาน โดยให้ศาสนาบัญญัติ
หลักปฏิบัติเพื่อให้ศาสนิกชนปฏิบัติตามเพื่อให้เกิดความสุข ความเจริญ  ความสำเร็จ รุ่งเรืองในชีวิต 
และมุ่งสู่ความสุขสูงสุดในความเชื่อของแต่ละศาสนา (ณรงค์  เส็งประชา, 2538) 

อาจกล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า ศาสนามีหน้าที่ต่อบุคคลและสังคม ด้วยเหตุที่ศาสนาสอนให้
คนเป็นคนดีเพื่อที่จะอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติสุข ดังนั้น หน้าที่ของศาสนาต่อบุคคลคือทำให้
บุคคลที่นับถือเกิดความสงบทางจิตใจ เกิดความมั่นคงปลอดภัย เกิดกำลังใจเพราะเชื่อว่ามีสิ่ ง
ศักดิ์สิทธิ์ที ่จะให้ความปกป้องช่วยเหลือ และทำให้คนรู้จักจัดระเบียบชีวิตทำให้มีโอกาสประสบ
ความสำเร็จสูงสุดในชีวิต ส่วนหน้าที่ของศาสนาต่อสังคม คือ เป็นสิ่งที่ช่วยจัดระเบียบสังคม ทำให้ศา
สนิกชนปฏิบัติตนตามหลักคำสอนในทางท่ีถูกต้องดีงาม เป็นสิ่งที่เสริมสร้างสถาบันครอบครัว สถาบัน
การปกครอง ให้เข้มแข็งยิ่งขึ้นรวมทั้งเสริมสร้างค่านิยม บรรทัดฐานทางเศรษฐกิจและสังคม เป็นสิ่ง
ยึดเหนี่ยวสังคมให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน นอกจากนี้ศาสนายังเป็นบ่อเกิดของศิลปวัฒนธรรมอีกด้วย 
(พุทธทาสภิกขุ, 2551)  

4.ความเป็นมาของพระพุทธศาสนา 
ด้วยเหตุที่ศาสนาความเชื่อที่มีคำความสำคัญต่อของมนุษย์ เป็นสิ่งจำเป็นที่มนุษย์จะต้อง

ใช้เป็นที่พ่ึงทางใจและเป็นหลักในการปฏิบัติตัว ในสังคมใดๆก็ตามย่อมปรากฎความเชื่อที่แตกต่างกัน
อย่างมากมาย พระพุทธศาสนาก็เฃ่นเดียวกัน เกิดขึ้นในดินแดนที่มีความเชื่อที่ฝังรากลึกเข้าสู่วิถีชีวิต 
ของชาวชมพูทวีป ผ่านการเปลี่ยนผ่านจนกระทั่ง บังเกิดเป็นพระพุทธศาสนาที่มีความเข้มเข็งและ
เจตนารมณ์ชัดเจน ดังต่อไปนี้ 

4.1 ความเชื่อในอินเดียก่อนพระพุทธศาสนา 
ดินแดนอินเดียโบราณ ในทางศาสนามักจะเรียกกันว่า “ชมพูทวีป” ซึ่งกินอาณาบริเวณ

กว้างใหญ่ไพศาล มีการแบ่งออกเป็นอาณาจักรย่อยๆ และโดยเหตุนี้ ลักษณะภูมิประเทศ ดินฟ้า
อากาศ ภาษา วัฒนธรรม จึงมีทั้งคล้ายคลึงกันและแตกต่างกัน ทั้งนี้สรุปความเชื่อ และลักษณะทาง
สังคมของอินเดียก่อนเกิดพระพุทธศาสนาไดด้ังนี้  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

75 

ก.ความเชื่อเกี่ยวกับเทพเจ้าและพิธีกรรม  
การที่มนุษย์กลัวภัยพิบัติต่างๆ ทำให้มนุษย์ต้องแสวงหาที่พึ ่งโดยคิดว่าสิ่งลึกลับใน

ธรรมชาติบางอย่างสามารถบันดาลให้มนุษย์พ้นจากภัยและบังเกิดความสุขได้ สิ่งลึกลับดังกล่าวนี้
หมายถึงเทพเจ้าประจำธรรมชาติทั้งหลายซึ่งมีอยู่มากมาย หรือเรียกความเชื่อเช่นนี้ว่า พหุเทวนิยม  
การบูชาเทพเจ้า แต่ละองค์นั้น มนุษย์ก็เลือกบูชาอย่างเป็นอิสระตามเหตุในแต่ละเรื่อง เมื่อเวลาผ่าน
ไปจึงได้มีการจัดลำดับความสำคัญของเทพเจ้าจนเหลือที่สำคัญเพียงไม่กี่องค์ เช่น พระอินทร์ พระ
พรหม พระนารายณ์ พระอิศวร พระวรุณ พระมหินทร์ เป็นต้นซึ่งเทพเจ้าเหล่านี้ได้รับการยกย่องว่า
เป็น “ประชาบดี” ต่อมา กลายมาเป็นพระนามของเทพเจ้าผู้ยิ่งใหญ่ตลอดกาลเพียงองค์เดียว เป็น
ผู้สร้างโลกและสรรพสิ่งทั้งหลาย เรียกว่า “พระประชาบดี” หรือ “พระพรหม” วิวัฒนาการความเชื่อ 
ถือว่าพระพรหม มีอำนาจสูงสุด เป็นผู้กำหนดทุกสิ่งทุกอย่างไว้ล่วงหน้า ดังที่เรียกว่า “พรหมลิขิต” 
มนุษย์จึงต้องสวดสรรเสริญ และทำพิธีกรรมเพื่อบูชาเทพเจ้าเพื่อให้พระองค์เมตตา บันดาลความสุข
ให้ตน หลักฐานที่แสดงถึงความเชื่อและการทำพิธีกรรมนี้ คือ การพบดวงตราที่มีลักษณะเป็นชาย 3 
หน้า 3 ตา นั่งขัดสมาธิบนบัลลังก์ รายรอบด้วยสัตว์ต่างๆ (โจเซฟแกร,์ 2524)  

ข.ความเชื่อเกี่ยวกับโชคลางและไสยศาสตร์ 
ชาวอินเดียโบราณจะมีวิถีชีวิตที่ผูกพันกับความเชื่อเรื่องโชคลาง และไสยศาสตร์ ซึ่ง

ปรากฏในการแสดงออกโดยผ่านลักษณะต่างๆ ดังนี้ ผ่านทางการทายลักษณะ เช่น การทายลักษณะ
ผ้า ดาบ ศร ธนู กุมาร กุมารี ทาส ช้าง ม้า โค แพะ แกะ นกกระทา ผ่านทางการดูฤกษ์ยาม และ
ทางการพยากรณ์ เช่น การพยากรณ์จันทรคราส สุริยคราส อุกกาบาต แผ่นดินไหว ฟ้าร้องฝนตก 
ภักษา ผ่านทางการทาย เช่น การทายการเดินทางของดวงอาทิตย์และดวงจันทร์ ผ่านทางการให้ฤกษ์ 
เช่น การให้ฤกษ์อวาหมงคล วิวาหมงคล เรียงหมอน หย่าร้าง เก็บทรัพย์ จ่ายทรัพย์ การดูโชคดี โชค
ร้าย ผ่านทางการร่ายมนต์ เช่น การร่ายมนต์ให้ลิ้นกระด้าง คางแข็ง ผ่านทางการเป็นหมอทรง เช่น 
การเป็นหมอทรงหญิงสาว ทรงเจ้า ผ่านทางการทำพิธี เช่น การบวงสรวง บูชาไฟ การทำพิธีเชิญขวัญ 
เป็นต้น (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546) 

ค.การแบ่งชนชั้นทางสังคม  
สังคมอินเดียมีระบบชนชั้นที่วางระเบียบกฎเกณฑ์การปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ทำให้การ

เปลี่ยนแปลงของชนชั้นมีน้อยมาก ชนชั้นทางสังคมถูกกำหนดเป็น 4 ชนชั้นเรียกว่า “วรรณะ4”ได้แก่ 
วรรณะพราหมณ์ วรรณะกษัตริย์ วรรณะแพศย์ และ วรรณะศูทร (ม.ม. (ไทย) 13/380/465)  

วรรณะ 4 เกิดจากความเชื่อทางศาสนาของพราหมณ์เกี่ยวกับชาติกำเนิดของมนุษย์ มีผล
ทำให้เกิดอภิสิทธิ์ชน นำไปสู่การแบ่งแยกทางสังคมอย่างรุนแรก นอกจากนี้ทำให้เกิดการกำหนด



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

76 

อาชีพของบุคคลโดยอาศัยชาติกำเนิด โดยพราหมณ์มักจะอ้างถึงที่มาของ  วรรณะต่างๆจากคัมภีร์
ฤคเวทที่ว่าพระพรหมได้ทรงสร้างมนุษย์จากอวัยวะต่างๆ ของพระองค์เอง 

ง.ลัทธิครูทั้ง 6 (พระครูโฆสิตพุทธิศาสตร์ (ธีรพันธ์ วชิรญาโณ), 2551)  
สังคมอินเดียโบราณนั้นมีลัทธิความเชื่ออิสระของนักบวชที่มีความมุ่งหมายที่จะค้นหา

ความจริงถึง 633  ลัทธิ แต่หลักฐานทางพระพุทธศาสนากล่าวว่ามี 26  ลัทธิ โดยมีการตั้งสำนักเพ่ือสั่ง
สอนในแคว้นมคธ 6 ลัทธิ ที่สำคัญดังนี้ 1)ปูรณกัสสป มีความเห็นว่า บุญบาปไม่จริง การกระทำใดไม่
ว่า ดี เลว จะไม่มีผลอะไรตอบสนอง 2)มักขลิโคสาล มีความเห็นว่า ความบริสุทธิ์และความมัวหมอง
ไม่มีเหตุ ไม่มีปัจจัย สัตว์ทั ้งหลายบริสุทธิ ์และเศร้าหมองเองตามธรรมชาติ 3)อชิตเกสกัมพล 
มีความเห็นว่า คนไม่มี สัตว์ไม่มี มีแต่การประชุมแห่งธาตุทั้งสี่ คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ 4) ปกุธกัจจายนะ 
มีความเห็นว่า สิ่งที่เที่ยงแท้มีอยู่ 7 อย่าง คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ สุข ทุกข์ และชีวะ ไม่ผันแปรเป็นอย่าง
อื่น มีอยู่อย่างไร ก็อยู่อย่างนั้น 5)นิครนถ์นาฏบุตร มีความเห็นว่า การทรมานกายให้ลำบากด้วยวิธี
ต่างๆ เป็นทางหลุดพ้น 6)สัญชัยเวลัฏฐบุตร เป็นลัทธิที่ไม่ติดกับทรรศนะใดๆ เป็นลัทธิที่ลื่นไหล ไม่
ตายตัวแน่นอน (ที.สี. (ไทย) 9/151-156/48-50) ครูทั ้ง6 ได้ฃื ่อว่ามีชื ่อเสียงร่วมยุคสมัยกับ
พระพุทธเจ้า ซึ่งที่มีอิทธิพลต่อความเชื่อของสังคมอินเดียสมัยนั้นเป็นอย่างมาก  

จะเห็นได้ว่าสังคมอินเดียสมัยก่อนพุทธกาลเต็มไปด้วยความเชื่อที่แตกต่างที่ สร้างให้เกิด
ความเห็น ความเชื่อ ครอบคลุมทั้งระบบความคิด ค่านิยม อุดมการณ์  การมองโลกและชีวิต อัน
นำไปสู่วิถีปฏิบัติที่แตกต่าง เช่น ศาสนาพราหมณ์ กับการบูชาอ้อนวอนเทพเจ้า นอกจากนี้ ทัศนคติ
ทางสังคมผูกกับระบบวรรณะ ก่อให้เกิดการแบ่งแยกกีดกันทางสังคมทำให้เกิดช่องว่างทางสังคมที่
มากมาย คนวรรณะล่างมีความแร้นแค้นถูกรังแกและเอาเปรียบจากวรรณะอื่นๆ เป็นต้น ทำให้
ภาพรวมชีวิตความเป็นอยู่ของผู้คนจึงเป็นไปด้วยความยากลำบาก  

4.2 การบังเกิดขึ้นของพระพุทธศาสนา 
จากลักษณะทางสังคมและวัฒนธรรมโดยทั่วไปที่มีความหลากหลายและแตกต่างในสมัย

พุทธกาลเป็นปัจจัยที่สำคัญที่ส่งผลทำให้เจ้าชายสิทธัตถะทรงเกิดความเบื่อหน่ายในการครองเรือน 
ประกอบกับการได้ทรงเห็นเทวทูตทั้ง4 คือ คนแก่ คนเจ็บ คนตาย และสมณะ การที่พระองค์ได้เห็น
สมณะเป็นแรงบันดาลใจที่สำคัญทำให้ตัดสินพระทัยแน่วแน่ที่จะออกผนวชเพื่อแสวงหาความสุขที่
แท้จริง  

หลังจากที่พระพุทธองค์ได้ออกผนวชฝึกฝนอบรมตัวเองจนกระทั่งได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมา
สัมโพธิญาณแล้ว ทรงมีพระทัยโน้มไปเพื่อความขวนขวายน้อย แต่เพราะอาศัยความเอ็นดูในหมู่สรรพ
สัตว์  พระองค์ทรงเริ่มประกาศพระศาสนาโดยการแสดงธรรมแก่ผู้มีอุปนิสัยในการบรรลุมรรคผล



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

77 

นิพพานด้วยพระมหากรุณาธิคุณ เริ่มจากคำสอนที่เรียกว่า ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร โปรดปัญจวัคคีย์ 
ทรงแสดงธรรมที่เรียกว่า อนัตตลักขณสูตร เมื่อเทศนาจบปัญจวัคคีย์ก็ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ 
ครั้งนั้นท่านโกณฑัญญะได้ขออุปสมบทเป็นภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา (ที.ม. (ไทย) 10/90/50-
51)  

ต่อมาเมื่อมีกุลบุตรเกิดความเลื่อมใสในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า และได้ทูลขอ
อุปสมบทกับพระพุทธเจ้าเป็นจำนวนมากข้ึน เมื่อพระสาวกมีจำนวนมากขึ้น พระพุทธองค์จึงทรงดำริ
ที่จะโปรดเหล่าสรรพสัตว์ให้พ้นทุกข์เหมือนพระองค์และเหล่าพระสาวกที่บรรลุธรรมแล้ว จึงทรงส่ง
เหล่าพระสาวกทั้งหลายที่ได้บรรลุธรรมแล้วออกประกาศพระศาสนา เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์
โลก  โดยพระองค์ทรงเหล่าพระสาวกไปเผยแผ่พระศาสนาตามสถานที่ต่าง ๆ ทำให้กุลบุตรและ
ประชาชนทั่วไปเกิดความเลื่อมใสศรัทธา และขออุปสมบทเป็นจำนวนมากขึ้นเรื่อย ๆ จะเห็นได้ว่า
พระสาวกนั้นมบีทบาทอย่างมากในการเผยแผ่พระศาสนาให้แพร่หลายและมั่นคง ผลที่ได้นั้นก็คือการ
ประกาศพระศาสนาให้แพร่หลาย พระศาสนาเจริญเติบโตอย่างรวดเร็วและดำรงคงอยู่อย่างมั่นคง
ถาวรจนถึงปัจจุบัน     
 

5.แนวทางการประกาศคำสอนของพระพุทธเจ้า 

5.1 เจตนารมณ์พื้นฐานในการประกาศคำสอน 
หลังจากท่ีได้ตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้าการที่พระองค์ทรงค้นพบสัจธรรมและนำคำสอน

มาประกาศนั้น มิได้อาศัยพระเวทในการวางรากฐานทรรศนะทางปรัชญาและมิได้ผูกติดกับพระเจ้า 
ในทางกลับกัน พระองค์ประกาศศาสนาอย่างบนหลักการของเหตุผล และสามารถนำไปปฏิบัติได้จริง 
ทำให้มนุษย์ร ู ้ว ่าสิ ่งใดประเสริฐควรทำ สิ ่งใดเป็นโทษไม่ควรทำ โดยมีเจตนารมณ์พื ้นฐานอัน
ประกอบด้วยน้ำพระทัยอันบริสุทธิ์ที่ต้องการให้มนุษย์พ้นจากความทุกข์โดยมิได้หวังว่าผู้ฟังจะต้อง
ยอมตนเป็นศิษย์หรือให้ผู้ฟังละทิ้งความเชื่อดั้งเดิมของตน หรือปรารถนาที่จะแก่งแย่งให้ผู้คนมานับ
ถือ ที่สำคัญไม่ทรงปรารถนาที่จะให้เกิดความขัดแย้ง แต่ทรงมุ่งหวังที่จะให้สติบนหลักการอันบริสุทธิ์
ที่เป็นหลักสากล โดยการนำเสนอหลักการดำรงชีวิตใหม่เพื่อให้มวลมนุษยชาติล่วงพ้นจากความทุกข์
ทั้งปวงและพบกับความสุขที่แท้จริง  

สังคมอินเดียในสมัยนั้นเต็มไปด้วยความเชื่อที่หลากหลายที่แตกต่างและเกิดขึ้นมาก่อน
พระพุทธศาสนา ซึ่งในขณะนั้นสถานะของพระพุทธศาสนาเองนั้นถือว่าเป็นทัศนะใหม่และถูกจับตาง
มองในขณะนั้นด้วยเหตุที่ว่า มีจุดยืนที่ผิดแปลกและแตกต่างหลุดกรอบเดิมๆ โดยพระพุทธศาสนา



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

78 

เน้นการพัฒนาปัญญาให้เห็นทุกอย่างตามความเป็นจริงจึงสามารถกล่าวได้ว่าการที่พระพุทธศาสนามี
รากฐานที่มั่นคงเจริญสืบมาได้จนถึงทุกวันนี้ เพราะพระปรีชาสามารถของพระผู้มีพระภาคเจ้า ที่ทรง
มีพระปัญญาธิคุณ พระบริสุทธิคุณ และพระมหากรุณาธิคุณ สั่งสอนอบรมสัตว์โลกตลอดพระชนม์ชีพ
ของพระองคน์ั่นเอง 

5.2 ใหเ้สรีภาพในการนับถือพระพุทธศาสนา 
พระพุทธเจ้าเมื่อทรงค้นพบสัจธรรม และทรงมีพระมหากรุณาธิคุณในการถ่ายทอดสัจ

ธรรม เปิดเผย จำแนกแจกแจง ทำให้เข้าใจง่าย เมื่อบุคคลนำไปปฏิบัติก็ก่อให้เกิดผลที่สามารถเห็นได้
ด้วยตนเองและพิสูจน์ได้ จึงเป็นเหตุให้บุคคลเลื่อมใสศรัทธาและเปลี่ยนมานับถือศาสนามากขึ้นเป็น
ลำดับ ก่อให้เกิดกลุ่มบุคคลที่เรียกว่า พุทธบริษัท (องฺ.จตุกก. (ไทย) 21/211/331) ในขณะเดียวกัน
บุคคลเหล่านั้นก็มิได้แยกตัวออกจากสังคมประเพณีและวัฒนธรรมเดิมของตน บุคคลผู้นับถือพุทธ
ศาสนาดังกล่าวยังคงดำเนินชีวิตอยู่ร่วมกับบุคคลอ่ืนในสังคมอย่างปกติ นอกจากนี้ยังมีลักษณะการให้
เสรีภาพในการนับถือพระพุทธศาสนา ดังนี้ 

ก. การเปลี่ยนมานับถือพระพุทธศาสนา การเปลี่ยนแปลงความเชื่อและการปฏิบัติของผู้
หันมานับถือพุทธศาสนาในท่ามกลางลัทธิความเชื่อ และศาสนาที่หลากหลายในสมัยอินเดียโบราณ
นั้น ย่อมมีผลกระทบต่อเป็นบิดามารดาและเครือญาติ โดยส่วนใหญ่แล้วพุทธศาสนิกชนจะไม่รังเกียจ
มีความเชื่อต่างศาสนา โดยไม่บังคับให้บุคคลต่างศาสนามีความเห็นตรงกับตนและไม่ยอมรับการ
ปฏิบัติตามหลักพระพุทธศาสนาดังตัวอย่างของพราหมณ์ในสมัยพุทธกาล ชื่อมานัตถัทธะ  (สงฺ.ส. 
(ไทย) 15/201/291) ผู้มีนิสัยหยาบกระด้างถือตัว ไม่เชื่อฟังเคารพผู้ใด แม้กระทั่งบิดามารดา ครู
อาจารย์ ครั้งนั้นพราหมณ์ได้ลองเข้าไปในที่พระพุทธเจ้าประทับแสดงธรรมอยู่ด้วยถือดีในตน และคิด
ว่าถ้าพระพุทธเจ้าไม่ตรัสด้วยก็จะไม่พูดพระพุทธองค์ทรงทราบความคิดพราหมณ์และตรัสสอน
ในช่วงที่ถูกเวลาจนทำให้พราหมณ์เชื่อถือและยอมเคารพโดยดุษฎี  

ข. การรับบุคคลเข้าเป็นนักบวชและพุทธศาสนิกชน เมื่อผู้สดับคำสอนได้รับความกระจ่าง
ในหลักธรรมและต้องการดำรงตนให้อยู่ในเพศนักบวช พระพุทธศาสนาก็รับบุคคลนั้น ในยุคแรกมี
วิวัฒนาการ 3 วิธี คือ เอหิภิกขุอุปสมบท ติสรณคมนูปสมบท และญัตติจตุตถกรรมอุปสมบท พระ
พุทธองค์ทรงให้ความสำคัญกับการรับบุคคลเข้าเป็นนักบวชในพระพุทธศาสนามาก โดยความเป็น
ภิกษุในศาสนาของพระองค์มิใช่เป็นเพียงการนุ่งห่มผ้าเหลืองเท่านั้น (ขุ.ขุ. (ไทย) 27/123/558-559) 
แต่ต้องฝึกตนตั้งมั่นในศีล แสวงหาความสงบ แสวงหาธรรมะและนำความรู้มาสั่งสอนแก่ประชาชน 
สำหรับบุคคลทั่วไปที่มีความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา สามารถเข้าเป็นพุทธศาสนิกชนได้โดยไม่
จำเป็นต้องมีพิธีรีตองใดๆ เพียงการกล่าวปฏิญาณตนหรือประกาศตนเป็นผู้ถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

79 

ก็ชื่อว่าเข้าเป็นพุทธศาสนิกชนแล้ว สำหรับผู้ที่ถือพระรัตนตรัยเป็นสรณะนี้ เรียกว่า อุบาสก อุบาสิกา 
ซึ่งความหมายของการถือพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึงที่ระลึก  

ค. การเลิกนับถือพระพุทธศาสนา โดยปกติแล้วพุทธบริษัททั้งสี่ บ้างขอบวชเป็นพระภิกษุ 
บ้างขอเป็นอุบาสก อุบาสิกา ทั ้งนี ้ก ็เพราะเกิดความเลื ่อมใสในพระธรรมคำสั ่งสอนในทาง
พระพุทธศาสนา แต่บางครั้งมีผู้ที่เข้ามานับถือศาสนาด้วยหวังพิสูจน์ปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้า หรือ
พยายามแสวงหาสิ่งเหนือธรรมชาติ พระองค์ทรงปฏิเสธเพราะเห็นว่าวัตถุประสงค์ดังกล่าว ไม่ใช่สิ่งที่
ทำให้พ้นทุกข์ ส่งผลให้บุคคลบางกลุ่มเลิกนับถือพระพุทธศาสนา ซึ่งพระพุทธองค์ก็มิได้ทรงบังคับ 
ในทางตรงกันข้ามทรงให้เสรีภาพในการเลือกและตัดสินใจ ดังเช่นกรณีตัวอย่างของ สุนักขัตตะ ลิจฉวี
บุตร เป็นต้น (ที.ปา. (ไทย) 11/35/26)  

ดังนั้น จะเห็นได้ว่า แนวทางในเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าพระองค์ทรง
ประกาศคำสอนโดยใช้หลักเหตุผลและกฎแห่งศีลธรรมตามสากลนิยม และท่ีสำคัญทรงให้เสรีภาพอย่าง
เต็มที่ในการนับถือพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นการรับบุคคลเข้าเป็นนักบวชและพุทธศาสนิกชน 
หรือแม้กระทั่งบุคคลใดจะเลิกนับถือพระพุทธศาสนา นั้นเป็นสิทธิเสรีภาพของแต่ละบุคคล ที่มิได้มี
ข้อบังคับหรือกฎเกณฑใ์ดๆ 

 

6. พุทธวิธีในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 

เม ื ่อพระพุทธเจ ้าได ้ประกาศพระพุทธศาสนาในดินแดนชมพูทว ีปและเผยแผ่
พระพุทธศาสนาไปยังดินแดนอื่นๆด้วยเจตนารมณ์อันบริสุทธิ์นั้น ด้วยพระปัญญาธิคุณของพระองค์
พิจารณาเห็นว่าการที่ให้พระพุทธศาสนาสถิตย์อยู่ในใจของปวงชนโดยไม่มีการบังคับและไม่มีความ
ขัดแย้งเกิดขึ้นนั้น จะต้องมีคำสอนที่เป็นรากฐานสำคัญเพื่อแสดงให้เห็นท่าทีและแนวทางในการ
ปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา ดังนี้   

6.1 ท่าทขีองพระพุทธศาสนาที่มีต่อความเชื่ออ่ืน 
พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นท่ามกลางความเชื่อที่หลากหลายในสังคมชมพูทวีป โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งศาสนาพราหมณ์ซึ่งเป็นแนวทางหลักในการดำเนินชีวิตของคนในสังคม เมื่อพระพุทธเจ้าทรง
ตรัสรู้และประกาศคำสอนทรงเปลี่ยนแปลงและดัดแปลงพร้อมทั้งเสนอวิถีทางเลือกใหม่ให้กับคนใน
สังคมโดยมีคำสอนที่มีลักษณะเฉพาะ พระองค์ทรงแสดงธรรมแก่ประชาชนทุกชนชั้น ทุกคนสามารถ
รับฟังธรรมและปฏิบัติตามโดยไม่จำกัดเวลาและสถานที่ เมื่อบุคคลได้ฟังธรรมก็เกิดความเลื่อมใส
ศรัทธาและหันมานับถือพระพุทธศาสนาเป็นจำนวนมาก เพราะคำสอนของพระพุทธเจ้านอกจาก



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

80 

สอนให้บุคคลรู้จักละจากความทุกข์ แสวงหาความสุขให้กับตนเองแล้ว ยังทรงสอนให้รู้จักการอยู่
ร่วมกันระหว่างผู้นับถือพระพุทธศาสนากับบุคคลต่างศาสนาๆ ด้วย ดังนี้ 

ก.การยอมรับแนวคิดของศาสนาอ่ืน 
จากการที่พระพุทธเจ้าทรงเรียนรู้เกี่ยวกับขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา 

และความเชื่อที่มีอยู่มาก ทำให้พระองค์มีประสบการณ์ทางศาสนามาก ในขณะเดียวกันพระองค์ก็
มิได้ปฏิเสธคำสอนอื่นๆ ว่าผิดหรือปลีกตนไม่คบกับกลุ่มคนนอกศาสนา แต่พระองค์ทรงสนทนา
แลกเปลี่ยนความคิดเห็นกับศาสดาต่างๆ และทรงแสดงให้เห็นว่ายังมีศาสดาอ่ืนๆ ที่มีประสบการณ์ มี
ความสามารถหยั่งรู้ความจริงตรงกับสัจธรรมที่พระองค์ค้นพบ เช่น คำสอนของศาสดาในอดีตชื่อ   
อรกะ ทีส่อนว่า“ชีวิตมนุษย์ทั้งหลาย นิดหน่อย รวดเร็ว มีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก... มนุษย์ควร
ทำกุศล ประพฤติพรมจรรย์ เพราะสัตว์ที ่เกิดแล้วไม่ตายไม่มี” (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 23/71/107)  
นอกจากนี้ พระพุทธเจ้าทรงยกตัวอย่างในบางเหตุการณ์ในกรณีที่คำสอนพระองค์กับศาสดาอื่นนั้น 
อาจจะมีความคิดเห็นบางอย่างตรงกันบ้างและไม่ตรงกันบ้าง ในการวินิจฉัยนั้นต้องนำเหตุผลมา
เปรียบเทียบกัน (ที.สี. (ไทย) 5/261/223) 

ข.การปฏิเสธแนวคิดของศาสนาอ่ืน 
คำสอนของพระพุทธเจ้า มุ่งให้มนุษย์มีความรู้ความเข้าใจความเป็นจริงของชีวิต การสอน

จึงเน้นที่การไม่ยกตนข่มผู้อื่น ไม่มุ่งเสียดสีผู้อื่น ดังบันทึกในพระไตรปิฏกว่า “…เราจักไม่แสดงธรรม
ให้กระทบตนและผู้อื่น” (ที.สี. (ไทย) 5/261/223) และ “…ไม่เข้าไปว่าร้าย การไม่เข้าไปฆ่า ความ
สำรวมในพระปาติโมกข์” (ขุ.ธ 25/23/28) ดังนั้นเมื่อมีผู้ทูลถามเรื่องคำสอนของศาสดาเจ้าลัทธิต่างๆ 
ว่าท่านใดผิด ท่านใดถูก พระองค์ก็จะไม่ทรงตัดสิน แต่จะทรงแสดงธรรมให้ผู้ฟังพิจารณาตัดสินเอง 
เช่น เมื่อครั้งที่พราหมณ์ 2 คน ทูลถามพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับแนวคิดที่เป็นปฏิปักษ์กันว่าใครกล่าวจริง 
ใครกล่าวเท็จ ระหว่างเจ้าลัทธิ 2 คน คือท่านปูรณกัสสปะ กับ ท่านนิครนนาฏบุตร ที่ต่างก็กล่าวว่า
ตนเองเป็นผู้รู้ดีที่สุด ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสว่า “…อย่าเลยพราหมณ์ ข้อที่สองคนนี้ต่างพูดอวดรู้มีวาทะ
เป็นปฏิปักษ์กันนั้น ใครจะจริง ใครจะเท็จ ฟังไว้เถิด เราจักแสดงธรรมให้ท่านทั้งสองฟัง ขอให้ท่าน
ต้ังใจฟังเถิด” เมื่อพระพุทธเจ้าแสดงธรรม “พระองค์ก็ไม่ทรงยกยอและไม่ทรงรุกรานในที่ประชุม 
ทรงชี้แจงให้ผู้รู้เข้าใจชัดเจนไปตามธรรม  

อย่างไรก็ตาม แม้พระพุทธเจ้าจะไม่แสดงธรรมที่กระทบต่อผู้อื่น แต่ในบางกรณีที่ทรง
เล็งเห็นว่าศาสดาบางท่านสอนศาสนาไปตามความรู้สึกนึกคิดของตน และทำให้เกิดความสับสนแก่
บุคคลในสังคม พระพุทธเจ้าก็จะสอนสาวกผู้ทรงคุณวุฒิเป็นการส่วนพระองค์ด้วยท่าทีที่นุ่มนวล เช่น 
การตำหนินิครนถ์ว่า เป็นผู้ที่ไม่เหมาะสม 01  อย่าง คือ “ขาดศรัทธา1 ขาดคุณธรรม1 ไม่มีความ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

81 

ละอาย1 ถือตัว1 ไร้ความกลัว1 ไม่ซื่อสัตย์ต่อหน้าที่1 ยกย่องตนเอง1 เหยียบย่ำผู้อื่น1 ยึดตัวในมติ
ของตัวเอง1  ไว้ใจไม่ได้เพราะเป็นมิจฉาทิฏฐิ 1”  

ยกเว้นกรณีที่พระพุทธเจ้าทรงเห็นโทษภัยในอนาคตภายภาคหน้า ทรงมีพระกรุณาธิคุณ
และพระบริสุทธิคุณที่จะปรับเปลี่ยนความคิดที่ผิดพลาด เพราะแนวคิดดังกล่าวสามารถก่อให้เกิด
ความทุกข์แก่มนุษย์ ทำให้เกิดผลเสียแก่ผู้ที่เชื่อและปฏิบัติตามอันเป็นทางมาแห่งมิจฉาทิฐิ  เห็นได้
จากการทีพ่ระองคท์รงคัดค้านคำสอนของศาสดามักขลิโคสาล ดังข้อความในพระไตรปิฎกท่ีว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย ผ้ากัมพลที่ทำด้วยผมมนุษย์บัณฑิตกล่าวว่าเลวกว่าผ้าที่ช่างหูกทอแล้วทุกชนิด ผ้ากัมพลที่
ทำด้วยผมมนุษย์ในฤดูหนาวก็เย็น ในฤดูร้อนก็ร้อน สีน่าเกลียด กลิ่นเหม็น สัมผัสไม่สบายแม้ฉันใด 
วาทะของเจ้าลัทธิชื่อว่ามักขลิก็ฉันนั้นเหมือนกันแล บัณฑิตกล่าวว่าเลวกว่า  วาทะของสมณทุกพวก 
เจ้าลัทธิมักขลิเป็นโมฆะบุรุษ มีวาทะอย่างนี้ว่า…กรรมไม่มี กิริยาไม่มี ความเพียรไม่มี…เปรียบเหมือน
ไซดักมนุษย์ เกิดขึ้นแล้วในโลก…เพื่อทุกข์ เพื่อความฉิบหาย เพื่อความพินาศแก่สัตว์เป็นอันมาก” 
(อง.ฺติก. 20/577/274) 

 
ค.การเผยแผ่คำสอนให้กับบุคคลที่นับถือศาสนาอ่ืน 
คำสอนของพระพุทธศาสนาเผยแผ่ภายใต้ประเพณี และวัฒนธรรมที่มีความหลากหลาย

โดยไม่ปฏิเสธหรือแสดงท่าทีที่ขัดแย้งต่อวัฒนธรรมเดิม โดยเฉพาะวิถีชีวิตตามคำสอนในศาสนา
พราหมณ์ และถ้าความเชื่อในศาสนานั้นทำให้คนเป็นคนดีได้ คำสอนของพระพุทธศาสนาก็ไม่มี
เจตนาที ่จะไปเปลี ่ยนความเช ื ่อทางศาสนาของบุคคลให ้ห ันมายอมรับนับถ ือ คำสอนใน
พระพุทธศาสนาจึงมิได้ขัดขวางประเพณีการปฏิบัติของบุคคล ถ้าประเพณีดังกล่าวมิได้ก่อให้เกิด
ความเดือดร้อนแก่ตนเองและผู้อ่ืน  

ด้วยเหตุนี้คำสอนทางพระพุทธศาสนาจึงยึดภาษาและวัฒนธรรมความเชื่อเดิมของสังคม
และท่ีสำคัญมีการอธิบายความหมายของถ้อยคำเหล่านั้นด้วยเหตุผล จึงไม่เป็นการสร้างความรุนแรง
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนากับผู้ที่นับถือศาสนาเดิม เช่น เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าทรงพบกับสิงคาลก
คฤหบดีในยามเช้า ขณะที่สิงคาลกคฤหบดีกำลังไหว้ทิศทั้ง6 ตามที่บิดาสั่งไว้ก่อนตาย คือให้ไหว้ทิศ
เบื้องหน้า ทิศเบื้องขวา ทิศเบื้องหลัง ทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้องต่ำ และทิศเบื้องบน ครั้งนั้นพระพุทธเจ้า
ทรงสอนเกี่ยวกับทิศทั้ง 6 ว่าเปรียบได้กับ มารดาบิดา อาจารย์ บุตรภรรยา มิตรอำมาตย์ ทาส
กรรมกร สมณพราหมณ์ ตามลำดับ (ที.ปา. (ไทย) 11/205/172-173) 

6.2 แนวทางการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

82 

พระพุทธเจ้าทรงยอมสละความสุขสบายส่วนตนเพ่ือแสวงหาสัจธรรม เมื่อพบแล้วก็นำมา
เผยแผ่ให้มนุษย์และเทวดาได้ประพฤติและปฏิบัติตาม ด้วยพระทัยที่บริสุทธิ์เพียงเพ่ือหวังให้ผู้ปฏิบัติ
ล่วงพ้นจากความทุกข์และได้รับความสุขสูงสุดที่แท้จริง โดยมิได้คาดหวังว่า  ผู้ที่ได้รับฟังจะต้องยอม
เป็นศิษย์ของพระองค์หรือต้องละทิ้งความเชื่อเดิมของตน ถ้าความเชื่อเดิมนั้นประกอบด้วยไปด้วย
ปัญญาและแนวทางปฏิบัติที่ถูกต้อง แต่ถ้าหากตรงกันข้ามหากความเชื่อดังกล่าว สร้างความทุกข์ 
กระวนกระวาย ฯลฯ ก็ควรที่จะถอนตัว ด้วยเหตุนี้พระองค์ได้แสดงทรรศนะและวางแนวทางการ
ปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนาเพ่ือป้องกันไม่ให้เกิดความขัดแย้งรวมทั้งวางแนวการปฏิบัติกรณีเกิดความ
ขัดแย้ง ดังนี้ 

ก. การมีปฏิสัมพันธ์กับบุคคลต่างศาสนา 
ด้วยเหตุที่พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นท่ามกลางความเชื่อที่หลากหลาย ประกอบกับสัจธรรม 

คำสอนซึ่งเป็นหลักธรรมที่พิสูจน์ได้ว่าแก้ทุกข์ได้จริง และถูกเผยแผ่ทั้งโดยพระองค์เองและพุทธสาวก
จนทำให้มีผู้เลื่อมใสศรัทธาหันมานับถือพุทธศาสนาอย่างมากมาย  ดังนั้น จะเห็นว่าในคำสอนที่แทรก
นั้นพระองค์ได้ทรงพิจารณาให้ความสำคัญถึงความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนิกชนกับการปฏิบัติตน
ต่อผู้ที่นับถือต่างศาสนาด้วย ดังนี้ 

1. การเกี่ยวข้องกับบุคคลบางจำพวก พระพุทธองค์ทรงสอนให้รู้จักหลีกเลี่ยงกับบุคคล
บางจำพวก เพื่อป้องกันมิให้เกิดความขัดแย้งในเบื้องต้น และเพื่อให้เกิดความเป็นมงคลแก่ตนดัง
ปรากฏในคำสอนเรื่องมงคล 83  ประการ ซึ่งมงคลข้อแรกของคำสอนนี้ คือ การไม่คบคนพาล (ขุ.ธ. 
(ไทย) 25/3/7) หมายถึง คนที่มีอัธยาศัยโน้มเอียงไปทางคิดไม่ดี คือ มีความโลภ ความโกรธ ความ
หลง มีการพูดชั ่ว คือ พูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ มีการกระทำที่ทำให้ผู ้อ่ืน
เดือดร้อน คือ การฆ่าทรมานสัตว์ ยักยอก ฉ้อฉล ล่วงละเมิดกาม เป็นต้น การไม่คบคนพาล มิใช่เป็น
การห้ามพุทธศาสนิกชนคบหาติดต่อกับบุคคลต่างศาสนา และไม่เพียงเป็นหลักปฏิบัติเฉพาะ
พุทธศาสนิกชนเท่านั้น หากพิจารณาให้ถ่องแท้แล้วหลักปฏิบัติข้อนี้สามารถใช้ได้กับบุคคลทุกศาสนา 
เพื่อให้ผู้ที่ปฏิบัติห่างไกลภัยอันอาจเกิดจากคนพาลซึ่งอาจนำมาซึ่งอุปสรรคที่กีดขวางความเจริญใน
ชีวิต  

นอกจากนี้ ยังมีข้อปฏิบัติที ่สำคัญอีกประการหนึ่งคือ การคบบัณฑิต  (ขุ.อิติ. (ไทย) 
25/76/437) บัณฑิต หมายถึง นักปราชญ์ ผู้รอบรู้ ผู้มีปัญญา รู้จักใช้สติ ใช้ปัญญา ใช้เหตุผลและ
ดำเนินชีวิตเพื่อประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อื่นทั้งปัจจุบันและอนาคต ซึ่งบัณฑิตจะมีลักษณะตรง
ข้ามกับคนพาล กล่าวคือ บัณฑิตจะมีอัธยาศัยโน้มเอียงในทางที่ดี คือไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง มีการ
พูดที่สุภาพดีงาม คือ พูดจริง พูดสมานไมตรี พูดด้วยคำไพเราะ พูดมีประโยชน์ มีการกระทำที่ไม่ทำ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

83 

ให้ผู้อื่นเดือดร้อน คือ มีเมตตาเว้นจากการฆ่า เว้นจาการฉ้อฉล ดำรงชีพด้วยสุจริต เว้นจากการล่วง
ละเมิดกาม ไม่ลุแก่อำนาจด้วยความใคร่ การคบบัณฑิตทำให้ชีวิตห่างไกลจากภัย ไกลจากความชั่ว 
ชีวิตจึงจะเจริญก้าวหน้า มีความมั่นคง สง่างาม ทำให้พบกับประโยชน์สุขแห่งตนและผู้อื่น 

2. การเคารพบุคคลต่างศาสนา พระพุทธเจ้านอกจากจะไม่ต้องการประกาศคำสอนเพ่ือ
มุ่งหวังแย่งชิงศิษย์จากศาสดาของลัทธิอื่นแล้ว พระองค์ยังสอนให้เคารพและอนุเคราะห์อุปถัมภ์ต่อ
ศาสนาเดิมที่ตนเคยนับถืออีกด้วย ดังเช่น เมื่อครั้งพุทธกาลที่สีหะเสนาบดีแห่งแคว้นเวสาลีผู้ซึ่งนับถือ
ศาสดานิครนถ์นาฎบุตร (ศาสนาเชน) มาเฝ้า และสนทนากับพระองค์แล้วเกิดความเลื่อมใส จึงกล่าว
คำปฏิญาณ แสดงตนเป็นอุบาสกถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะ พระพุทธเจ้าทรงเตือนว่า ท่านจง
ใคร่ครวญให้ดีเสียก่อน การใคร่ครวญเสียก่อนแล้วจึงทำ เป็นความดีสำหรับผู้มีชื่อเสียงอย่างท่าน  
(อง.ฺอฏฺ ก. 23/12/231) เมื่อสีหะเสนาบดีได้ฟังแล้วก็ยืนยันว่าเลื่อมใสในคำสอน และขอเป็นอุบาสก
แน่นอนไม่เปลี่ยนใจ พระพุทธองค์ยังทรงขอให้สีหะเสนาบดีเคารพและอุปถัมภ์ศาสนาเชนดังเดิม  

ดังนั ้น การมีปฏิส ัมพันธ์ต ่อบุคคลต่างศาสนาของพระพุทธเจ้า นอกจากจะไม่มี
วัตถุประสงค์ในการกีดกัน ห้ามปรามหรือแย่งชิงศาสนิกชนต่างศาสนาแล้ว ยังสนับสนุนให้เคารพ 
และอนุเคราะห์ศาสนาอื่น ซึ่งนอกจากจะเป็นการหลีกเลี่ยงความขัดแย้งแล้ว ยังเป็นก่อให้เกิดความ
สามัคคี ปรองดองแก่บุคคลในสังคมนั้นๆ อีกด้วย 

ข. การมีปฏิสัมพันธ์กรณีที่เกิดความขัดแยง้ทางความเชื่อ 
เมื่อใดก็ตามท่ีบุคคลรับข้อมูล ข่าวสาร ความเชื่อในสิ่งใหม่ๆ ที่ผิดแผกไปจากสิ่งเดิมที่เคย

รับรู้ พระพุทธศาสนาจะสอนให้รับฟังข้อมูลความเห็นที่ต่างนั้น และพิจารณาใคร่ครวญ โดยให้ยึด
ความจริงเป็นสำคัญ และไม่ควรด่วนสรุปตัดสินว่าแนวคิดของตนเองเท่านั้นที่ถูกต้อง ส่วนแนวคิดของ
บุคคลอื่นผิด พระพุทธเจ้าสอนให้บุคคลใช้สติปัญญา ความรู้และวิจารณญาณไตร่ตรองถึงเหตุและผล
ในเรื่องที่ตนได้รับรู้มา แล้วจึงตัดสินได้ว่าเรื่องราวหรือความเชื่อที่ได้รับรู้มานั้นเป็นความจริงหรือไม่ 
บุคคลไม่ควรตัดสินพิจารณาความจริงในเรื่องใดๆ ในทันทีโดยมิได้มีการใคร่ครวญ และไม่ควรยืนยัน
หรือปฏิเสธความเชื่อของบุคคลอื่นจนกว่าจะได้รับการพิสูจน์  (ม.ม. (ไทย) 13/205/242/243) 
อย่างไรก็ตาม เนื่องจากลัทธิความเชื่อทางศาสนาในโลกนี้มีมากมาย ดังนั้น จึงหลีกเลี่ยงไม่พ้นการ
ขัดแย้งทางด้านความคิด และการกระทำ พระพุทธศาสนามีวิธีปฏิบัติกรณีท่ีเกิดความขัดแย้ง ดังนี้ 

1. ไม่โกรธแค้นตอบและชี้แจงข้อเท็จจริงด้วยสันติ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหนึ่งที่
เกิดขึ้นท่ามกลางลัทธิความเชื่อดั้งเดิมที่มีความหลากหลายนั้นจึงย่อมถูกกระทบกระทั่งด้วยการถูก
กล่าวติเตียนจากบุคคลที่มีความเห็นต่าง ซึ่งพระพุทธเจ้าก็มิได้เพิกเฉยต่อประเด็นเหล่านี้ และทรงวาง



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

84 

กรอบให้สาวกปฏิบัติตนเพ่ือรับกับสถานการณ์ดังกล่าว โดยไม่ให้โกรธแค้นตอบ และมีสติพร้อมที่จะชี้
แจ้งข้อเท็จจริงแก่ผู้กล่าวติเตียนด้วยสันติวิธี (ที.สี. (ไทย) 9/5/2-3)   

2. ไม่ลำพองใจเมื่อได้รับคำชม นอกจากพระพุทธศาสนาจะสอนไม่ให้โกรธแค้นในกรณี
ของการถูกกล่าวติเตียนแล้ว แม้ในคำกล่าวชื่นชมพระองค์ก็มิให้สาวกแสดงความดีใจเช่นกัน  แต่ให้
พิจารณาด้วยเหตุผลว่าการชื่นชมนั้นถูกหรือผิดด้วยเหตุผลใด (ม.มุ. (ไทย) 12/246/264)  

3. ไม่ใช้ความรุนแรง ความขัดแย้งเป็นสิ่งที่อยู่คู่โลกมานาน บางครั้งก็มีความขัดแย้งชนิด
ที่รุนแรงถึงขั้นประหัตประหารชีวิตที่เกิดขึ้นกับศาสดาของศาสนา แต่พระพุทธศาสนาก็สอนให้คน
ปฏิบัติต่อความขัดแย้งด้วยสันติวิธี ไม่ใช้ความรุนแรงในการตอบโต้ดังเช่นสมัยพุทธกาลเมื่อครั้งพระ
เทวทัตพยายามปลงพระชนม์ของพระพุทธเจ้าด้วยวิธีต่างๆ เช่น สั่งให้นายธนูไปยิงพระพุทธเจ้า แต่
นายธนูกลับตัวกลับใจยอมตนเป็นสาวก หรือการกลิ้งก้อนหินลงจากเขาคิชกูฎโดยหมายให้ทับพระ
พุทธองค์ แต่หินกลับแตกเสียก่อน หรือการปล่อยช้างนาฬาคีรีที่ตกมันให้มาทำร้ายพระพุทธเจ้า แต่
ช้างกลับยอมหมอบแทบเบื้องบาทของพระพุทธองค์ เป็นต้น แม้ว่าเหตุการณ์รุนแรงดังกล่าวจะเกิด
ซ้ำบ่อยครั้ง พระพุทธเจ้าก็ไม่ใช้กำลังประทุษร้ายตอบ แต่กลับทรงใช้สันติ และความเมตตา กรุณา 
ในการยุติความขัดแย้ง (ที.สี. (ไทย) 9/45/197) 

4. ไม่พยาบาทจองเวร พระพุทธศาสนาสอนให้รู้จักอดทน อดกลั้น ต่อความขัดแย้งที่เข้า
มากระทบใจ และที่สำคัญคือไม่สนับสนุนให้ใช้ความรุนแรง หรือใช้กำลังในการทำลายล้าง เนื่องจาก
สิ่งเหล่านี้จะนำมาซึ่งความอาฆาต พยาบาท จองเวร เบียดเบียนไม่จบสิ้น ทำให้เกิดความไม่สงบสุข 
ดังนั้นวิธีการที่จะระงับเวรดังกล่าว คือ การไม่จองเวรตอบ เพราะเวรในโลกนี้ไม่ระงับเพราะเวรเลย 
แต่ย่อมระงับเพราะความไม่จองเวร (ขุ.ธ. (ไทย) 25/5/25) 

5. เอาชนะด้วยความดีและความเมตตา พระพุทธเจ้าทรงสอนให้เอาชนะความโกรธด้วย
การไม่โกรธตอบ ให้เอาชนะความชั่วด้วยความดี และการเอาชนะอันสูงสุดที่พระองค์ทรงสรรเสริญ
คือการชนะตนเอง พึงเอาชนะคนตระหนี่ด้วยการให้ พึงเอาชนะคนพูดพล่อยด้วยคำสัตย์ (ขุ.ธ. (ไทย) 
25/669/660) การเอาชนะผู้อื่นพระพุทธเจ้าไม่ทรงสรรเสริญ แต่พระองค์ทรงสรรเสริญชัยชนะเหนือ
ตนเองของบุคคล การชนะหมู่มนุษย์ทั้งพันคูณด้วยพันในสงคราม บุคคลนั้นไม่ชื่อว่าเป็นผู้ชนะอย่าง
สูงสุดในสงคราม ส่วนการชนะตนผู้เดียว บุคคลนั้นแลชื่อว่าเป็นผู้ชนะอย่างสูงสุดในสงคราม ตนและ
อันบุคคลชนะแล้วประเสริฐ (ขุ.ธ. (ไทย) 25/443/600)  
 

7. สรุป 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

85 

นับตั้งแต่อดีตกาล หลักธรรมคำสั่งสอนในแต่ละศาสนาจัดเป็นพื้นฐานสำคัญอย่างยิ่งต่อ
วิถีชีวิตของประชาชนส่วนใหญ่ โดยที่หลักธรรมคำสอนทางศาสนาเป็นแนวทางดำเนินชีวิต บางอย่าง
ได้กลายเป็นขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม และประเพณีของชนชาติต่างๆ สำหรับพุทธวิธีในการปฏิบตัิ
ต่อบุคคลต่างศาสนา เป็นแนวทางที่มาจากพุทธจริยาต่อบุคคลต่างความเชื่อที่แทรกอยู่และจากการ
การตรัสสอนแก่สาวกในโอกาสต่างๆ นั้น จะสังเกตได้ว่า พระองค์ให้มองถึงแนวทางในการแก้ปัญหา
โดยเริ ่มที ่ตนเองก่อน โดยการให้มีสติในการพิจารณาไตร่ตรองด้วยความรู ้ความสามารถและ
ข้อเท็จจริงประกอบการตัดสินความเชื่อใดๆ ว่าถูกหรือผิด ไม่ให้คัดค้านความเชื่อของบุคคลอื่นใน
ทันทีทันใด และกรณีที่ถูกติเตียนจนเกิดความขัดแย้ง พระองค์ให้อดทน อดกลั้น ไม่ให้โกรธแค้นตอบ
และชี้แจงข้อเท็จจริงด้วยสันติ  ไม่ลำพองใจเมื่อได้รับคำชม ไม่ใช้ความรุนแรง ไม่พยาบาทจองเวร 
เอาชนะด้วยความดีและความเมตตา  

ดังนั้นพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย รวมทั้งศาสนิกชนต่างศาสนา หากศึกษาแนวทางอันมี
คุณค่าดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ย่อมสามารถดำรงชีวิตท่ามกลางบริบททางสังคมที่เต็มไปด้วยความ
แตกต่างอย่างไม่แตกแยกร่วมกันกับบุคคลต่างศาสนาได้เป็นอย่างดี ไม่ว่าจะเป็นด้าน เชื้อชาติ ภาษา 
วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม อันเป็นเหตุให้เกิดการกระทบกระทั่ง ศาสนิกชนที่ดีจึงจำเป็นต้องรู้จักให้
เกียรติไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน รู้จักการให้อภัยใช้เหตุผลทำความเข้าใจ มีน้ำใจแบ่งปันซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็น
แนวทางสากลที่ไม่ขัดต่อหลักความเชื่อใด เมื่อปฏิบัติเช่นนี้แล้วนอกจากจะก่อให้เกิดความสุขสงบแก่
ตนเองแล้ว ยังส่งผลให้ สังคมโดยส่วนรวม ประเทศชาติ รวมไปถึงโลกของเรามีความสงบร่มเย็นไป
ด้วย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

86 

 
 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .(2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 0052 .

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.         
__________.(2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2552). ศาสนาทั่วไป. พระนครศรีอยุธยา: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
คณะกรรมการกองการตำรามหามกุฏราชวิทยาลัย. รวบรวมแลเรียบเรียง.(2552). พุทธศาสนาสุภาษิต.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
โจเซฟแกร์.(2524). ศาสนาทั้งหลายนับถืออะไร. แปลโดย ฟ้ืน  ดอกบัว. กรุงเทพมหานคร: โอเดียน 

สโตร์. 
ณรงค์  เส็งประชา.(2532). มนุษย์กับสังคม. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
บุญสมใจ  เจนใน.(2557). พระพุทธศาสนา ศาสนาประจำชาติไทย. กรุงเทพมหานคร: คณะกรรมการ

จัดการส่งเสริมพระพุทธศาสนา วันวิสาขบูชา. 
พระครูโฆสิตพุทธิศาสตร์ (ธีรพันธ์ วชิรญาโณ).(2551). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาส์น

ไทย การพิมพ์. 
พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ).(2548). ที่นี่คือประเทศไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: พรศิว

การพิมพ์. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต).(2535). การสร้างสรรค์ประชาธิปไตย. พิมพ์ครั้งที่ 5.กุรงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต).(2545). ตั้งกระทรวงพุทธศาสนา เหตุผลที่แท้อยู่ที่ไหน. กรุงเทพมหานคร: 
      มูลนิธิพุทธธรรม. 
พุทธทาสภิกขุ.(2527). พุทธ-คริสต์ในทัศนของพุทธทาส. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เทียนวรรณ. 
ราชบัณฑิตยสถาน.(2525). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยาสถาน พ.ศ. 5252 . พิมพ์ครั ้งที ่ 4.  

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

87 

สนธิ์  บางยี่ขัน และวิธาน สุชีวคุปต์.(2526). ปรัชญาไทย. กรุงเทพมหานคร: คุณพินอักษรกิจ. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ.(2533). พระไตรปิฏกฉบับประชาชน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
เสถียร  พันธรังสี.(2524). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์อักษรสาสน์. 
เสมอ  บุญมา.(2525). อัตถาและวิเคราะห์ศัพท์ในปฐมสมโพธิกถา. นครปฐม: แผนกบริการกลาง 

มหาวิทยาลัยศิลปากร พระราชวังสนามจันทร์. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ.(2546). ปรัชญาอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 


