
พุทธจิตวิทยาเพ่ือการพัฒนาตนเอง  
 Buddhist Psychology for self- development 

 
อัญชิษฐา หาญกิจรุ่ง 

Anchittha Hankitrung 
นิสิตหลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต  สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy, Buddhist Psychology  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
Email: anchittha @hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อให้บุคคลได้ตระหนักถึงความสำคัญของการพัฒนาตนเอง 
ด้วยการนำหลักการทางจิตวิทยาตะวันตกมาประยุกต์ใช้ร่วมกับหลักพุทธธรรมรวมเรียกว่า พุทธ
จิตวิทยา เพ่ือใช้พัฒนาตนเองให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งทางกายและจิตใจ ซึ่งความเข้าใจในหลักการ
พัฒนานี้จะทำให้บุคคลสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างสอดคล้องกับความเป็นจริงหรือกล่าวได้ว่า 
ยกระดับคุณภาพจิตใจด้วยปัญญาที่สามารถช่วยบรรเทาทุกข์และอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้อย่างมีความสุข 
การพัฒนาของมนุษย์ควรมี  4 ด้านได้แก่ 1) พัฒนากาย หมายถึงการทำให้ร่างกายเจริญเติบโตและ
การพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม เช่นการรู้จักใช้ปัจัจย 4 ให้ได้เหมาะสมกับคุณภาพชีวิต 2)
พัฒนาศีล หมายถึงการพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคมกับเพื่อนมนุษย์เกี่ยวกับการอยู่
ร่วมกันในสังคม มีพฤติกรรมหรือประกอบอาชีพที่ไม่ก่อความเดือดร้อนหรือเบียดเบียนผู้อื ่น 3) 
พัฒนาจิตใจ คือการพิจารณาคุณธรรมในตัวบุคคล กล่าวคือ มีเมตตา กรุณา ศรัทธา หิริ โอตตัปปะ 
หรือเรียกว่าจริยธรรมที่ทำให้จิตใจมีความสุข  4) พัฒนาปัญญา คือการมีความรู้ความเข้าใจในสิ่ง
ทั้งหลายทั้งปวงอย่างถูกต้องตามความเป็นจริงโดยไม่มีอคติ  

 
คำสำคัญ :  อริยมรรคมีองค์แปด,พุทธจิตวิทยา,การพัฒนาตน 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

31 

Abstract 
This article is intended to provide individuals have realized the importance 

of self-development. By applying psychological principles applied in conjunction with 
the Western psychological methods and applied to Buddhism called Buddhist 
psychology for using to develop a complete human being, both physical and mental. 
This understanding of the principles of this develope will enable individuals to live 
consistent with reality or said that. Uplifting spiritual wisdom that can alleviate 
suffering and live happily with others . Human development should have four areas. 
1) physical development  is not referring to the body’s growth only  but  means to 
develop a relationship with the environment. Such as the use of the 4 basic factors 
for the quality of life. 2) Precept development means developing a relationship with 
the social environment and on human coexistence in society. Behaviors or 
occupations that do not cause trouble or hurting others.3) Mental development is to 
consider a virtue in person that is, with compassion, faith, Hiri Oattappa(moral shame 
and dread)or referred to the ethical mind to be happy, if developed well, was happy 
but if still suffers is the lack of development.4) Wisdom development or intelligence 
is there, knowledge and understanding of all things accurately as fact without bias. 
 
Keywords: The noble eightfold paths, Buddhist Psychology , self -development 
 
 
บทนำ 

มนุษย์เป็นสัตว์สังคมและอยู่ร่วมกันโดยมีบรรทัดฐานของสังคมเป็นกรอบในการปฏิบัติ
ตน เพื่อเติมเต็มชีวิตให้มีความสุขจึงทำให้เกิดการแข่งขันซึ่งกันและกัน อันนำมาซึ่งความขัดแย้งและ
ความหวาดระแวงต่อกันส่งผลให้สภาพสังคมมีความตึงเครียดมากขึ้นแต่ความมีศีลธรรมกลับลด
น้อยลงไป สังคมจึงมีปัญหามากมาย เช่น ปัญหาคอรัปชั่น อาชญากรรม ยาเสพติดและการทำลาย
ทรัพยากรธรรมชาติ เป็นต้น บุคคลจึงต้องมีการพัฒนาตนเองให้สอดคล้องกับสังคมซึ่งปรับเปลี่ยนไป
ตามกาลเวลา คำว่า “การพัฒนาตน” ในบุคคลนั้นคือการมุ ่งมั ่น ปรารถนาและค่านิยมอันเป็น
พฤติกรรมภายใน ซึ่งส่งผลต่อพฤติกรรมภายนอกด้านการกระทำที่ดีเพื่อนำพาชีวิต (self-mastery) 
สู่ความเจริญก้าวหน้าและเป้าหมายที่ต้องการ การพัฒนาตนเองเป็นกระบวนการพัฒนาตนที่เป็น
ระบบ แต่การพัฒนาตนจะสัมฤทธิ์ผลได้นั้น ผู้นั้นจะต้องตระหนักถึงความจำเป็น และมีความต้องการ
ที่จะปรับปรุงตนเองอย่างจริงจัง  เช่น ในการแก้ไขปัญหาหนี้สินของนายทหารประทวนกองพลทหาร
ราบที่3 ควรเริ่มที่นายทหารคนนี้จะต้องสำรวจตนเองและยอมรับปัญหาหนี้สินนั้นเกิดขึ้นจากกการ



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

32 

กระทำของตนเอง ในขณะที่บางคนเกิดความลำเอียงไม่เปิดเผยตัวตนที่แท้จริง  จึงอาจต้องใช้การทำ
ความรู้จักและเข้าใจตนเอง  

โดยใช้ทฤษฏีหน้าต่างหัวใจของ Luft and Ingham (ปราณี รามสูตรและจำรัส ด้วง
สุวรรณ, 2545:99) มาดำเนินการ ถ้าเรายอมรับความจริงต้องการจะรู้จักและพัฒนาตนเองแล้ว  ต้อง
หนักแน่นและพร้อมจะรับคำวิพากษ์วิจารณ์จากคนอื่น เพื่อทำให้บริเวณเปิดเผยและบริเวณซ่อนเร้น
กว้างที่สุด โดยมีบริเวณจุดบอด และ อวิชชาเหลือน้อยที่สุด องค์ประกอบที่ทำให้เรารู้จักตนเอง คือ 
ความต้องการ บุคลิกภาพและค่านิยม หลังจากที่เรารู้จักตัวเองและรู้ปัญหาของเราแล้วลำดับต่อไป
ต้องวิเคราะห์ปัญหาว่าปัญหาหนี้สิน เกิดจากอะไร จะวางแผนและกำหนดเป้าหมายอย่างไรถึงจะทำ
ให้หนี้สินลดลงหรือหมดไป ขั้นของการปฏิบัติต้องพัฒนาตนทั้งจิตใจแลร่างกาย ทางด้านจิตใจจะเริ่ม
ด้วยสร้างแรงจูงใจภายในและการมีเจตคติที่ดี จะทำให้เกิดแรงบันดาลใจที่จะสู้และฟันฝ่าอุปสรรค 
โดยเฉพาะปัญหาหนี้สินที่เกิดข้ึน การเรียนรู้ การริเริ่มสร้างสรรค์และการคิดที่ยาวไกลแบบมีวิสัยทัศน์
จะทำให้เกิดการกระตุ้นทางปัญญา ทำให้เกิดทักษะความคิดในการแก้ปัญหา การพัฒนาทางอารมณ์
หรือทางด้านจิตใจก็มีส่วนสำคัญในการฝ่าวิกฤติชีวิต กระบวนการที่จะมากล่อมเกลาจิตใจได้ ใน
ขั้นต้นต้องมีความฉลาดทางอารมณ์ คือ รู้จักตนเอง เข้าใจผู้อื่น และปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม 
ชีวิตที่ดำเนินไปด้วยดีเราเรียกว่าเป็นมรรค ซึ่งแปลว่าทางหรือทางดำเนินชีวิตอันดีงามที่มีพฤติกรรม
พร้อมทั้งจิตใจและปัญญาที่ดำเนินไปด้วยดีนี้เกิดขึ้นจากการเรียนรู้กฝึกหัดพัฒนาที่เรียกว่า สิกขา ซึ่ง
แปลว่าการศึกษาที่มีสามด้านที่ประกอบด้วย การฝึกด้านพฤติกรรม จิตใจและปัญญาเมื่อเราพัฒนา
สามด้านนี้ไปพร้อมกันชีวิตก็ดีข้ึน หรือกล่าวได้ว่าสิกขาสามด้าน(ไตรสิกขา)นี้ คือแนวทางเดียวกันของ
พุทธศาสนาที่เรียกว่าอริยมรรคมีองค์แปดหรือหลักธรรมในการพัฒนาตน คือ หลักธรรมที่ชื่อว่า ทาง
สายกลาง  เป็นวิธีปฏิบัติ ที่ใช้นำใช้ได้กับทุกเรื่องทุกอย่างในชีวิต  

ทางสายกลาง ม ีช ื ่อเร ียกได ้หลายอย ่าง เช ่น ม ัชฌิมาปฏ ิปทา  มรรคม ีองค ์  8 
หรือ  อริยมรรค มีองค์แปดศีล  สมาธิ  ปัญญา (ไตรสกขา)  สติปัฏฐาน 4 หรือทางดำเนินชีวิตอัน
ประเสริฐซึ่งทั้งหมดหมายถึงสิ่งเดียวกันคือทางสายกลางสรุปความหมายได้ดังนี้ 1)  หลักธรรมสำคัญ 
ที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ทรงสั่งสอน ชาวพุทธทั้งหลาย นับตั้งแต่ตรัสรู้ จนเสด็จดับขันธ์เข้าสู่พระ
ปรินิพพานคือมรรคมีองค์8หรืออริยมรรค8ประการพระองค์ทรงเป็นมนุษย์คนแรกที่เป็นต้นแบบใน
การพัฒนาตน พระองค์ทรงชี้ให้มนุษย์ได้เห็นว่าการกระทำจะสำเร็จได้ด้วยกำลังความสามารถแห่ง
สมองที่ประกอบด้วย สติปัญญาและความพยายามด้วยตนเองไม่มีใครมากำหนดชีวิตหรือดลบันดาล
หรือใช้อิทธิพลให้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้พระองค์ทรงทดลองค้นคว้าด้วยประสบการณ์ตรงของ
พระองค์เองซึ่งนำไปใช้แล้วได้ผลมาแล้ว 2)  คำว่ามรรค แปลว่าทาง ในที่นี้หมายถึง ทางเดินของใจ 
เป็นการเดินจาก ความทุกข์ ไปสู ่ความเป็นอิสระ หลุดพ้นจากทุกข์   ซึ ่งมนุษย์หลงยึดถือ และ
ประกอบ ขึ้นใส่ตนด้วย อำนาจของอวิชา  มรรคมีองค์ 8 คือ ต้องพร้อมเป็นอันเดียวกันทั้ง8อย่างดุจ
เชือกพัน8เกลียว 3) แนวทางดำเนินอันประเสริฐ ของชีวิตหรือ กาย วาจา ใจ เพ่ือความหลุดพ้น จาก
ทุกข์ เรียกว่า อริยมรรค แปลว่า  ทางอันประเสริฐ  เป็นข้อปฏิบัติ ที่มีหลัก ไม่อ่อนแอ จนถึงกับตก



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

33 

อยู่ใต้อำนาจ แต่ก็ไม่แข็งตึง จนถึงกับเป็น การทรมานกาย จากความสุขทางกาย เพราะฉะนั้น จึ งได้
เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา คือ ทางดำเนินสายกลางไม่หย่อนไม่ตึงแต่พอเหมาะพอดีทางสายกลาง หรือ 
มรรค8 เป็นหลักธรรม ที่มีความสำคัญ ในพระพุทธศาสนา เท่านั้น  และผู้ปฏิบัติตาม ย่อมพบกับ
ความสุข อย่างแท้จริง ทางสายกลาง หรือ มรรค 8 มีจุดมุ่งหมายเพื่อส่งเสริม และทำให้หลักการ 3 
อย่าง ของการฝึกอบรมและการควบคุมตนเองของชาวพุทธมีความสมบูรณ์ยิ ่งขึ ้น  ประกอบด้วย  
1) ความประพฤติท่ีถูกต้องดีงาม (ศีล) ทั้งทางกาย วาจา และใจ เพ่ือให้ บุคคลเกิดความเมตตากรุณา
ไม่เลือกที่รักมักที่ชังต่อสรรพสัตว์ทั้งหลาย 2) การควบคุมทางจิตใจ (สมาธิ) เพ่ือให้บุคคลพัฒนา การ
ควบคุม ตนเอง ทั้งทาง กาย  วาจาและใจ เพ่ือพัฒนาตนเอง 3) พัฒนาปัญญา (ปัญญา) การชำระจิต
ตนเองให้บริสุทธิ ์องค์ประกอบของทางสายกลางมรรคมีองค์8มีประกอบดังนี้ (พระธรรมปิฏก, 
2547:108-109) 

1. ความเห็นชอบ (สัมมาทิฐิ) คือ  อริยสัจ 4 ได้แก่ ทุกข์  ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ 
สมุทัย  เหตุแห่งทุกข์นิโรธความดับทุกข์มรรคข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์  

2. ความดำริชอบ (สัมมาสังกัปปะ) คือ ดำริในอันที ่จะออกจากกาม ดำริในอันไม่
พยาบาท คิดทำร้ายผู้อ่ืนดำริในอันไม่เบียดเบียน  

3. วาจาชอบ (สัมมาวาจา)  คือ เว้นจาก วจีทุจริต 4 ประการ ตั้งอยู่ใน วจีสุจริต ได้แก่ 
ไม่พูดเท็จ ไม่พูดคำหยาบไม่พูดส่อเสียดไม่พูดเพ้อเจ้อ  

4. การงานชอบ (สัมมากัมมันตะ) คือ เว้นจากกายทุจริต 3 ประการ ตั้งอยู่ในกายสุจริต
ได้แก่  ไม่ฆ่าสัตว์ไม่ลักทรัพย์ไม่ประพฤติผิดในกาม  

5. การเลี้ยงชีพชอบ (สัมมาอาชีวะ)  คือ ละเว้นการเลี้ยงชีพที่ผิด มีความเป็นอยู่ด้วยการ 
เลี้ยงชีพที่ชอบประกอบด้วยความซื่อสัตย์สุจริตและขยันพากเพียร  

6. ความเพียรชอบ (สัมมาวายามะ)  คือ เพียรตั้งจิต ระวังบาปไม่ให้ เกิดขึ้น ละบาปที่
เกิดข้ึนแล้ว ทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้เกิดข้ึนรักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้วไม่ให้เสื่อม  

7. ความระลึกชอบ  (สัมมาสติ)  ตั้งสติไว้ ณ ที่แห่งใดแห่งหนึ่งใน 4 แห่ง (สติปัฏฐาน 4) 
คือ ที่ฐานกายฐานเวทนาฐานจิตและฐานธรรมเพื่อละความยินดียินร้ายในอารมณ์ต่างๆที่ปรุงแต่งจิต
ให้ได ้ 

8. จิตตั้งมั่นชอบ(สัมมาสมาธิ)คือการทำจิตให้สงบจากอารมณ์  (เจริญฌาณ 4) เพื่อให้
ละเอียด ประณีต และปล่อยวางอารมณ์ ตามลำดับชั้น จากฌาณ 1 ถึงฌาณ 4 คือ ปฐมฌาน ทุติย
ฌาณ  ตติยฌาณ  จตุตถฌาณ  จนถึง จิตเป็นสมาธิ ถึงขีดสุด สรุปได้ว่า  มรรค หรือทางสายกลางนี้ 
เป็นวิถีชีวิต ที่แต่ละบุคคล จะต้องนำ ไปประพฤติ ปฏิบัติ เพื่อพัฒนาการควบคุมตนเอง ทางกาย 
วาจา ใจ  เป็นการพัฒนา ตนเอง  และเป็นการชำระจิตตนเอง ให้บริสุทธิ์ โดยอาศัยการ บำเพ็ญตาม
ศีล สมาธิ และปัญญาอย่างสมบูรณ์ อันประกอบด้วยองค์ ๘ เมื่อย่นย่อรวมกัน เหลือเพียง ๓ คือ  ศีล 
สมาธิ ปัญญา สรุปสั้น ๆ คือ การปฏิบัติธรรม(ศีล สมาธิ ปัญญา)ก็คือการเดินตามมรรค8 (ที.ม.



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

34 

10/402:266-267พระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬา)และนำเสนอสรุปด้วยภาพตารางสรุปมรรคของ(พนม
ไพร ไชยยงค์,2550:123) 

 
(พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต,2532) เสนอวิธีการพัฒนาตนไปสู่ชีวิตที่งดงามและมีความสุข 

”รุ่งอรุ่ณแห่งการพัฒนาตน”ไว้ 7 ข้อดังนี้  
1. รู้จักเลือกแหล่งความรู้และแบบอย่างที่ดี ได้แก่ การใช้สติเลือกคบคนดีและเลือกรับ

ข้อมูลข่าวสาร ความมีกัลยามิตร (กัลยานมิตตา)  
2. รู้จักการจัดระเบียบชีวิตเช่นมีการวางแผนจัดการกิจการงานต่างๆ อย่างมีแบบแผน

ระบบ (ศีลสัมปทา)  
3. สร้างสรรค์กิจการงานใหม่ที่ดีและมีประโยชน์ด้วยความสนใจ (ฉันทสัมปทา)  
4. พัฒนาตนให้เต็มศักยภาพความสามารถของตน (อัตตสัมปทา)  
5. ปรับทัศนคติและค่านิยมให้เหมาะสมกับการดำเนินชีวิตที่ดีงามและเหมาะสม เอื้อต่อ

การเพ่ิมความรู้ทางสติปัญญา (ทิฏฐิสัมปทา)  
6. การมีสติ สัมปชัญญะ คือการไม่ประมาท เข้าใจในการเปลี่ยนแปลงของชีวิตและ

สภาพแวดล้อม เห็นคุณค่าของเวลาและใช้อย่างคุ้มค่า (อัมปมาทสัมปทา) 
7. รู้จักการแก้ปัญหาและพ่ึงตนเองอย่างมีระเบียบแบบแผนมีวิจารณญาณพิจารณา เหตุ

ปัจจัยได้ด้วยตนเอง (โยนิโสนมัสิการสัมปทา) 
8. ในส่วนของการพัฒนาทางกายมีผลต่อภาระหนี้สินโดยเมื่อถ้าร่างกายเราเจ็บไข้ได้ป่วย 

ย่อมต้องเสียค่ารักษาพยาบาล ซึ่งถ้าไม่มีเงินต้องไปกู้หนี้ยืมสินมา ทำให้เป็นหนี้เพิ่มมากขึ้น การที่จะ
มีสุขภาพที่ดีนั้นต้องมี 5 อ. อ. ที่1คือ อาหาร อ. ที่ 2 คือ อากาศ อ. ที่ 3 คือ อุจจาระ อ. ที่ 4 คือ 
ออกกำลังกาย และ อ. ที่ 5 คือ อารมณ์แจ่มใส ผลลัพธ์ที่ได้หลังจากมีการพัฒนาตนเองแล้ว จะทำให้
เกิดการเปลี่ยนพฤติกรรมในทางที่ดีขึ้นโดยเฉพาะความเชื่อและค่านิยมที่ทำให้เกิดหนี้สินจะหมดไป
เกิดการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตในทางที่ดี มีการประหยัด ไม่เป็นหนี้เป็นสิน  ในส่วนของผลลัพธ์สุดท้าย 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

35 

หรือผลลัพธ์บั้นปลาย หรือเป้าหมายสุดท้ายของชีวิตที่ต้องการ คือ หนี้สินลดหรือไม่มี ทำให้คิดเป็น
ทำเป็น แก้ปัญหาและฝ่าวิกฤติชีวิตได้ (สมิต อาชวนิจกุล,2535:121-123) ผลการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับ
การพัฒนาตนเองที่มีผลต่อการลดภาระหนี้สิน เช่น การศึกษาวิจัยปัญหาหนี้สินข้าราชการครู 2544 
ของ (สำรวม จงเจริญ,2546: 188) ผลการวิจัยสรุปได้ว่า ทางออกหนึ่งที่จะเป็นมาตรการบรรเทา
ปัญหาหนี้สินของครูก็ คือ การแก้ที่ตัวข้าราชการครูเอง โดยการควบคุมค่าใช้จ่ายในครอบครัว การ
รู้จักประหยัด และไม่ฟุ่มเฟือย และจากรายงานวิจัยของ (ณรงค์ เพ็ชรประเสริฐ, 2546: 159-167) 
พบว่า การมีหนี้สินมากเป็นสาเหตุอย่างหนึ่งที่ทำให้เกิดความยากจน ซึ่งกลุ่มคนที่มีปัญหาดังกล่าวจะ
ขาดวิสัยทัศน์ในการมองโลก ทำให้ไม่มีการคาดการณ์อนาคตว่าจะเป็นอย่างไร จึงไม่คิดถึงแผนชีวิต
และแผนครอบครัว แผนของรายได้ แผนของรายจ่าย และแผนของการครองชีพ ตลอดจนท่าทีต่อ
ชีวิตในด้านการมองตนที่ไม่วิเคราะห์ตนเอง ไม่พัฒนาตนเองขาดความตั้งใจที่จะเอาชนะอุปสรรค จน
ต้องเบี่ยงเบนไปในทางคลายกลุ้มด้วยเหล้าเสี่ยงโชคด้วยการพนันเป็นต้น 

กระบวนการเรียนรู ้แบบองค์รวม(holisticlearning process) (Delahaye อ้างถึงใน 
(เกื้อ วงค์บุญสิน, 2547: 93-95) การพัฒนาภาวะผู้นำต่อการลดภาระหนี้สินครัวเรือนของนายทหาร
ประทวน ซึ่งจะทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของนายทหารประทวนได้นั้นจะต้องดำเนินการ
โดยการฝึกอบรมเชิงระบบ โดยมี 4 ขั้นตอน คือ สำรวจความต้องการด้านการฝึกอบรม การวางแผน
และเตรียมการด้านการฝึกอบรม การดำเนินการด้านการฝึกอบรม และการติดตามประเมินผลด้าน
การฝึกอบรม ซึ่งในขั้นตอนของการดำเนินการด้านการฝึกอบรมใช้การฝึกอบรมแบบมีส่วนร่วม และ
กระบวนการกลุ่มมาดำเนินการอบรม เพราะจะทำให้นายทหารประทวนมีความจริงใจที่จะแก้ไข
ปัญหาของตนเอง และ รู้จักคิดแบบมีเหตุผลการฝึกอบรมตามแนวทางใหม่นี้จะให้ความสำคัญต่อการ
ฝึก ให้บุคคล และกลุ่มบุคคลที่เข้ารับการฝึกอบรม รู้จักคิดเป็น ทำเป็น และแก้ปัญหาเป็น ผลที่ได้
จากการฝึกอบรม คือ ความรู้ เจตคติ และทักษะปฏิบัติ ซึ่งจะมีการประเมินผลการอบรมด้วย สำหรับ
ความสัมพันธ์ระหว่างกระบวนการกลุ่มและการฝึกอบรมจะนำมาสู่ความเข้าใจ ในเนื้อหาวิชาโดย
นำมาสู่ความสามารถทางปัญญา และการรับรู้ที่ต่างกัน ประยุกต์ใช้ปรับปรุงพฤติกรรมของตนเอง 
และปรับตัวให้เข้ากับผู ้อื ่น สำหรับการประเมินผลการฝึกอบรมจะทำการประเมินการเรียนรู้ 
(learning) ซึ่งเป็นการประเมินการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม  ทั้งด้านความรู้ 
(cognitive) ความร ู ้ส ึกน ึกคิด (affective) และความสามารถในการปฏิบัต ิ (psychomotor) 
(กาญจนา ไชยพันธุ์, 2547, หน้า 57-61; ชูชัย สมิทธิไกร,2548:29;นรินทร์ชัย พัฒนพงศา,2547:80; 
เสน่ห์ จุ้ยโต,2547:43)             

สำหรับการประเมินผลการฝึกอบรม อาศัยตามแนวทางของ Kirkpatrick (อ้างถึงใน สุ
ชาติ ประสิทธิร ัฐสินธุ์, 2540: 41-42) โดยเก็บข้อมูลทางด้านการเรียนรู ้ ( learning) ปฏิกิร ิยา 
(reaction) พฤติกรรม (behavior) และผล (results) นั้น การวัดการเรียนรู้ มาตรวัดจะเป็นวัตถุวิสัย 
(objective) ในส่วนการประเมินผลพฤติกรรมให้ครอบคลุมสิ่งต่อไปนี้คือ 

1.การเปรียบเทียบก่อนและหลัง(beforeandaftercomparison) 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

36 

2. การสังเกตจากพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม โดยผู้บังคับบัญชาผู้ใต้บังคับบัญชา 
และเพ่ือนร่วมงาน 

3.การเปรียบเทียบเชิงสถิติ (statistical comparisons ) 
4.การติดตามช่วงยาว(long range follow up)      
วิธีประเมินผลจะทำการวัดผลก่อนและหลังการฝึกอบรม โดยใช้เครื่องมือประเมินผล  

เช่น แบบทดสอบความรู้ ทัศนคติ แบบสังเกตพฤติกรรม การปฏิบัติจริงกับเครื่องมือ และวิธีการอ่ืน 
ๆ รวมทั ้งติดตามผล  หลังการอบรม 3 เดือน 6 เดือน และ 1 ปี  การปรับเปลี ่ยนพฤติกรรม 
(behavioral change) พฤติกรรม (behavior) เป็นสิ่ง ที่บุคคลกระทำแสดงออกหรือตอบสนองต่อ
สิ่งเร้าที่สามารถสังเกตได้วัดได้ตรงกัน ซึ่งประเภทของพฤติกรรมขึ้นอยู่กับหลักเกณฑ์ที่ใช้ในการจัด
ประเภทได้แก่(ประทีป จินงี่,2540:56) 1) ใช้หลักการสังเกต เป็นเกณฑ์ในการ จัดประเภทจะแบ่ง
ออกเป็นพฤติกรรมภายนอกที่ผู้อื่นสังเกตเห็นได้ และพฤติกรรมภายใน  เป็นพฤติกรรม ที่ผู้อื่นไม่
สามารถสังเกตเห็นการเกิดพฤติกรรมได้  เป็นพฤติกรรมที่บุคคลเกิดการตอบสนองต่อสิ่งเร้าเช่นเจต
คติความคิดความเห็นใจ 2) ใช้หลักการรู้ตัวเป็นเกณฑ์ในการจัดประเภท โดยแบ่งพฤติกรรมออกเป็น
พฤติกรรมจิตสำนึกและพฤติกรรมจิตใต้สำนึก 3) ใช้หลักการยอมรับทางสังคมเป็นเกณฑ์ในการจัด
ประเภท โดยแบ่งพฤติกรรมออกเป็น พฤติกรรมที่พึงประสงค์ เป็นพฤติกรรมที่สังคมยกย่องว่า ดี ถูก 
ควรกระทำ เช่น ทำตามกฎหมาย และพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ 

เป็นพฤติกรรมที่กระทำแล้วสังคมประณามว่าเลวผิดไม่ควรกระทำเช่นลักขโมยมีหนี้สิน  
กระบวนการเกิดพฤติกรรม หรือการปรับตัว ได้มีนักวิชาการสรุปไว้ว่า   การจัดจำแนกแนวคิดด้าน
ความรู้สึกที่เป็นชิ้นเป็นอันพอเชื่อถือได้ เป็นงานรวบรวมของ Krathwohl, Bloom,and  Masia 
(1964: 120-130) กลุ่มนี้ลำดับมโนภาพของการเกิดความรู้สึก เริ่มจากการเกิดความสนใจมาเป็น
อันดับแรก ตามด้วยความซาบซึ้ง เจตคติ ค่านิยม และการปรับตัว แต่ถ้ามองในลำดับความรู้สึกเป็น
ขั้น ๆ จะเริ่มจากการรับรู้ การตอบสนองการรู้คุณค่า การจัดระบบคุณค่า และการสร้างลักษณะจาก
นิสัย จากผลการวิจัยพบว่าปัจจัยสำคัญที่ทำให้  เกิดการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมนั้นมี 3 ประการ คือ 
การตระหนักรู ้ (awareness) การจูงใจ (motivation)และความฉลาดทางอารมณ์ (emotional 
quotient) ซึ่ง การติดตามตนเอง (self-monitoring) ในการตระหนักรู้ เป็นกุญแจแห่งความสำเร็จ
ของการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมในระยะยาว Nowack ( 2001:3) 

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับบที่10(พ.ศ. 2550-2554)ได้ให้ความสำคัญ
ต่อมนุษย์  ที่ว่ามนุษย์จำเป็นต้องพัฒนาให้เกิความรู้ความสามารถเท่าทันกับความเปลี่ยนแปลงนั้นได้
อย่างถูกต้องเหมาะสมโดยยึดการพัฒนาแบบบูรณาโดยเน้นให้มีคุณภาพพร้อมคุณธรรม มีสุขภาวะที่
ดี มีครอบครัวที่อบอุ่น  ชุมชนที่เข็มแข็ง พึ่งตนเองได้มีความมั่นคงในการดำรงชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี  
และตามแนวทฤษฎี  การเรียนรู้ทางปัญญา (social cognitive theory) ของ Bandura (1986:18-
21) มีความเห็นว่า พฤติกรรมของบุคคลเปลี่ยนแปลงไม่ได้เป็นผลมาจากสภาพแวดล้อมแต่เพียงอย่าง
เดียว หากแต่มีผลมาจากกระบวนการทางปัญญาด้วยกล่าวคือ  ถ้ากระบวนการทางปัญญาเปลี่ยน



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

37 

พฤติกรรม ของบุคคลก็จะเปลี ่ยนแปลงไปด้วยซึ ่ง  Bandura ได้เสนอวิธ ี ที ่จะเปลี ่ยนแปลง
กระบวนการทางปัญญา หรือพฤติกรรมภายใน คือ การเรียนรู้จากการสังเกต เป็นการสังเกต จากตัว
แบบซึ่งแตกต่าง  จากการเรียนรู้จากประสบการณ์ตรงที่ลองผิดลองถูก เนื่องจากคนส่วนใหญ่มี
สภาพแวดล้อมที่จำกัด การรับรู้ทางสังคมจึงผ่านประสบการณ์ของคนอื่นหรือสื่อต่างๆเป็นส่วนใหญ่
โดยที่ ตัวแบบแบ่งได้2ชนิด คือ  1) ตัวแบบที่เป็นบุคคลตนแบบที่เป็นบุคคลจริงๆ ที่เราชื่นชอบหรือ
ได้สังเกต หรือเกี่ยวของโดยตรงกับตัวแบบนั้น และ 2)  ตัวแบบที่เป็นสัญญาลักษณ์  ผ่านสื่อ ทาง
วิทยุ โทรทัศน์ หรือ นิยาย  การกำกับตนเอง และการรับรู้ความสามารถของตน 

โดยสรุป  สาเหต ุท ี ่พระพุทธศาสนาก ับจ ิตว ิทยารวมกลายเป ็นพ ุทธจ ิตว ิทยา  
(พระธรรมปิฏก, 2539:24-25)  เนื่องจากการเปลี่ยนแปลงของสภาพชีวิตและสังคมพร้อมปัญหาที่
เกิดขึ้นกับมนุษย์ยุคพัฒนา โดยเฉพาะปัญหาด้านจิตใจ เช่น ความเครียด วิตกกังกล ว้าเหว่ว่างเปล่า
และไร้ความหมาย ซึ่งพุทธศาสนาเรียกว่า”ทุกข์” และนี่คือการกระตุ้นให้จิตวิทยาตะวันตกหันมา
สนใจความเจ ็บป ่วยทางจ ิตในคล ีน ิกออกมาส ู ่คนป ่วยทางจ ิตท ั ่วไปรวมถ ึงคนป ่วยปกติ  
พระพุทธศาสนาไม่ได้แยกส่วนนับว่ามีระบบจิตวิทยาที่มีความสมบูรณ์ในตัวเอง ทั้งหมดนี้จะเห็นได้ว่า
พุทธจิตวิทยาเพ่ือการพัฒนาตนเองมีส่วนสำคัญต่อ การดำรงชีพของบุคคลเป็นอย่างมากหากเรารู้เท่า
ทันปัญหามีการพัฒนาตามหลักข้อธรรม  อริยมรรคมีองค์แปดซึ่งนับว่าเป็นเครื่องมือในการพัฒนาทั้ง
ด้านความประพฤติ  ด้านจิตใจและด้านปัญญา ในการป้องกัน และส่งเสริมให้มนุษย์สามารถดำเนิน
ชีวิตไปอย่างมีคุณภาพ เป็นขบวนการที่ช่วยบรรเทา ให้กิเกสของมนุษย์ ลดน้อยลงไปและทำให้ตน
และสังคมมีความสงบสุขที่ได้จากการนำเสนอหลักการตามธรรมชาติของกระบวนการเกิดและดับ
ทุกข์พร้อมทั้งนำเสนอถึงวิธีการปฎิบัติหรือวิธีการดำเนินชีวิตให้บรรลุถึงการดับทุกข์หรือปัญหาใน
จิตใจที่เกิดขึ้นให้หมดไป หรือเปลี่ยนแปลงในทางที่ดีขึ้น  ทำให้เราสามารถอาศัย อยู่บนโลก นี้ด้วย
ความสงบสุข  มีสุขภาพจิตและคุณภาพชีวิตที่ดีย่อมเป็นสิ่งที่ทุกคนต้องการเพราะเป็นความสุขที่
แท้จริงทั้งตามหลักธรรม และหลักการทางจิตวิทยาตะวันตก การฝึกอบรมพัฒนาภาวะผู้นำแบบองค์
รวม การลดภาระหนี ้ส ินครัวเรือนของนายทหารประทวนกองพลทหารราบที่3กระทำได้โดย
ปรับเปลี่ยนหรือไม่ก่อให้เกิดพฤติกรรม ที่ทำให้เกิดหนี้สิน การที่จะเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของคนได้
นั้น จะต้องทำให้เกิดการเรียนรู้ ถึงสาเหตุและแนวทางของ การแก้ไขปัญหาหนี้สิน เพราะการเรยีนรู้
จะทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางด้านความรู้ ความคิด ความเข้าใจ (cognitive domain) เช่น ความ
เชื่อ  เป็นต้น  ด้านอารมณ์หรือความรู้สึก  (affective domain) และการเปลี่ยนแปลงทางด้านการ
เคลื่อนไหวของร่างกาย เพื่อให้เกิดความชำนาญหรือทักษะ (psychomotor domain) (Bloom, 
1956: 7) และปัจจุบันแนวคิดพื้นฐานด้านความรู้มี 2 ลักษณะ คือ explicit knowledge  ซึ่งเป็น
ความรู้คิดที่สามารถแสดงออก และสื่อสารถ่ายทอดความรู้นั้นเป็นภาษาพูด ภาษาเขียน ส่วน tacit 
knowledge เป็นความรู้เฉพาะตัว ยากที่จะถ่ายทอดออกมาด้วยคำพูด ซึ่งกระบวนการสร้างความรู้
ทั้ง 2 อย่างระหว่างบุคคล 2 คน สามารถทำได้ด้วยการฝึกอบรม หรือสัมมนาเชิงปฏิบัติการซึ่งจะเป็น
ประโยชน์ในการตรึกตรองเชิงตรรกะและเชิงวิพากษ์ตั้งสมมติฐานถึงเหตุปัจจัยต่างๆ นั่นเอง  



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

38 

เอกสารอ้างอิง 
เกื ้อ วงศ์บุญสิน. (2547). ประชากรศาสตร์ทรัพยากรมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
กาญจนา ไชยพันธุ์ .  (2547). กระบวนการกลุ ่มทางการศึกษา . พ ิมพ ์คร ั ้ งท ี ่  2. ขอนแก่น:

มหาวิทยาลัยขอนแก่น คณะศึกษาศาสตร์. 
ปราณี รามสูตร และจำรัส ด้วงสุวรรณ. (2545). พฤติกรรมมนุษย์กับการพัฒนาตน. พิมพ์ครั้งที่ 3. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธนะการพิมพ์. 
สมิต อาชวนิจกุล. (2535). การพัฒนาตนเอง ภาค 2. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

ดอกหญ้า. 
ณรงค์ เพ็ชรประเสริฐ. (2546). รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์บทสังเคราะห์ภาพรวมการพัฒนาระบบ

สวัสดิการสำหรับคนจน และคนด้อยโอกาสในสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เอดิ
สันเพรสโปรดักส์. 

ประทีป จินงี่. (2540). การวิเคราะห์พฤติกรรมและการปรับพฤติกรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

สุชาติ ประสิทธิ์รัฐสินธุ์. (2540). การประเมินผลโครงการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 

Bandura, A. (1986). Social foundations of thought and action. Englewood 
Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 

Bloom, B. S.. (1956). Taxonomy of educational objectives. New York: Longman. 
Nowack, M. K..  (2001).  Executive coaching: How to successfully change behaviour. 

Retrieved July 28, 2004 from http://www.stressinventory.com/download/ 
coachingmanuscript2001.pdf 
 

http://www.stressinventory.com/download/%20coachingmanuscript2001.pdf
http://www.stressinventory.com/download/%20coachingmanuscript2001.pdf

