
การพัฒนาจิตเพื่อลดความยึดติดในมติิทางพระพุทธศาสนา 
Mental development to be mounted lower by Buddhism dimension 

 
พระสมุห์วัลลภ วลฺลโภ (เจสระ) 

Phrasamu Wallop wallapho (Jesara) 
นิสิตหลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต  สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา  

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doctor of Philosophy, Buddhist Psychology  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
Email: Wallop@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การพัฒนาจิตในความเข้าใจของคนส่วนใหญ่จะถือเป็นเรื ่องของปัจเจกบุคคลและ
เกี่ยวข้องโดยตรงกับศาสนา แต่ความเปลี่ยนแปลงของสังคมปัจจุบัน ทำให้ความต้องการพัฒนาจติมี
ความหลากหลายมากขึ้น โดยเฉพาะการพัฒนาจิตในรูปแบบที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตของสังคมเมือง 
ความต้องการคำอธิบายในเชิงเหตุผล เช่น สาเหตุของความไม่พอดี ความยึดติด ไม่ยอมปล่อย ไม่
ยอมวาง การแก่งแย่ง ทำให้คนพยายามหาวิธีในการพัฒนาจิตขึ้นมากมาย แต่ส่วนใหญ่ก็จะมีพ้ืนฐาน
มาจากพุทธศาสนาเป็นสำคัญ 

พระพุทธเจ้าได้แสดงธรรมะที่ใช้รักษาใจไว้สองอย่างคือ หนึ่ง ฝึกใจของเราให้สงบนิ่งด้วย
การทำสมาธิ และสอง ฝึกปัญญาของเราให้เกิดการรอบรู้ทุกสิ่งทุกอย่างที่เกิดขึ้นกับตัวเรา เวลามี
อะไรมากระทบ จะได้เกิดการปล่อยวาง เมื่อใช้ทั ้งสองอย่างมารวมกัน ก็เป็นการใช้ทั้งสมาธิและ
ปัญญาควบคุมใจให้หนักแน่น ตั้งมั่น ไม่หวั่นไหว 

การพัฒนาจิตและปัญญาเพื่อให้รู ้เท่าทันธรรมชาติและความจริงของชีวิต รู ้สิ ่งที่เป็น
ประโยชน์และไม่ใช่ประโยชน์ และเพื่อลดละความยึดติดจากสุขหรือทุกข์ จะทําให้ใจสงบและร่มเย็น 
สามารถช่วยป้องกันและลดความเครียดและความทุกข์ลงได้ ทําให้ใจและกายมีความปกติและ
แข็งแรง มีสุขภาวะทางกาย จิต สังคม และปัญญา มีพลังในการดําเนินชีวิตและการปฏิบัติหน้าที่การ
งานด้วยสติ   

 
คำสำคัญ: การพัฒนาจิต, ความยึดติด 
 
 
 
 
 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

16 

Abstracts 
Mental development in the understanding of most people is considered 

individual and directly related to religion. But the change of the current society making 
the need for mental development more diverse. Especially mental development in 
a format that is consistent with the way of life of urban society. The need for rational 
explanations, such as the cause of inadequacy, attachment, refusal to let go of the 
competition, makes people try to find ways to develop the mind. But most of them 
are based on Buddhism. 

The Lord Buddha has shown two dharma practices, The first, keeps our 
mind calm and meditation, and second, train our wisdom to know everything that 
happens to us what does it affect? Will be released when using both together. It is 
used both meditation and wisdom to control the mind to be firm and firm. 

Mental and intellectual development in order to know the nature and truth 
of life know what is useful and not useful. And to reduce adherence from happiness 
or suffering will make the mind calm and peaceful can help prevent and reduce stress 
and suffering Make the heart and body normal and strong having physical, mental, 
social and intellectual well-being, having the power to live life and performing duties 
with consciousness. 
 
Keyword: Mental development, Adherence 
 
บทนำ 

สังคมมนุษย์ เป็นสังคมที่ต้องการความเจริญก้าวหน้า ประสบความสำเร็จในหน้าที่  
การงาน ต้องการชื่อเสียง เกียรติยศ เงินทอง บริวาร การยอมรับจากสังคม และอ่ืนๆ แต่สุดท้ายแล้ว
ความต้องการของมนุษย์ (โดยส่วนมาก) มักรวมไปอยู่จุดเดียวก็คือ “ต้องการความสุข และไม่อยาก
ได้ทุกข์” ความสุขจากทรัพย์สินหรือความมั่นคงในชีวิต และการมีมิตรภาพที่ก็เป็นที่ยอมรับว่าเป็น
เป้าหมายที่มีคุณค่าสำหรับบุคคลทั่วไป ซึ่งไม่มีใครเลยจะสามารถปฏิเสธได้ การดำเนินชีวิตในแต่ละ
วันนั้น ต้องดิ้นรนขวนขวาย ไขว่คว้า หาสิ่งที่ตนพึงปรารถนาเพื่อให้ได้มาซึ่งความสุข แต่ความสุขที่
มนุษย์มีอยู่หรือเพียรแสวงหาอยู่นั้น มักเป็นความสุขท่ีไม่แน่นอน ไม่คงที่ เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ 

คติธรรมคำสอนของท่านพุทธทาสภิกขุเกี่ยวกับความสุขที่เป็นทุกข์นับได้ว่ามีค่าอย่างยิ่ง 
ท่านได้พุดว่า “การหลงใหลในความสุข นั่นแหละ คือ ตัวความทุกข์ สังเกตให้ดีได้ความสุขมาหลงใหล 
จิตมิได้รอดจากเงื้อมือของ โลภะ โทสะ โมหะ แต่ประการใด  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

17 

ความสุขทั้งหลายเหล่านั้นมักมีความทุกข์พ่วงตามมาด้วย สิ่งที่ทำให้มนุษย์ยังมีความทุกข์
อยู่โดยทั่วไป จะเห็นได้ชัดเจนก็คือ ความยึดติด ไม่ยอมปล่อย ไม่ยอมวาง คือสาเหตุหลักที่ทำให้
คนเรามีความทุกข์ใจ ยึดติดเรื ่องอะไรบ้าง ก็ยึดติดเรื ่องราวในอดีต เช่น ความสูญเสียในอดีต 
โดยเฉพาะสูญเสียของรัก สูญเสียคนรัก รวมไปถึงความเจ็บปวดรวดร้าวที่ถูกกระทำโดยใครบางคน  
ที่จริงมันผ่านไปนานแล้ว แต่พอยึดเอาไว้ที ่ใจ ไม่ยอมปล่อยวาง ก็เลยทุกข์ เจ็บปวด โกรธแค้น 
เสียดาย อาลัย ถ้าไม่ทุกข์เพราะยึดในอดีต ก็กังวลกับอนาคต เหตุร้ายยังไม่เกิดขึ้น แต่ ก็กังวลหรือตี
ตนไปก่อนไข้เสียแล้ว บางทีก็นึกถึงอุปสรรคที่รออยู่ข้างหน้า บางคนเจ็บป่วยเพียงเล็กน้อย แต่ก็นึก
ปรุงแต่งไปไกลว่าฉันจะตายแล้วหรือนี่ ความกังวลกับอนาคตก็เป็นความยึดติดอีกแบบที่ทำให้เรา
ทุกข์ เมื่อไหร่ก็ตามที่เราไม่นึกถึงอนาคต ความกังวลก็ไม่เกิด ความกลัวก็เช่นกัน ส่วนใหญ่เรากลัวสิ่ง
ที่ยังไม่เกิด ตอนนี้ยังสบายดีอยู่ แต่นึกถึงเหตุร้ายล่วงหน้า อันนี้เรียกว่าคิดข้ามช็อต ก็เลยทำให้เป็น
ทุกข์ ดังนั้น มนุษย์จึงต้องมีการพัฒนาตนเองเพื่อให้ได้มาซึ่งความสุข เพื่อให้ห่างไกลจากความทุกข์ 
เพื ่อให้มีช ีวิตมีความเป็นอยู่ที ่ด ีขึ ้น ปรับปรุงการดำเนินชีวิตให้สอดคล้องและรองรับกับการ
เปลี่ยนแปลงที่จะเกิดข้ึนในอนาคต  

ในมิติทางพระพุทธศาสนานั้น (พระพุทธทาสภิกขุ,2522) มองว่า “ความสุข” ย่อม
แตกต่างกันเป็นชั้นๆ เช่นเดียวกับคำว่า “อาหาร” อาหารของคนชั้นต่ำ-กลาง-สูง หรือคนต่างชาติ 
ต่างมุมโลก ย่อมแปลกกัน แต่ก็เรียกว่าอาหารด้วยกันนี้ฉันใด คำว่า “สุข” ก็ฉันนั้น; ย่อมแตกต่างกัน
ตามความเหลื่อมล้ำต่ำสูงของความรู้สึกภายในใจเป็นคนๆ หรือชั้นๆ ไปคือ 1. สุขของปุถุชน 2. สุข
ของกัลยาณปุถุชน และ 3. สุขของพระอริยเจ้า หรือของผู้ที่มีความรู้สึกสูงสุดด้วยปัญญา 

เมื่อถือตามหลักนี้ ถ้าเราก่อพระเจดีย์แห่งความสุข เราจะได้ความไม่เบียดเบียนกันและ
กันเป็นฐานรากพระเจดีย์, ความไม่กำหนัดหรือไม่เป็นทาส อยู่โดยน้ำใจ ในสิ่งอันยั่วยวน ซึ่งมีอยู่ใน
โลกตามธรรมดาโลกนี้ เป็นองค์เจดีย์, และได้ความไม่มีความสำคัญว่า เราเป็นตัวเป็นตนนี้เป็นยอด
พระเจดีย ์

ทำอย่างไรมนุษย์จึงจะสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตไปสู่ความความสุข ลดความยึดติด 
คำตอบที่ดีที่สุด คือ มนุษย์ต้องรู้จักพัฒนาตนเองเสียก่อน ฉะนั้นบทความนี้จึงขอนำเสนอองค์ความรู้
ในด้านการพัฒนาจิตและวิธีการพัฒนาจิต โดยเน้นที่ระดับปัจเจกบุคคลเป็นสำคัญ  

 

ความหมายของจิตและการพัฒนาคุณภาพจิต 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต),2553) ให้ความหมายของจิตไว้ว่า “ธรรมชาติที่รู้

อารมณ์สภาพที่นึกคิด ความคิด ใจ วิญญาณ” 
(สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน) ,2534) ให้ความหมายว่า 

“จิตเป็นธาตุรู้แต่ยังเป็นรู้หลง รู้ผิด เพราะยังมีอวิชชาความไม่รู้ในสัจจะเป็นเครื่องปิดบังจิตที่เป็นธาตุ
รู้… แต่ถ้าจิตนี้ได้รับการฝึกฝนอบรมและพัฒนาดีแล้ว ก็จะรู้ถูกมากขึ้น พฤติกรรมทางกายและวาจาก็
จะดีตามไปด้วย ดังที่พระพุทธองค์ตรัสว่า ‘จิตที่ฝึกดีแล้วนำสุขมาให้’” 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

18 

การพัฒนาจิตจึงเป็นการตามดูจิตให้รับรู้อยู่กับปัจจุบัน ในอิริยาบถทั้งหลายที่กายเป็นอยู่ 
หรือกระทำ วาจาที่พูด และสมองที่คิด ให้จิตนี้ประกบติดตลอด มีความมั่นคง เข้มแข็ง เกิดปัญญารู้
เห็นสรรพสิ่งตามความจริง ไม่ปล่อยจิตให้ตกไปสู่อารมณ์ท่ีไม่พึงประสงค์ ทั้งในอดีตและอนาคต 

ความหมายของความยึดติด 
ในทางพระพุทธศาสนามีคำๆ หนึ่งที่เรียกว่า “อุปาทาน (วิ.มหา (ไทย) 4/1/2) ความยึด

ติดถือมั่น การยึดถือค้างใจ การยึดถือเข้ากับตัว  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2555) ความ
ยึดติดถือมั่นในเวทนาที่ชอบหรือชัง รวบรั้งเอาสิ่งต่างๆ และภาวะชีวิตที่อำนวยเวทนานั้นเข้ามา
ผูกพันกับตัว ความยึดมั่นต่อสิ่งซึ่งทำให้เกิดเวทนาที่ชอบหรือไม่ชอบ จนเกิดท่าทีหรือตีราคาต่อสิ่ง
ต่างๆ ในแนวทางที่เสริมหรือสนองตัณหาของตน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) พอมี
อุปาทานหรือความยึดมั่นแล้ว ไม่ว่าเรื่องอะไรก็ตาม ก็จะมีกิเลสตามมา และถ้ากิเลสนั้นไม่สมหวัง ไม่
สมประสงค์ก็เกิดทุกข์ ถ้าไม่ระบายทุกข์ใส่คนอื่น ก็ระบายทุกข์ใส่ตัวเอง อันนี้รวมถึงความยึดมั่น
สำคัญหมายว่าฉันเป็นคนดีด้วย มีความยึดมั่นแบบนี้ก็ทำให้ทุกข์ได้ เช่น ทุกข์เพราะว่าคนไม่เห็น
ความดีของฉัน ทุกข์เพราะว่าฉันทำดีไม่ได้ดี ทุกข์เพราะเห็นคนอ่ืนดีกว่าตัว ทำความดีนั้นเป็นสิ่งดี แต่
พอยึดมั่นสำคัญว่าฉันเป็นคนดี ก็ทำให้อัตตาฟูฟ่อง พอเจอคนที่เขาดีกว่า ก็ไม่พอใจ เกิดความอิจฉา 
นี่ก็เป็นทุกข์ของคนดี หรือทุกข์ของคนที่ยึดมั่นสำคัญหมายว่าฉันเป็นคนดี นี่ก็เป็นทุกข์เพราะการเกิด
อีกแบบหนึ่ง คือเกิดตัวกูผู้เป็นคนดี เป็นการเกิดที่ปรุงขึ้นมาโดยมีรากเหง้ามาจากความยึดมั่นในตัวกู
ของกู 

เมื่อมีความยึดถือ มีท่าทีต่อสิ่งบุคคล หรือภาวะอันใดอันหนึ่งอย่างหนึ่งอย่างใด คนก็
สร้างภพหรือภาวะชีวิตของเขาขึ้นตามความยึดถือหรือท่าทีอย่างนั้น ทั้งในด้านกระบวนพฤติกรรม
ทั้งหมด (กรรมภพ) เริ่มแต่ระบบความคิดหรือนิสัยของความคิดออกมา และในด้านบุคลิกภาพทั้ง
รูปธรรมและนามธรรม ที่เป็นลักษณะหรือภาวะแห่งชีวิตของเขาในเวลานั้น (อุปปัตติภพ) เช่น 
กระบวนพฤติกรรมและบุคลิกภาพของคนอยากร่ำรวย คนชอบอำนาจ คนชอบเด่นดัง คนชอบ
สวยงาม คนชอบโก้เก๋ คนเกลียดสังคม เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) 

(พระไพศาล วิสาโล, 2559) ได้ให้ทัศนะไว้ว่าชีวิตมนุษย์ จะมีความสุขได้ ถ้าเราปล่อยวาง
ได้ แม้มีข้าวของไม่กี่ชิ้นก็มีความสุขล้นเหลือ ตรงข้ามกับคนที่ประสบความสำเร็จอย่างสูงในทางโลก 
ยิ่งมีมากแต่ความสุขกลับลดลง ในทัศนะของคนทั่วไป ความสุขของชีวิตอยู่ที่การมีหรือหามาได้มากๆ 
ไม่ว่าทรัพย์สินเงินทอง ชื่อเสียงเกียรติยศ อำนาจ ยิ่งมีมากเท่าไรก็ยิ่งเป็นสุขมากเท่านั้น ความสำเร็จ
หรือความเจริญก้าวหน้าก็เช่นกันวัดกันที่ตรงนั้น ถ้ามีเงินมากขึ้นมีรถยนต์เพิ่มขึ้น มีบ้านหลังใหญ่ขึ้น
หรือมีตำแหน่งที่สูงขึ้น ก็ถือว่ามีความสำเร็จและเจริญก้าวหน้ามากกว่าเดิม 

แต่ความสุขทางใจหรือความสุขทางธรรมนั้นสวนทางกับความสุขทางโลก คนเราจะพบ
กับความสุขทางใจได้ต่อเมื่อรู้จักลดละหรือสละออกไป เริ่มจากการสละหรือให้สิ่งของที่มีอยู่แก่ผู้อ่ืน  
เมื่อเราให้ทานหรือบริจาคข้าวของเงินทอง เราย่อมรู้สึกปีติยินดี โดยเฉพาะเมื่อเห็นผู้รับมีความสุข  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

19 

เราก็พลอยมีความสุขด้วย คนที่คิดแต่จะเอาเข้าตัวอย่างเดียวจะไม่มีวันรู้จักความสุขชนิดนี้ เพราะถูก
ความเห็นแก่ตัวครอบงำ 

 

ความยึดมั่น 4 อย่างในพุทธศาสนา 
ความยึดมั ่นนั ้น ก็เป็นสิ่งหนึ ่งที่ก่อให้เกิดมีความทุกข์ตามมามากมายไม่รู ้จักจบสิ้น  

ถ้าบุคคลนั้นไม่มีอุบาย ไม่พิจารณา ไม่ใส่ใจไว้โดยแยบคาย (มนสิการ) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.  
ปยุตฺโต), 2559) ในทางท่ีชอบ และแบ่งจัดเป็นประเภทต่างๆ ได้ดังนี้ 

1. กามุปาทาน ความยึดติดถือมั่นในกาม ยึดถือว่าเป็นของเรา หรือจะต้องเป็นของเรา  
จนเป็นเหตุให้เกิดริษยาหรือหวงแหนลุ่มหลง เข้าใจผิด ทำผิด ความยึดมั่นในกาม คือ รูป รส กลิ่น 
เสียง สัมผัสต่างๆ 

2. ทิฏฐุปาทาน ความยึดมั่นในทิฏฐิ ความยึดติดฝังใจในลัทธิ ทฤษฎี และหลักความเชื่อ
ต่างๆ 

3. สีลัพพตุปาทาน   ความยึดมั ่นศีลและวัตรด้วยอำนาจกิเลส ความถือมั ่นศีลพรต  
คือธรรมเนียมที่ปฏิบัติกันมาจนชินโดยเชื่อว่าขลังเป็นเหตุให้งมงาย 

4. อัตตวาทุปาทาน การยึดมั่นวาทะว่าตน คือความยึดถือสำคัญมั่นหมายว่านั่นนี่เป็น
ตัวตน เช่น มองเห็นเบญจขันธ์เป็นอัตตา อย่างหยาบขึ้นมา เช่น ยึดถือมั่นหมายว่า นี่เรา นั่นของเรา 
จนเป็นเหตุแบ่งแยกเป็นพวกเรา พวกเขา และเกิดความถือพวก 

ความอยาก หรือที่เรียกกันว่า ตัณหา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) เมื่อ
รุนแรงขึ้นกก็ลายเป็นยึด คือยึดมั่นถือมั่นติดสยบหมกมุ่นในสิ่งนั้น หรือเมื่อยังไม่ได้ ก็อยากด้วยตัณหา
เมื ่อได้หรือถึงแล้ว ก็ยึดฉวยไว้ด้วยอุปาทาน และเมื ่อยึดมั ่น ก็มิใช่ยึดแต่อารมณ์ที ่อยากได้  
(กามุปาทาน) เท่านั ้น แต่ยังพ่วงเอาความยึดมั ่นในความเห็น ทฤษฎี ทิฏฐิต่างๆ ที ่เกี่ ยวเนื ่อง  
(ทิฏฐุปาทาน) ความยึดมั่นในแบบแผนความประพฤติและข้อปฏิบัติที่จะให้ได้สิ่งที่ปรารถนา (สีลัพพตุ
ปาทาน) และความยึดมั่นถือมั่นในตัวตน (อัตตวาทุปาทาน) พัวพันเกี่ยวเนื่องกันไป ด้วยความยึดมั่น
ถือมั่นนี้ จึงก่อให้เกิดภพ เจตนา เจตจำนงที่จะกระทำการ เพ่ือให้ได้มาและให้เป็นไปตามความยึดมั่น
ถือมั่นนั้น และนำให้เกิดกระบวนพฤติกรรม (กรรมภพ) ทั้งหมดขึ้นอีก เป็นกรรมดี กรรมชั่ว หรือ
อาเนญชา สอดคล้องกับตัณหาอุปาทานนั้นๆ เช่น อยากไปสวรรค์ และมีความเชื่อที่ยึดไว้ว่าจะไป
สวรรค์ได้ด้วยการกระทำเช่นนี้ ก็กระทำกรรมอย่างนั้นๆ ตามที่ต้องการพร้อมกับการกระทำนั้น 
ก็เป็นการเตรียมภาวะแห่งชีวิต คือ ขันธ์ 5 ที่จะปรากฏในภพที่สมควรกับกรรมนั้นไว้พร้อมด้วย  
(อุปปัตติภพ) เมื่อกระบวนการก่อกรรมดำเนินไปเช่นนี้แล้ว ครั้นชีวิตช่วงหนึ่งสิ้นสุดลง พลังแห่งกรรม
ที่สร้างสมไว้ (กรรมภพ) ก็ผลักดันให้เกิดการสืบต่อขั้นตอนต่อไปในวงจรอีก คือชาติ เริ่มแต่ปฏิสนธิ
วิญญาณท่ีมีคุณสมบัติสอดคล้องกับพลังแห่งกรรมนั้น ปฏิสนธิขึ้นในภพที่สมควรกับกรรม บังเกิดขันธ์ 
5 ขึ้นพร้อม เริ่มกระบวนการแห่งชีวิตให้ดำเนินต่อไป คือ เกิด นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ และเวทนา 
ขึ้นหมุนเวียนวงจรอีก และเมื่อการเกิดมีขึ้นแล้ว ย่อมเป็นการแน่นอนที่จะต้องมีชรามรณะ ความ



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

20 

เสื่อมโทรม และแตกดับแห่งกระบวนการของชีวิตนั้น สำหรับปุถุชน ชรามรณะนี้ ย่อมคุกคามบีบคั้น 
ทั้งโดยชัดแจ้งและแฝงซ่อน (อยู่ในจิตส่วนลึก) ตลอดเวลา ดังนั้น ในวงจรชีวิตของปุถุชน ชรามรณะ
จึงพ่วงมาพร้อมด้วยโสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ซึ่งเรียกรวมว่าความทุกข์นั่นเอง 

 

ความยึดติดภายนอก 
วัตถุกาม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) หมายถึงพัสดุอันน่าใคร่ ได้แก่ 

กามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ อันน่าใคร่ น่าปรารถนา น่าชอบใจ  บุคคล สิ่งของ 
ช่องทางที่ติดต่ออยู่กับภายนอก ซึ่งในตัวของคนเรานี้มีช่องทางติดต่อกับภายนอกอยู่ 6 ทาง คือ ตา 
หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 

ร่างกายก็เหมือนบ้านที่มีประตูหน้าต่างอยู่ 6 ช่องทาง สิ่งต่างๆ ภายนอกที่เราจะรับรู้ 
รับทราบก็มาจาก 6 ทางนี้ จะเป็นสิ่งที่ดีทำให้ใจของเราสงบผ่องใสก็มาจาก 6 ทางนี้ จะเป็นสิ่งที่ทำ
ให้ใจของเราฟุ้งซ่าน ขุ่นมัว ก็มาจาก 6 ทางนี้เหมือนกัน ช่องทางทั้ง 6 นี้ นับว่ามีความสำคัญมาก เรา
จึงควรมารู้จักถึงธรรมชาติของช่องทางทั้ง 6 นี้ พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรัสช่องทางทั้ง  
6 เปรียบเทียบกับสัตว์ 6 ชนิดไว้ ดังนี้ (สํ.สฬา. (ไทย) 28/348/498) 

1. ตาคนเรานี้เหมือนงู คือชอบที่ลับๆ อะไรที่เขาปกปิดเอาไว้ ชอบดู ยิ่งปกปิดยิ่งอยากดู 
แต่อะไรที่เปิดเผยออกแล้วไม่ลับแล้ว ความอยากดูกลับลดลง ตาคนเราถ้าเห็นบางสิ่งบางแล้วอย่าง
เกิดความยินดีชอบใจ ก็จะหลงใหลเพลิดเพลินยึดติดในสิ่งที่เห็นนั้น ถ้าเห็นบางสิ่งบางแล้วอย่างเกิด
ความยินร้าย ก็จะเกิดความไม่พอใจ ไม่ชอบใจ เกลียดชังในสิ่งที่เห็นนั้น เป็นต้น  

2. หูคนเรานี้เหมือนจระเข้ คือชอบที่เย็นๆ อยากฟังคำพูดเย็นๆ ที่เขาชมตัว หรือคำพูด
เพราะๆ ที่เขาพูดกับเรา ถ้าได้ยินในสิ่งที่สบายหู เช่น คำสรรเสริญ ยกย่อง ก็เกิดความยินดีชอบใจ  
ถ้าได้ยินเรื่องที่ไม่สบายหู เช่น เรื่องท่ีเขาเอามาเล่าให้ฟังเป็นเรื่องที่ผู้อ่ืนนินทาตนเอง หรือนินทาญาติ
ของตน ก็จะเกิดความยินร้าย เกิดความไม่พอใจ ไม่ชอบใจ เลยพาลเกลียดชังคนที่พูดนั้นไปด้ว ย  
เป็นต้น  

3. จมูกคนเรานี้เหมือนนกในกรง คือชอบดิ้นรน พอได้กลิ่นอะไรหน่อย ก็ตามดมทีเดียว 
ว่ามาจากไหน ถ้าคนเราชอบในเรื่องกลิ่น ก็จะเกิดความยึดติดมากมาย เช่น ออกจากบ้านจะต้องใส่
น้ำอบ น้ำหอม ไม่ใส่ไม่ได้ กลัวคนอ่ืนเขาจะรังเกียจ กลัวเขาจะไม่รัก บางคนยึดติดแม้ขนาดภายในที่
อยู่อาศัย เช่น บ้าน ที่พัก จะต้องมีกลิ่นหอม หรือในรถจะต้องมีน้ำยาดับกลิ่น ถ้าไม่มีน้ำหอม หรือไม่
มีน้ำยาดับกลิ่น ก็ไม่เป็นที่ถูกใจ ก็จะเกิดความหงุดหงิดไม่พอใจ เป็นต้น 

4. ลิ้นคนเรานี้เหมือนสุนัขบ้าน จะไปอยู่นอกบ้านก็ไม่สบาย ไม่เหมือนอยู่ในบ้านคือชอบ
ความอบอุ่นภายในบ้านจะมีความสบาย แม้ลิ้นก็ฉันนั้นเหมือนกัน มีรสอันอาศัยอาโปธาตุเป็นอารมณ์ 
แม้การกินอาหารก็ต้องเลือกอาหารที่มีรสชาตามที่ตนชอบ มีรสอร่อย ถ้าได้อาหารรสไม่อร่อย ไม่เป็น
ที่ถูกใจ ก็จะเกิดความหงุดหงิด ไม่พอใจ เป็นต้น บางคนยึดติดถึงขนาดว่า ร้านอาหารไหนที่อร่อย  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

21 

ที่ตนเองชอบแม้จะอยู่ไกลแค่ไหนก็จะเดินทางไปกินจนได้ หรืออาหารชนิดนี้ต้องเป็นคนนี้ปรุงทำให้
กิน ถ้าคนอื่นปรุงทำให้ตนก็จะไม่กิน เป็นต้น 

5. กายคนเรานี้เหมือนสุนัขจิ้งจอก คือชอบที่อุ่นๆ ที่นุ่มๆ ชอบซุก เดี๋ยวจะไปซุกตักคน
โน้น เดี๋ยวจะไปซุกตักคนนี้ ชอบอิงคนโน้น ชอบจับคนนี้ ชอบความสบาย ชอบสัมผัสที่อบอุ่นสบายๆ 
ถ้าอยู่ผิดที่ก็ทำให้รู้สึกอึดอัด คับแคบ เป็นต้น 

6. ใจคนเรานี้เหมือนลิง คือชอบซุกซน ไม่อยู่นิ่ง ชอบกระโดดโลดเต้น ใจของคนเราก็ฉัน
นั้น ชอบคิดโน่น คิดนี่ ประเดี๋ยวก็ฟุ้งซ่านคิดถึงเรื่องในอดีต ประเดี๋ ยวก็สร้างวิมานในอากาศคิดถึง
เรื่องในอนาคต คิดดีก็ได้ คิดชั่วก็ได้ ไม่ยอมอยู่นิ่ง ไม่มีความสงบ ไม่สามารถอยู่เฉยได ้

ถ้าสำรวมระวัง (อินทรีย์สังวร) ช่องทางทั้ง 6 (สํ.ม. (ไทย) 19/187/121) โดยใช้สติเข้า
ช่วยกำกับ อะไรที่ไม่ควรดูก็อย่าไปดู อะไรที่ไม่ควรฟังก็อย่าไปฟัง อะไรที่ไม่ควรดมก็อย่าไปดม อะไร
ที่ไม่ควรลิ้มชิมรสก็อย่าไปชิม อะไรที่ไม่ควรสัมผัสก็อย่าไปสัมผัส อะไรที่ไม่ควรคิดก็อย่าไปคิด ต้อง
คอยสำรวจตนเองอยู่เสมอ มีสติไม่ปล่อยเผลอ ระวังไม่ให้เกิดความยินดี และยินร้าย ที่จรเข้ามาตาม
ช่องทางทั้ง 6 

อนึ่งอินทรีย์สังวรนี้เป็นเรื่องสำคัญมาก เราสู้กับกิเลสชนะหรือแพ้ก็อยู่ตรงนี้ ถ้าเรามี
อินทรีย์สังวรดีแล้ว โอกาสที่กิเลสจะรุกรานเราก็ยาก คุณธรรมต่างๆ ที่เราตั้งใจรักษาไว้ก็จะสามารถ
ทำได้ อย่างที่ตั้งใจ เหมือนบ้าน ถ้าเราใส่กุญแจ ดูแลประตูหน้าต่างอย่างดีแล้ว ถึงแม้ตามลิ้นชักตามตู้
จะไม่ได้ใส่กุญแจก็ย่อมปลอดภัย โจรมาเอาไปไม่ได้ หรือขโมยได้ยากขึ้น แต่ถ้าเราขาดการสำรวม
อินทรีย์ ไปดูในสิ่งที่ไม่ควรดู จับต้องสัมผัสในสิ่งที่ไม่ควรสัมผัส คิดในสิ่งที่ไม่ควรคิด ฯลฯ แม้เราจะมี
ความตั้งใจรักษาคุณธรรมต่างๆ ดีเพียงไร ก็มีโอกาสพลาดได้มาก เหมือนบ้านที่ ไม่ได้ปิดประตู
หน้าต่าง แม้จะใส่กุญแจตู้ลิ้นชักดีเพียงไร ก็ย่อมไม่ปลอดภัย โจรสามารถมาลักขโมยไปได้ง่าย 
 

ความยึดติดภายใน 
ความยึดติดภายในนี้หมายถึง กิเลสกาม คือ กิเลสเป็นเหตุใคร่ กิเลสที่ทำให้อยาก เจตสิก

อันเศร้าหมอง ชักให้ใคร่ ให้รัก ให้อยากได้ ได้แก่ราคะ โลภะ อิจฉา (อยากได้) เป็นต้น อยากอารมณ์
ที่ในโลกมนุษย์ใบนี้ ได้รับการขนานนามว่า กามภพ หรือกามโลก เพราะเป็นภพที่สัตว์โลกยังข้อง  
ยังเอร็ดอร่อยอยู่กับการบริโภคกาม กามเป็นสิ่งสวยหรูที่มนุษย์ทั้งหลายเฝ้าคอยแสวงหา เพราะเห็น
ว่าเป็นทางมาแห่งความสุข มนุษย์มีกิเลสกามนอนเนื่องอยู่ภายในจิตใจ ต่อเมื่อได้พบกับวัตถุกามอัน
เป็นที่พึงใจ กามฉันทะจึงปรากฏเกิดข้ึน และแสดงตัวออกมาทางพฤติกรรม พฤติกรรมที่แสดงออกมา
นี้ รวมตั้งแต่ความใคร่ ความกำหนัดในทางเพศ ไปจนถึงความใคร่ ความปรารถนาอยากได้ ในเรื่อง
อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม ของเล่น ชื่อเสียง เป็นกามฉันทะนี้ สำหรับนักปฏิบัติธรรมถือว่าเป็น
สิ่งที่ทำให้การปฏิบัติไม่ได้ผล ในข้อนี้มีเหตุการณ์ที่พระพุทธองค์ได้ทรงยกตัวอย่าง ที่พระองค์ทรง
พิจารณาในขณะที่บำเพ็ญเพียรจะก่อนตรัสรู้และชี้ให้เห็นไว้ใน มหาสัจจกสูตร มัชฌิมนิกาย มูล
ปัณณาสก์ (ที.ปา. (ไทย) 11/315/302) ว่า 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

22 

 “สมณพราหมณ์เหล่าใดเหล่าหนึ่ง ซึ่งมีกายยังไม่ได้หลีกออกจากกาม และมีความข้อง
อยู่ในกาม ยังไม่ละให้สงบได้ด้วยดี สมณพราหมณ์เหล่านั้น แม้ได้เสวยทุกขเวทนาอันเผ็ดร้อน อันเกิด
จากความเพียรก็ดี ไม่ได้เสวยก็ดี ก็ไม่อาจจะตรัสรู้ได้ เหมือนไม้สดที่ ชุ่มด้วยยาง บุคคลแช่ไว้ในน้ำ 
บุรุษต้องการด้วยไฟ มาถือเอาไม้นั้นมาสีกันเข้า ด้วยหวังว่าจะให้ไฟเกิดขึ้น บุรุษนั้นก็ไม่อาจทำให้ไฟ
เกิดข้ึนได้ ต้องเหนื่อยยากลำบากเปล่า เพราะไม้นั้นยังชุ่มด้วยยาง ยังแช่อยู่ในน้ำ” 

อุปมาข้อนี้ หมายความว่า ใครก็ตามที่กายยังไม่ได้หลีกออกจากกาม ใจก็ยังข้องและใคร่
อยู่ในกาม บุคคลนั้นจะทำความเพียรหนักสักเพียงไร หรือไม่ได้ทำความเพียรเลย บุคคลนั้นก็ไม่
อาจจะตรัสรู้ธรรมได้ เปรียบเหมือนไม้สดซึ่งชุ่มด้วยยาง และแช่ไว้ในน้ำด้วย ใครก็ตามต้องการจะได้
ไฟ เอาไม้นั้นมาสีกันเขา้ สีเท่าไรก็ไม่อาจจะเกิดไฟขึ้นได้ เพราะไม้นั้นชุ่มด้วยยางและยังแช่อยู่ในน้ำ 

 “สมณพราหมณ์เหล่าใดเหล่าหนึ่ง กายหลีกออกจากกามแล้ว แต่ใจยังรักใคร่อยู่ในกาม 
ชอบใจอยู่ในกาม สมณพราหมณ์เหล่านั้นจะทำความเพียรให้เผ็ดร้อนขนาดไหนก็ตาม หรือไม่ได้ทำก็
ตาม ก็ไม่อาจจะตรัสรู้ธรรมได้ เปรียบเหมือนไม้ที่ชุ่มด้วยยาง ที่บุคคลวางไว้บนบก แม้ใครจะเอาไปสี
กันเพ่ือให้เกิดไฟ ก็ไม่อาจจะเกิดขึ้นได้ เพราะไม้นั้นยังสดและชุ่มด้วยยาง แม้จะอยู่ห่างน้ำแล้วก็ตาม” 

อุปมาข้อนี้ หมายความว่า บางคนแม้ออกบวชแล้ว กายหลีกออกจากกามแล้ว แต่ใจยัง
คิดถึงในเรื่องกามอยู่ ยังติดอยู่ในกามคุณทั้ง 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส แม้จะทำความเพียร
หรือไม่ทำความเพียร บุคคลนั้นก็ไม่อาจตรัสรู้ได้ เพราะใจยังชุ่มด้วยยางคือกิเลส เหมือนกับไม้ที่ชุ่ม
ด้วยยาง แม้จะวางไว้บนบกแล้วก็จริง แต่มันยังสด ยังชุ่มไปด้วยยาง ก็ไม่อาจจะสีให้เกิดไฟขึ้นได้ 

 “สมณพราหมณ์เหล่าใดที่กายหลีกออกจากกามแล้ว ใจก็สละกามได้ สงบระงับดีแล้ว 
สมณพราหมณ์ เหล่านั้นจะทำความเพียรอันเผ็ดร้อน หรือไม่ทำความเพียรก็ตาม เขาสามารถจะตรัส
รู้ธรรมได้ เปรียบเหมือนไม้แห้งที่วางไว้บนบก บุรุษต้องการไฟ เอาไม้นั้นมาสีกันเข้า ไฟย่อมเกิดขึ้นได้ 
เพราะไม้นั้นเป็นไม้แห้ง และวางไว้บนบก” 

จะเห็นได้ว่า การที่จะให้ปฏิบัติสมาธิได้ดี เบื้องต้นต้องมีใจพ้นจากกาม แม้ว่าจะมีกาย
ออกจากกามเป็นนักบวช หรือไม่ก็ตาม หากมีใจพ้นจากกาม ก็จะปฏิบัติธรรมได้ดี และเมื่อพิจารณา
ให้ดีก็จะพบว่า กามฉันทะนี้เป็นต้นเหตุสำคัญที่ก่อให้เกิดความกระหายและอยากอยู่ในใจ ความ
อยากได้คอยครอบงำและบงการชีวิตของเรา เราไม่มีความพอใจก็เพราะว่าสิ่งที่เรามีอยู่แล้วยังไม่ดีพอ 
เรามักแสวงหาที่จะเห็นรูปที่สวยกว่าเดิม ได้ยินเสียงที่ไพเราะ กินอาหารที่อร่อยกว่าเดิม มีคู่ครองที่ดี  
เราอยากให้ผู้อื ่นชม ให้ผู้อื่นรัก เราจึงพยายามแสวงหาประสบการณ์ที่น่าพึงพอใจอยู่ตลอดเวลา 
ความคิดเหล่านี้ได้วนเวียนอยู่ในใจของเรา แต่สิ ่งที่สนองความอยากไม่ใช่ปัญหา แต่ปัญหาอยู่ที่
ความรู้สึกยังไม่พอ ซึ่งก็เกิดจากความเชื่อว่า ถ้าเราได้ทุกสิ่งทุกอย่างแล้วเราจะมีความสุข 

ปัญหาของการแสวงหาความสุข และความสงบอย่างถาวรจากกามฉันทะ ซึ่งมันไม่เที่ยง
และขึ้นอยู่กับสิ่งแวดล้อมภายนอก มันอาจจะทำให้เราพอใจชั่วครู่แล้วจากนั้นเราก็จะเบื่อ ไม่พอใจ 
หงุดหงิด แล้วก็แสวงหาประสบการณ์ใหม่ต่อไป 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

23 

กามฉันทะ ฝึกจิตให้แสวงหาความสุขซึ่งอยู่ในอนาคต จนทำให้เราไม่รับรู้อยู่กับปัจจุบัน 
เรามักจะหลงอยู่กับความคิดที่ว่า “ถ้าได้อย่างนั้น อย่างนี้” เช่น 

 “ถ้าเรามีเงินพอที่จะเดินทางไปเรื่อยๆ และไม่ต้องกลับบ้าน เราก็จะมีความสุขกับการใช้
เงินทอง หรือใช้จ่ายตามท่ีตนต้องการ ฯลฯ” 

 “ถ้าเรามีรถสักคัน มีที่ดินงามๆ สักผืน เราจะมีความสุข ฯลฯ” 
เรามักจะผัดผ่อนเวลาของความสุขไปเรื่อยๆ โดยที่ไม่ได้พิจารณาให้เห็นถึงโทษ และ

ความทุกข์ เนื่องจากความอยากและการใช้ชีวิตแบบนี้ และทำให้ความสงบสุขของเราขึ้นอยู่กับสิ่ง
ภายนอก ฝากความสุขไว้กับสิ่งภายนอก โดยลืมสร้างความสุขภายในให้เกิดขึ้น ทำให้เราต้องแสวงหา 
ต้องการได้บุคคล สัตว์ สิ่งของ เป็นความรู้สึกว่ายังขาดเหลือ ยังไม่พอกับความต้องการของตน 
 

ความยึดติดทำให้เกิดทุกข์ 
เวลาที่เรายึดติดอยู่กับสิ่งต่างๆ ใจจะมีความเป็นห่วง มีความกังวลคอยคิดอยู่เรื ่อยว่า  

สิ่งต่างๆ ที่เรารัก ที่เราชอบ ยังอยู่กับเราหรือเปล่า แล้วจะอยู่กับเราไปได้นานสักแค่ไหน เรื่องเหล่านี้
นั้นล้วนเป็นการสร้างความเครียดให้กับใจ สร้างความวิตก สร้างความกังวล ทำให้ใจไม่สงบ ไม่นิ่ง 
เพราะความหลงนั่นเอง แต่ถ้าได้ลองมาปฏิบัติธรรมแล้ว ใจจะเริ่มก้าวเข้าสู่ความสงบ จะเริ่มเห็น
ความสุขที่เกิดจากความสงบของใจแล้วจะเข้าใจ เห็นโทษของการไปหลง ไปยึด ไปติดกับสิ่งต่างๆ 
ภายนอกเพราะล้วนเป็นโทษทั้งสิ้น ล้วนเป็นทุกข์ทั้งสิ้น ไม่มีอะไรที่เป็นความสุขที่แท้จริง เราอาจจะมี
ความสุขในขณะที่ได้สัมผัส ได้อยู่ได้ใกล้ชิดสิ่งเหล่านั้น แต่เราหารู้ไม่ว่าสิ่งเหล่านั้น ไม่สามารถที่จะอยู่
ใกล้ชิดกับเราไปได้ตลอด เพราะโดยธรรมชาติของตัวเราเองก็ดี หรือของสิ่งต่างๆ ก็ดี ล้วนเป็นของไม่
เที่ยง คือมีอายุขัย ไม่อยู่ไปตลอด ชีวิตเราอยู่ไปได้ไม่กี่ปีก็ต้องจากทุกสิ่งทุกอย่างไป ถ้าเขาไม่จากเรา
ไปก่อน เราก็จากเขาไปก่อน นี่เป็นสัจธรรมความจริง (พระจุลนายก, มปพ) แต่ถ้าเราไม่เข้าใจกฎ
ธรรมชาติตามความเป็นจริง เราก็จะตกอยู่ในวังวนของความทุกข์อยู่เรื่อยไปไม่รู้จักจบจักสิ้น 

 

ทุกข์ในมิติทางพระพุทธศาสนา 
ทุกข์ประการที่หนึ่ง เป็นสภาวธรรมปรากฏได้ที่สังขารทั้งที่มีใจครองและไม่มีใจครองและ

ทุกข์เป็นนามธรรมที่ใครๆ ไม่สามารถมองเห็นรูปร่างตัวตน แต่บุคคลก็สามารถสัมผัสกับทุกข์ได้ดว้ย
อาการรับรู้ที่เรียกว่า “เวทนา” ทุกข์ที่ปรากฏแก่มนุษย์บางอย่างสามารถกำหนดรู้ได้ด้วยปัญญา
ระดับธรรมดา หรือมีอาการปรากฏที่คนสามัญรู้ได้เข้าได้ ผู้ประสบทุกข์ในลักษณะนี้จะรู้สึกเจ็บปวด
กระวนกระวายทรมาน แต่ทุกข์ในลักษณะนี้ไม่เกิดหรือไม่ปรากฏกับมนุษย์บุคคลเสมอไป มักเกิดๆ 
ดับๆ บุคคลทั่วไปจึงรู้สึกว่าการดำรงชีวิตอยู่ในโลกนี้มีความสุขมากกว่าความทุกข์ แล้วเขาเหล่านั้นก็
ยินดีในความสุข ติดใจในความสุข เสียใจกระวนกระวายทรมานเมื่อทุกข์ปรากฏแก่เขา อย่างไรก็ตาม
สภาวะแห่งทุกข์ในลักษณะนี้มนุษย์ทุกคนจะต้องประสบอย่างไม่อาจหลีกหนีได้ หากจะมีข้อแตกต่าง



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

24 

กันอยู ่บ้างก็เพียงแต่ว่าใครประสบทุกข์มากใครประสบทุกข์น้อยเท่านั ้น เพราะมนุษย์ทุกคนมี
ความรู้สึกเป็นของตนเอง  

ทุกข์ประการที่สองเป็นทุกข์ที่ท่านแสดงไว้ในอริยสัจ 4 ได้แก่ ทุกข์เพราะความเกิด แก่ 
เจ็บ ตาย เป็นต้น ความเกิด แก่ เจ็บ ตาย มีสาเหตุมาจากตัณหา คือความอยากอันเป็นตัวก่อภพก่อ
ชาติ (ความเกิด) พุทธศาสนาถือว่าเป็นความทุกข์ชนิดที่ยืนยาวเพราะความเกิดนี้มีได้หลายครั้ง  
ตราบใดที่ยังมีตัณหาความเกิดก็ยังมีอยู่ต่อไป เมื่อความเกิดมีความเจ็บความตายก็ยังมีอยู่เช่นเดียวกัน 
คนแต่ละคนจึงเกิดตายอยู่ในสังสารวัฏนี้นับครั้งไม่ถ้วน และนั่นคือความทุกข์ท่ีเกิดแล้วเกิดอีกนับครั้ง
ไม่ถ้วนเช่นเดียวกัน  

ทุกข์ประการที่สามเท่าที่กำหนดได้คือความทุกข์เพราะความเปลี่ยนแปลง หรือทุกข์
เพราะคงทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ จำต้องเปลี่ยนแปลงไปตามกาลตามวัย ทุกข์แบบนี้ปรากฏได้กับทุก
สิ่งทุกอย่าง และปรากฏทุกขณะ ทุกกาลสมัย นอกจากภาวะคือนิพพานแล้วไม่มีสิ่งใดหลีกพ้นจาก
ความทุกข์ชนิดนี ้ไปได้เลย ถึงแม้ว่ามันจะเป็นทุกข์แต่คนส่วนมากก็ไม่อาจรู ้ได้ว่ามันเป็นทุกข์ 
เพราะว่าความเปลี่ยนแปลงไม่ให้ผลในลักษณะเจ็บปวดชัดแจ้ง ไม่ให้ผลที่สร้างความทรมานและมัน
เกิดข้ึนเสมอต้นเสมอปลาย ไม่ข้ึนอยู่กับการรู้เห็นหรือความรู้สึกของใคร ไม่ข้ึนอยู่กับการบังคับบัญชา
ของใคร สัตว์ทุกจำพวกยกเว้นมนุษย์ไม่สามารถกำหนดรู้สภาพแห่งทุกข์ชนิดนี้ได้ ทั้งๆ ที่กำลังถูก
ความทุกข์นี้ครอบงำอยู่ แต่มนุษย์ที่สามารถกำหนดรู้สภาพแห่งทุกชนิดนี้ได้ก็เฉพาะแต่ผู้ที่ได้ฝึกจิต
อบรมปัญญาดีแล้วเท่านั้น พระพุทธเจ้าและพระอรหันตสาวกทั้งหลาย นับว่าท่านเป็นผู้ฝึกจิตอบรม
ปัญญาดีแล้ว ฉะนั้นพระพุทธเจ้าจึงเป็นผู้กำหนดรู้และเปิดเผยความจริงข้อนี้เป็นคนแรกในโลก  
พระอรหันตสาวกท้ังหลายจึงเป็นผู้รู้ตาม (ธีรวัส บำเพ็ญบุญบารมี, 2550) 

 

การพัฒนาจิต 
การพัฒนาจิตซึ่งมีรากฐานมาจากพุทธธรรมนั้น ให้ความสำคัญกับเรื่องสติ ในฐานะที่เป็น

สภาวจิตที่มีคุณภาพในการทำงานไปสู่ปัญญาภายในและคุณภาพจิตที่มีคุณค่าทั้งหลาย เช่น ความรัก
ความเมตตา ความเสียสละ ความอดทน การให้อภัย ฯลฯ โดยนำสติมาใช้เป็นวิถึในการดำเนินชีวิต  
ในการทำงาน  

การพัฒนาจิตใจ เพื่อกำจัดสิ่งรังควาน หรือทำลายจิตใจและอารมณ์ ให้จิตใจได้รับความ
สงบเยือกเย็น และสิ่งที่จะนำมาแก้ไข หรือซักฟอกได้นอกจากธรรมแล้วไม่มี  บางทีได้ยินจากครู
อาจารย์แล้ว ส่วนมากก็จะไม่เข้าถึงจิตใจ หรือเข้าถึงได้ไม่พอที่จะให้เกิดประโยชน์ คือ  ฟังแล้วมัน
หลุดมันตกไปเรื่อย เพราะความไม่ค่อยสนใจ เพราะฉะนั้นเราควรพยายามเก็บเข้ามาอยู่ในจิตใจ แล้ว
เมื่อได้ยินได้ฟังจากอาจารย์ หรืออ่านตามหนังสือธรรมะ ก็ให้นำไปพินิจพิจารณาดัดแปลงแก้ไขจิตใจ
ของตนให้คิดไปในทางท่ีไม่เป็นข้าศึกต่อตน 

การแสดงออกแต่ละอย่างล้วนออกไปจากใจ ถ้าใจไม่ได้รับการอบรมแล้ว  การแสดงออก
ทางด้านการประพฤติจะไม่น่าดูเลย ซึ่งจะกระทบกระเทือนกับทั้งตนเองและผู้อื่น การแสดงออกไป



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

25 

เพ่ือตนเองในทางผิดธรรม ย่อมทำความชั่วเพ่ือเข้าตัวเอง มันมาทำลายตนเองเข้าไปอีก โลกกับธรรม 
เรากับธรรม จึงขัดแย้งกัน 

ความเห็นแก่ธรรมคือความถูกต้องดีงามจะเข้าแทนที่อะไร สมควรหรือไม่ จิตจะคิดอ่าน
ไตร่ตรอง และพิจารณาดูว่า เมื่อเห็นไม่สมควรแล้ว แม้อยากคิด  อยากพูด อยากทำ ก็ระงับได้ ไม่
เหนือสติธรรม ปัญญาธรรมไปได้ เพราะจิตเป็นผู้บงการที่มีธรรมประจำตัว ทุกสิ่งทุกอย่างจะเป็นไป
ด้วยความเรียบร้อย เพราะแสดงออกไป ตั้งแต่สิ ่งที่ถูกต้องดีงาม จากจิตใจที่บงการด้วยธรรม ที่
เรียกว่า การพัฒนาจิตใจ (โลกทิพย์, 2532) 

เรื่องความสุขของบุคคลจากการพัฒนาจิตจนเกิดจิตตปัญญานั้น ได้มีการศึกษาวิจัยอย่าง
มากในปัจจุบัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับสมอง โดยส่วนใหญ่ของวิธีการพัฒนา
จิตก็ดัดแปลงมาจากศาสตร์ทางตะวันออก โดยเฉพาะอย่างยิ่งการฝึกสมาธิและการฝึกสติในพุทธ
ธรรม ทั้งนี้นอกเหนือจากการเข้าฝึกอบรมแล้วยังต้องอาศัยการปฏิบัติอย่างสมํ่าเสมอในชีวิตปกติซึ่ง
เป็นเรื่องยาก เช่นเดียวกับปัญหาการฝึกกาย (ออกกำลัง) อย่างสมํ่าเสมอ สาเหตุสำคัญคือ วิถีชีวิต
ทางวัตถุ สิ่งกระตุ้นทางวัตถุตลอดจนภาระและความกดดันต่างๆ ทำให้ไม่สามารถพัฒนาจิตอย่าง
ยั่งยืนได ้

 

การพัฒนาจิตเพื่อคลายความยึดติด 
การเตรียมความพร้อมในการพัฒนาจิตถือว่าเป็นเรื่องสำคัญ ถ้าเราไม่มีการเตรียมความ

พร้อมทางด้านจิตใจแล้ว การดำเนินชีวิตนี้ก็ไร้จุดหมาย ไม่สามารถบังคับทิศทางชีวิตของตนให้ตรง
ทางตรงเป้าหมายได้ เหมือนกับเรือเดินทะเลที่ไม่มีหางเสือ หรือเข็มทิศ โอกาสที่จะเข้าถึงฝั่งก็เป็นไป
ได้ยาก ดังนั้นการเตรียมพร้อมจึงควรเตรียมเสียแต่ที่ยังมีชีวิตอยู่ มีร่างกายที่ยังแข็งแรงอยู่ และการ
เตรียมความพร้อมนั้นจะทำให้เราเข้าใจความจริงมากยิ่งขึ้น และไม่หลงยึดติดกับสิ่งต่างๆ ที่เรา
เป็นอยู่ หรือสิ่งต่างๆ ที่อยู่รอบๆ ตัวเรา วิธีการเตรียมความพร้อมเพ่ือให้คลายความยึดติดนั้นมีหลักที่
ควรปฏิบัติได้ ดังนี้ 

1. บำเพ็ญกุศลเป็นนิจ 
การบำเพ็ญกุศล เรียกง่ายๆ ว่าการทำบุญนั้น เป็นวิธีหนึ่งที่จะทำให้เราคลายความยึดติด

ในสิ่งต่างๆที่อยู่รอบตัวเรา ทำให้เรามองเห็นสิ่งต่างๆเหล่านั้นไม่เกิดประโยชน์อันใดแก่เราเลย มุ่งหน้า
บำเพ็ญกุศลดีกว่า จะทำให้เราไม่เสียเวลากับสิ่งเหล่านั้น และถ้าทำได้เป็นประจำก็จะทำให้เกิดความ
เคยชิน คุ้นชินกับการทำบุญ ทำให้ตนเองมีเป้าหมายชัดเจนมากยิ่งขึ้นในการใช้ชีวิต เพราะเห็นแล้ว
ว่าชีวิตของเราอยู่ได้ไม่นานนัก ดังเรื่องที่พระผู้มีพระภาคตรัสแก่พระเจ้าปเสนทิโกศล ว่า  

 “มหาบพิตร สัตว์ทั้งปวงมีความตายเป็นธรรมดา มีความตายเป็นที่สุด ไม่ล่วงพ้นความ
ตายไปได้ มหาบพิตร ภาชนะดินชนิดใดชนิดหนึ่ง ทั้งดิบและสุก ภาชนะดินเหล่านั้นทั้งหมด มีความ
แตกเป็นธรรมดา มีความแตกเป็นที่สุด ไม่พ้นความแตกไปได้ แม้ฉันใด สัตว์ทั้งปวงก็มีความตายเป็น
ธรรมดา มีความตายเป็นที่สุด ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ ฉันนั้นเหมือนกัน สัตว์ทั้งปวงจักตาย เพราะ



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

26 

ชีวิตมีความตายเป็นที่สุด สัตว์ทั้งหลายจักไปตามกรรม เข้าถึงผลบุญและบาป คือผู้ทำบาปจักไปนรก 
ส่วนผู้ทำบุญจักไปสวรรค์เพราะฉะนั้น บุคคลควรทำกรรมดีสะสมไว้เป็นสมบัติในโลกหน้า เพราะบุญ
เป็นที่พ่ึงของสัตว์ทั้งหลายในโลกหน้า” (สํ.ส. (ไทย) 15/133/166) 

2. คิดเรื่องความตาย 
มนุษย์อยากจะลืมเรื่องความตาย เพราะความปรารถนาส่วนลึกของเราคือต้องการความ

เป็นอมตะ นี่คือธรรมชาติของอัตตาที่เราทุกคนหวงแหนยึดมั่น ในสังคมวัฒนธรรมโบราณ มีสิ่ง
เตือนใจให้เราระลึกถึงความตายอยู่เสมอ และยังคงเหลือร่องรอยให้เห็นในสังคมชนบท อย่างเช่น คน
สมัยก่อนเขาเกิดที่บ้าน นอนป่วยที่บ้าน ตั้งศพที่บ้าน เวลาจะเผาค่อยยกไปที่วัด ลองนึกถึงเด็ก
สมัยก่อนที่เขาเห็นปู่ย่าตายายนอนป่วยในบ้าน และตายในบ้าน จัดงานศพที่บ้าน หรือแม้แต่คนใน
หมู่บ้านเดียวกัน ที่เคยไปมาหาสู่กัน ประเดี๋ยวคนแก่บ้านนั้นไม่สบาย ประเดี๋ยวคนแก่บ้านนี้ตาย เด็ก
ได้เห็นคนป่วยคนตายในชีวิตเขาเป็นประจำ เขาจึงตระหนักว่าความตายเป็นเรื่องธรรมดา มันเป็นสิ่ง
เตือนตาเตือนใจว่าสักวันฉันก็ต้องตายเหมือนกัน 

คนสมัยนี้มีจำนวนมากที่อายุ 40 ปีแล้ว แต่ยังไม่เคยเห็นศพคนจริงๆ เลย เพราะเวลาพ่อ
แม่ป่วยก็เอาไปรักษาที่โรงพยาบาล ป่วยหนักก็เข้าห้องไอซียู และก็สิ้นใจอยู่ในนั้น ไม่ทันได้ดูใจกัน
เลยด้วยซ้ำ แล้วก็รีบนำเข้าห้องดับจิตซึ่งอยู่ในมุมในซอกของโรงพยาบาล จากนั้นก็ย้ายศพไปตั้งที่วัด 
และตกแต่งโลงศพอย่างสวยงาม ทุกอย่างสะอาดเรียบร้อย มีคนทำให้ทุกอย่าง โดยที่ลูกหลานญาติพ่ี
น้องไม่ได้ทำอะไรเลย เวลาตายก็ไม่ได้เห็นศพ เวลาเผาก็ไม่ได้เห็นศพ 

ความตายถูกซ่อนจากสายตาของเรา แถมคนสมัยนี้มีคนใกล้ชิดน้อยมาก มีแค่พ่อแม่  
พ่ีน้อง ก็เต็มที่แล้ว ส่วนปู่ ย่า ตา ยาย หรือลุง ป้า น้า อา ก็อยู่ไกล เพ่ือนบ้านก็ไม่รู้จัก เราจึงมีโอกาส
เห็นความตายของคนใกล้ชิดน้อยมาก 

สังคมปัจจุบันเราได้แยกความตายออกไปจากชีวิต แถมยังพยายามอำพราง พยายาม
ซ่อนความตายเอาไว้ในหลืบ ในทางตรงกันข้าม ความตายที่เห็นเป็นประจำ คือความตายที่ถูกทำให้
เป็นสินค้า ทำให้ดูน่าสนใจ ชวนให้อยากรู้อยากเห็น ผ่านข่าวตามหน้าหนังสือพิมพ์หรือข่าวในทีวี 
หรือทำให้ความตายกลายเป็นมหรสพน่าตื่นตาตื่นใจ เราอ่านหนังสือพิมพ์ ได้เห็นศพเป็นภาพสี แต่ไม่
สามารถโยงความตายของคนเหล่านั้นกับตัวเราได้เลย เราเพียงแค่อยากรู้ว่าเกิดอะไรขึ้น ใครตาย 
ตายอย่างไร แย่จังนะ แต่ไม่เคยนึกว่าสักวันหนึ่งอาจเป็นเราก็ได้ ในหนังบู๊แต่ละเรื่องต้องมีคนตายเป็น
สิบเป็นร้อยเพื่อให้มีรสชาติ นี่คือสินค้าเพื่อการบริโภค เพื่อความสนุกสนาน แต่ไม่ได้เตือนใจให้เรา
ตระหนักเลยว่าสักวันหนึ่งเราก็ต้องตายเหมือนกัน 

นอกจากนี้ เทคโนโลยีสมัยใหม่ รวมทั้งความรู้วิทยาศาสตร์ที่เพ่ิมข้ึนมากมาย ทำให้เราคิด
ว่าเราจะชนะความตายได้ เราไม่ใช่แค่จัดการกับฝนฟ้า อากาศ แม่น้ำ แต่เรายังสามารถจัดการ
ร่างกายของตนเองได้มากมาย ทำหน้าให้ตึง ปรับแต่งทรวดทรงให้สวยได้ดังใจ รักแร้ดำก็ทำให้ขาว 
ผิวเป็นกระฝ้าก็ทาครีมแก้ได้ ถ้าไม่สบายก็ผ่าตัดอวัยวะเทียมหรืออุปกรณ์มากมายเพ่ือต่อชีวิต 

คนเรากำลังคิดว่าเราสามารถจัดการธรรมชาติทุกอย่างได้ ขอแค่มีเงินซื้อและซื้อของมา



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

27 

ใช้ให้ถูกยี่ห้อเท่านั้น ก็เลยพลอยคิดว่าความเจ็บป่วยกับความตายก็จัดการได้ ไม่เหลือวิสัยของมนุษย์ 
ทั้งหมดนี้เป็นความหลงของสังคมบริโภคนิยม 

3. วิจัยสมบัติ 
ทรัพย์ภายใน กับทรัพย์ภายนอกข้อที่ควรพิจารณา คือ ทรัพย์ เมื่อกล่าวโดยประเภทใหญ่ 

ๆ แล้ว มีอยู่ 2 ประเภทคือ ทรัพย์ภายนอก กับ ทรัพย์ภายใน ทรัพย์ภายนอก เช่นทรัพย์สิน เงิน ทอง 
เป็นต้น ไม่มีความมั่นคง ไม่มีความปลอดภัยอาจจะถูกแย่งชิง หรืออาจจะเสื่อมสูญวันใดวันหนึ่งก็ได้ 
ไม่ได้เป็นที่พึ่งสำหรับผู้ที่เป็นเจ้าของทรัพย์ (ภายนอก) อย่างแท้จริง บางครั้งบางคราวยังอาจจะเป็น
เหตุนำอันตรายมาให้แก่ผู้ที่เป็นเจ้าของเสียอีก แต่ทรัพย์ภายใน ซึ่งได้แก่ กุศลทุกประเภท เป็นทรัพย์
ที่มีความม่ันคง มีความปลอดภัย ใครๆ ก็ลักไปไม่ได้ เป็นที่พ่ึงได้อย่างแท้จริงเป็นสิ่งที่จะติดตามไปใน
ภพหน้า พร้อมทั้งยังเป็นเหตุอำนวยผลที่น่าปรารถนาได้ทุกอย่าง เพราะเหตุว่า สิ่งที่น่าปรารถนาทุก
อย่าง สำเร็จด้วยกุศลทั้งนั้น ทรัพย์ภายใน จึงประเสริฐกว่าทรัพย์ภายนอก เมื่อเข้าใจอย่างนี้แล้ว 
ถึงแม้ว่าจะแสวงหาทรัพย์ภายนอกบ้าง ก็ไม่ควรละทิ้งทรัพย์ภายใน ด้วยการสะสมความดีประการ
ต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือ การสร้างกุศลใส่ตนเอง ดังที่พระพุทธองค์ตรัสแก่พระเจ้าปเสนทิโกศล
ตอนหนึ่ง ว่า 

“ข้าวเปลือก ทรัพย์ เงินทอง สิ่งของที่หวงแหนอย่างใดอย่างหนึ่ง หรือทาส กรรมกร คน
รับใช้และผู้อาศัยที่มีอยู่ ทั้งหมดนั้น เขานำไปไม่ได้จำต้องละทิ้งไว้ทั้งหมด อนึ่ง บุคคลทำกรรมใดทาง
กาย ทางวาจา หรือทางใจ กรรมนั้นแลเป็นสมบัติของเขา อนึ่งกรรมนั้นย่อมติดตามเขาไปดุจเงา
ติดตามตัวไป ฉะนั้น เพราะฉะนั้น บุคคลควรทำกรรมดี สะสมไว้เป็นสมบัติในโลกหน้า เพราะบุญเป็น
ที่พ่ึงของสัตว์ทั้งหลายในโลกหน้า” (สํ.ส. (ไทย) 15/131/159-60) 

 

การพัฒนาจิตในมิติทางพระพุทธศาสนา 
ตามแนวคิดของพระพุทธศาสนาเชื่อว่า จิตของคนเรานั้นสามารถที่ฝึกฝนได้  พัฒนาได้

และวิธีการที่จะพัฒนาจิตนั้นก็มีหลากหลายรูปแบบ ทั้งนี้ก็เพ่ือให้เหมาะสมกับจริตของบุคคล บางคน
อาจเหมาะที่จะใช้การนั่งสมาธิหรือวิปัสสนากรรมฐาน เพื่อเป็นเครื่องในการพัฒนาจิต  แต่บางคนก็
อาจเหมาะท่ีจะใช้หลักธรรมต่างๆ เช่น ศีล ปัญญา จาคะ มาเป็นเครื่องมือหรืออุบายในการพัฒนาจิต 

เป้าหมายของการพัฒนาจิตนั้นในทางพระพุทธศาสนานั้นก็มี 3 ระดับ คือ 
1. ระดับต้น คือ ภาวะที่จะสามารถอยู่ร่วมกับคนอื่นได้เป็นปกติสุข ปรับตัวให้เข้ากับ

ตนเองและสังคมได้อย่างถูกต้อง เหมาะสม (ศีล) 
2. ระดับกลาง คือ นอกจากสามารถที่จะอยู่ร่วมกับคนอ่ืนได้แล้ว ก็ยังสามารถที่จะอยู่คน

เดียวได้อย่างมีความสุข สงบภายใน ไม่วุ่นวาย ไม่ฟุ้งซ่าน (สมาธิ) 
3. ระดับสูง คือ ภาวะที่ปลอดโปร่ง โล่งสบาย ไร้ทุกข์ไร้ปัญหา ความเป็นผู้มีสุขภาพจิตที่

สมบูรณ์ไม่หวั่นไหวกับสิ่งเร้าต่างๆ ที่มาเร้ามากระทบ เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ที่สุด ซึ่งเรียกว่า "นิพพาน" 
ถ้าจะว่าไปแล้วเป้าหมายดังกล่าวก็คือ สภาวะของบุคคลที่มีไตรสิกขาหรือ มรรคมีองค์ 8 นั่นเอง  



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

28 

สมถกรรมฐานหรือวิปัสสนากรรมฐาน มีประโยชน์มากมายมหาศาล สามารถนั่งได้ใน
บุคคลทุกช่วงวัย จุดประสงค์ในการนั่งสมาธิมีมากมายหลายอย่าง เช่น ต้องการบรรลุความจริงของ
ชีวิต, เพื่อเสริมสร้างความจำที่ดีช่วยในการเรียนหนังสือ , เพื่อพัฒนาจิตใจของตัวเอง เป็นต้น การ
ปฏิบัติสมถกรรมฐานเพื่อการพัฒนาจิตใจของตนเองนั้นเป็นเรื่องที่ดี เพราะในยุคสมัยนี้คนเราถูกหล่อ
หลอมด้วยความทุกข์จากภายนอกอยู่ทุกวัน พอรับมามากๆ เข้าจิตใจก็ขุ่นมัว ไม่มีความสุข หรือบาง
คนอยากจะแก้นิสัยส่วนตัวบางอย่าง เช่น เป็นคนขี้หงุดหงิด , อารมณ์ร้อนง่าย, ไม่ค่อยมีความอดทน 
เป็นต้น เพราะฉะนั้นการปฏิบัติสมถกรรมฐานเป็นหนทางหนึ่งทีจะช่วยยกระดับจิตใจได้เป็นอย่างดี  

 

สรุป 
จิตที่ได้รับการพัฒนาฝึกฝนดีแล้วตามกระบวนการตามหลักทางพระพุทธศาสนา ก็จะ

สามารถทำให้มองเห็นปัญหาได้ชัดเจนมากยิ่งขึ้น รู้เท่าทันมากยิ่งขึ้น ไม่หลงยึดติด มัวเมาเพลิดเพลิน  
สามารถแก้ปัญหา (ทุกข์) ให้แก่ตนเองได้ คือเกิดปัญญา เมื่อไม่ยึดไม่ติดแล้ว ใจก็จะหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ ความกังวลใจ ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่มีใครปรารถนากัน การพัฒนาจิตและปัญญาเพื่อให้รู้เท่าทัน
ธรรมชาติ และความจริงของชีวิต รู้สิ่งที่เป็นประโยชน์และไม่ใช่ประโยชน์และเพื่อลดละความยึดมั่น
จากสิ่งสมมุติภายนอก จะทําให้ใจสงบและร่มเย็น สามารถช่วยป้องกัน ลดความเครียด และความ
ทุกข์ลงได้ทําให้ใจและกายมีความปกติและแข็งแรง มีสุขภาวะทางกาย จิต สังคม และปัญญา มีพลัง
ในการดําเนินชีวิตและการปฏิบัติหน้าที่การงานด้วยสติ โดยมีศีล สมาธิ และปัญญา  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

29 

เอกสารอ้างอิง 
ธีรว ัส บำเพ็ญบุญบารมี โครงการธรรมศึกษาวิจ ัยทุกข์ในพระพุทธศาสนาศึกษาจากคัมภีร์

พระไตรปิฎกอรรถกถา ฎีกาตลอดจนคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา. 2550. 
พระไพศาล วิสาโล (2559, 24 พฤษภาคม). มีความสุขได้ เพราะปล่อยวาง ได้ จริงหรือไม่?. สืบค้น

จาก https://goodlifeupdate.com/healthy-mind/dhamma/7819.html  
พระจุลนายก. (มปพ). สาระธรรมรู้แล้วไม่ยึดติด. สืบค้นจาก http://www.kanlayanatam.com 

/sara/sara88.htm 
พระพรหมค ุณาภรณ์  (ป .อ . ปย ุต ฺ โต ).  (2549). พุทธธรรมฉบ ับปร ับปร ุ งและขยายความ. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555, 21 เมษายน). ปฏิจจสมุปบาท กรรมเกิด กรรมอาศัย    

กรรมเป็นไป ที่นี่. สืบค้นจากhttp://www.watnyanaves.net/uploads/File/books/ 
pdf/ dependent_origination _the_course_of_karma.pdf 

              . (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่30. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด.  

              . (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 38. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2522). ยอดแห่งความสุข. กรุงเทพมหานคร: หอจดหมายเหตุพุทธทาส 
อินทปญโญ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช        
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร:
มหามกุฏราชวิทยาลัย  

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2534). แนวปฏิบัติทางจิต.
กรุงเทพมหานคร: ชวนพิมพ์. 

 

http://www.kanlayanatam.com/
http://www.watnyanaves.net/uploads/File/books/%20pdf/
http://www.watnyanaves.net/uploads/File/books/%20pdf/

