
อุบายกำจัดความอยากตามหลักพระพุทธศาสนา 
The method of solving the greed (lobha) problem to Buddhism 

 
พระมหาเพ็ญภาค  ฐิตมโน (พราหมณ์ชื่น) 

Phramaha Phenphark dhitamanõ (Phramchuen) 
พุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

Doctor of Philosophy (Buddhist Studies) 
Email: phenphark@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

ความอยาก (โลภะ) จัดเป็นภัยคุกคามต่อความสงบสุขของมวลมนุษย์โดยแท้ ผู้ใดเมื่อถูก
ความโลภครอบงำแล้วมักทำให้ขาดสติ มีความกระวนกระวายอยากได้ อยู่ไม่เป็นสุข ชักนำไปสู่การ
ก่อความเบียดเบียนสร้างความทุกข์ให้แก่ตนเอง และ ผู้อื่น ในมุมมองทางพระพุทธศาสนามีวิธีรับมือ
กับความโลภ และ การจัดการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากความโลภด้วยวิธีการอันแยบคายหลายอย่าง 
ทั้งด้วยวิธีส่งเสริมให้เติมความโลภนั้นให้เต็มด้วยการขยันหา ขยันเก็บ มีมิ ตรคู่ใจที่ดี ฉลาดในการ
จับจ่ายใช้สอย ทั้งด้วยวิธีให้ลดความต้องการคือความโลภนั้นลง โดยอาศัยหลักธรรม การปฏิบัติ ใช้
สติปัญญา การกระทำไว้ในใจโดยแยบคาย เพื่อเอาชนะความโลภภายในใจนั้นได้ สามารถพัฒนาตน
ไปสู่จุดมุ่งหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือ พระนิพพาน ในที่สุด  
 
คำสำคัญ: อุบายกำจัดความอยาก, พระพุทธศาสนา 
 
Abstract 

The Greed ( l o bha )  is a threat to peace of humanity true. Whoever was 
overwhelming greed often makes unreasonable anxious unhappy led to the formation 
of the persecuted create suffering for them and others. In view of Buddhism, there 
are ways to deal with greed and management problems caused by greed. By the way, 
a lot of ingenuity, Example, how to fill the coveted promotion to the full, with a 
diligent, preserve wise, have a good friend, and Wise Spending.   By the way, How to 
reduce it down to is greed. Based on the principles, performance, intelligence, and 
thinking carefully in the teachings of Buddhism, to overcome greed heart, to develop 
to their highest aim in Buddhism are Nirvana. 
 
Keywords: The method of solving the greed (lobha) problem, Buddhism. 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

2 

1. บทนำ 
ความทุกข์สุขที่ปรุงแต่งอยู่ในโลกนี้ล้วนมีสาเหตุ มนุษย์ชาติชื ่อว่าสักวันพวกเราจะ

สามารถเข้าถึงความเข้าใจ หาทางเอาชนะสาเหตุที่ปรุงแต่งสุขทุกข์ในโลกนี้ได้ บางส่วนในพวกเราเชื่อ
ว่าหากพวกเขาสามารถควบคุมกระบวนการคิดได้อย่างถูกต้องความทุกข์ทั้งมวลจะดับไปความสุขก็
จะเกิดขึ้น แต่บางส่วนในพวกเราเชื่อว่าเมื่อหาวิธีจัดการกับการกระทำในโลกทางกายภาพได้อย่าง
เด็ดขาดเท่านั้นโลกนี้จึงจะพบความสงบสุข 

พระพุทธศาสนามีวิธีมองรากเหง้าปัญหาที่ทำให้เกิดทุกข์ว่าเพราะกิเลสตัณหา และ 
อกุศลกรรมที่เราก่อขึ้นต่าง ๆ จึงทำให้เกิดความทุกข์ ตัวกิเลสนั้นคือ อาการครุกลุ่นรุมเร้าตระตุ้นอยู่
ภายใน ทำให้จิตใจมืดมนขุ่นมัว เป็นความชั่วร้ายที่แฝงอยู่ในความรู้สึกนึกคิด ทำให้จิตใจมัวเมาไม่
ผ่องใส (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) ส่วนอกุศลกรรมนั้น เป็นการกระทำท่ีไม่ดี เป็นชั่ว
ร้าย เป็นบาป ตัวมันมีรากเหง้ามาจากอกุศลมูล 3 อย่างได้แก่ (1)โลภะ ความอยากได้เกินประมาณ, 
(2)โทสะ ความขึ้งโกรธ เกลียดชัง, (3)โมหะ ความมัวเมาลุ่มหลง ในจำพวกอกุศลมูลทั้ง 3 อย่าง  
โลภะ กับ โทสะ ส่งผลกระทบต่อผู้คนในลักษณะปัจจุบันทันด่วน หนักแน่น รุนแรงเห็นทันตามากกว่า 
ส่วนโมหะนั้นค่อย ๆ ส่งผลซึมลึก แต่แม้เห็นได้ยากก็สร้างทุกข์ต่อเนื่องยาวนาน ในอกุศลมูลทั้ง 3 ไม่
มีข้อไหนเลยที่ไม่เป็นสาเหตุให้ผู้คนสร้างทุกข์ให้แก่ตนเอง และ ผู้อื่น  

ในบทความนี้มุ่งกล่าวเฉพาะ ความอยาก (โลภะ) ซึ่งเป็นความทะเยอทะยานปราถนา
รุนแรงอยากจะให้ได้มาในสิ่งที่ปราถนา แม้ต้องแลกมาด้วยการละทิ้งมโนธรรมสำนึกความเป็นมนุษย์ 
คนที่มีความอยากครอบงำเสียแล้วย่อมสยบสมยอมต่อความปราถนาของตน  พระพุทธเจ้าจึงตรัสว่า 
“โลภธรรม (ความอยาก) เมื่อเกิดแก่ชาวโลก ย่อมเกิดข้ึนเพื่อมิใช่ประโยชน์ เพ่ือความทุกข์ เพ่ือความ
ไม่ผาสุข” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) “โลภะ นั้นเป็นมลทินภายใน เป็นอมิตร เป็น
ศัตรู เป็นเพชฌฆาต เป็นข้าศึกภายในฯ... นรชนผู้ถูกความโลภกลุ้มรุมครอบงำแล้ว ย่อมเป็นผู้มืด
บอด”(ขุ. อิติ (ไทย) 25/88/456 – 457) ผู้ถูกความโลภครอบงำจิตใจ สามารถกระทำอกุศลกรรม
ต่าง ๆ เช่น ทำร้ายร่างกาย ลักโขมย หลอกลวงผู้อื่นได้อย่างไม่ละอาย หรือ เกรงกลัวต่อบาปเลย ดัง
ตัวอย่างที่เห็นในคัมภีร์ที่พระเจ้าอชาติศัตรูซึ่งเป็นถึงรัชทายาทเมืองมคธแต่เมื่อถูกความโลภในราช
บัลลังก์ครอบงำแล้ว ยังสามารถกระทำได้แม้แต่คิดที่จะฆ่าพระเจ้าพิมพิศาลผู้เป็นพระราชบิดา (วิ.จู. 
(ไทย) 7/339/185) ดังนั้น ความอยาก (โลภะ) จึงอาจเรียกได้ว่าเป็นภัยคุกคามต่อโลกที่แก้ไขได้อยาก 
ในงานวิจัยนี้ต้องการทำความเข้าใจเกี่ยวกับความอยาก บ่อเกิดของความอยาก และ วิธีการที่
สามารถจะกำจัดความอยากให้หาย หรือ บรรเทาเบาบางลงไปได้ เพื่อประโยชน์แก่สันติสุขของ
มนุษย์ และ แก่โลก ดังจะได้นำเสนอในรายละเอียดต่อไปนี้  
 

2. ความหมาย และ ลักษณะของความอยาก (โลภะ)  
ความโลภ หรือ โลภะ แปลว่า ความอยาก รากศัพท์มาจากภาษาบาลีคือ ลุภ ธาตุ 

(คิทฺธิยํ), ลง ย ปัจจัย แปลงตัวที่สุดแห่งธาตุกับ ย ปัจจัยเป็น พภฺ มีความหมายว่า สภาวะอันทำจิตให้



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

3 

ละโมบอยากได้ (พระมหาปราโมทย์ ปโมทิโต, 2541) ความอยาก หรือ โลภะ หากจะกล่าวอีกทาง
หนึ่งก็หมายถึง โลภเจตนา คือ เจตนาที่ความอยากเป็นที่ตั้ง มีความจงใจคิดอยากได้ ความตั้งใจที่จะ
ให้ได้มาซึ่งสิ่งต้องการ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550)  

ในกลุ่มผู้สนใจพระพุทธศาสนาในต่างประเทศ ได้ให้ความหมายของความอยาก (Lobha 
- greed) ไว้ว่า หมายถึง ความละโมบ ความอยากได้ ความปราถนา ความทะยานอยาก ความ
กระหายหิว ซึ่งคำเหล่านี้เป็นไวพจน์กับคำว่า ตัณหา และ ราคะ (Covetousness or greed. A 
synonym of Tanhā and Rāga) (Christmas Humphreys,1997) อีกด้วย 

นอกจากความหมายดังที ่กล่าวแล้ว โลภะ หรือ ความอยาก ยังมีคำไวพจน์ (พ้อง
ความหมาย) ที่อาจนำมาใช้แทนกันได้หลายคำ เช่น (1)อภิชฌา = ความอยาก ความต้องการฯ, 
(2)ตัณหา = ความปราถนา ความใคร่ฯ, (3) อาสา = ความหมายมั่น ความหวัง ตัณหาที่ทำให้อยากฯ
, (4) ราคะ = ความอยาก ความกำหนัดฯ, (5) มโนรถะ = ความอยากความต้องการอันประดุจรถที่
พาให้จิตแล่นไปในอารมณ์ต่างๆ, (6)อากงฺขา = ความหวัง ความปราถนาฯ, (7)ลาลสา = ความมัก
มาก ความหื่นกระหาย ตัณหาแรงกล้าฯ (แม่ชีสุนันทา เรียงแหลม, 2550) เป็นต้น 

นอกจากนี้ในคัมภีร์พระอภิธรรมยังได้กล่าววิเคราะห์ความหมาย และ ลักษณะของความ
อยาก (โลภะ) เอาไว้ว่าหมายถึง ลักษณะโลภ ทะยานอยาก, กิริยาที่โลภ, ภาวะที่โลภ, ความกำหนัด, 
สภาวะที่กำหนัด, ความเพ่งเล็งอยากได้ (อภิ. สงฺ. (ไทย) 34/389/114) และ ความกำหนัด, ความ
กำหนัดนัก, ความคล้อยตามอารมณ์, ความยินดี, ความเพลิดเพลิน, ความกำหนัดด้วยอารมณ์
เพลิดเพลิน, ความกำหนัดแห่งจิต, ความอยาก, ความสยบยอม, ความหมกมุ่น, ความใคร่, ความรัก
ใคร่, ความข้องอยู่, ความจมอยู่, ธรรมชาติที่คร่าไป,ธรรมชาติที่หลอกลวง ฯ... ความเกี่ยวข้อง, ความ
เยื่อใย, ความห่วงใย, ความผูกพันธ์, ความหวัง, กิริยาที่หวัง...ความใคร่ในอารมณ์ดี  ๆ, ความกำหนัด
ในธรรมที่ไม่ควร, ความอยากได้เกินพอดี, ความติดใจ, กิริยาที่ติดใจ, ความปราถนา, ความกระหยิ่ม
ใจ, ความปราถนานัก ฯลฯ (อภิ. สงฺ. (ไทย) 34/1235/312) เป็นต้น 

ความหมาย และ คำไวพจน์ที ่ยกมาข้างต้นมีจุดน่าสังเกตุว่าโดยมากมีความหมาย
สอดคล้องในทางเดียวกันคือหมายถึง ความอยากมี อยากได้ ความปราถนา ความใคร่ ความต้องการ
ฯลฯ แต่เมื่อว่าโดยน้ำหนักของคำ ก็พบว่าหลายคำมีลักษณะเป็นเพียงคำกลาง ๆ คือ ไม่ได้แสดงให้
เห็นว่า ดี หรือ เลว ในตัวเอง เช่นคำว่า ความปราถนา, ความหมายมั่น, ความหวัง, ความคล้อยตาม
อารมณ์, ความเกี่ยวข้อง, ความเยื่อใย, ความห่วงใย,ฯลฯ ดังนั้นหากจะว่าไปแล้ว ในมุมมองทาง
พระพุทธศาสนาจึงอาจไม่ได้ถือว่า ความอยาก เป็นสิ่งชั ่วร้ายในตัวเองทีเดียว ตรงกันข้าม ทาง
พระพุทธศาสนาอาจมีมุมมองว่า ความอยากบางชนิด ก็มีความจำเป็นต่อการพัฒนาคุณธรรม หรือ 
พัฒนาคุณภาพชีวิตในบางมิติได้ด้วยเช่นกัน ซึ่งรายละเอียดประเด็นนี้จะได้ว่าต่อในบทที่จะได้
นำเสนอต่อไปข่างหน้า 
 
 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

4 

3.บ่อเกิดของความอยาก (โลภะ) 
3.1 ความเข้าใจขั้นพื้นฐานที่สุดของชาวพุทธเชื่อว่า อกุศลมูล อันได้แก่ ความโลภ ความ

โกรธ ความหลง มีมูลเหตุมาจาก อวิชชา อันได้แก่ ความไม่รู้จริง ไม่รู้แจ่มแจ้ง ความหลงทำให้ไม่รู้
ความจริง8 ประการคือ ไม่รู้จริง ไม่รู้แจ่มแจ้งฯ ใน (1)ทุกข์, (2)เหตุแห่งทุกข์, (3)ความดับทุกข์, (4)วิธี
ดับทุกข์, (5)ไม่รู้อดีต, (6)ไม่รู้อนาคต,  (7)ไม่รู้ทั้งอดีตทั้งอนาคต, และ (8)ไม่รู้ความจริงในปฏิจจสมุป
บาท (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) ด้วยความไม่รู ้จริงนี้จึงทำให้มนุษย์ไม่สามารถ
พิจารณาไปจนเห็นถึงโทษของอกุศลกรรม ดังนั้นในที่นี้จึงกล่าวได้อย่างแรกว่า ความอยาก  (โลภะ)  
มีสาเหตุมาจาก อวิชชา ความไม่รู้นั่นเอง  

3.2 ความอยากเกิดจาก ตัณหา ความทะยานอยาก หมายความว่า เมื่อตัณหา หรือ 
ความทะยานอยากเกิดขึ้นก็จะสามาถเป็นเหตุให้จิตใจหิวโหยอยากได้ เกิดความดิ้นรน แส่ส่าย เมื่อ
หยุดยั้งไว้ไม่ได้ก็จะชักนำไปสู่การดิ้นรนแสวงหามาสนองความอยากนั้นให้ได้  หากไม่ได้โดยวิธีชอบ
ธรรมก็จะทำความชั่ว มีการลักโขมย ฉ้อโกง จี้ปล้น จนถึงฆ่าคนตายเพ่ือให้ได้มาก็ได ้ 

3.3 ความอยาก เกิดจาก อุปาทาน คือ ความยึดมั่นถือมั่น ความติดค้างถือคาไว้ไม่ปล่อย
วาง เพราะติดใคร่ในอารมณ์ปราถนาอย่างแรง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) ด้วย
อำนาจกิเลส (อุปาทาน) 4 อย่างอันได้ (1)กามุปาทาน ยึดมั่นถือมั่นในกาม ในสิ่งที่เนื่องด้วยกามคุณ 
5 มีรูป รส กลิ่น เสียง กายสัมผัส, (2)ทิฏฐุปาทาน ยึดมั่นถือมั่นใน ทิฏฐิ ความเห็นผิด ความเห็นอันไม่
จริง ความเห็นอันเกิดแต่ความเข้าใจผิด, (3)สีลัพพุตปาทาน  ยึดมั่นถือมั่นในศีลพรตข้อปฏิบัติที่ไม่ยัง
ประโยชน์ให้เกิด ความถือเคร่งอย่างผิด ๆ ยึดมั่นในวิธีการอันผิด ๆ, และ (4)อัตตวาทุปาทาน ความ
ยึดมั่นถือมั่นในความเห็นว่า เป็นตัวตนมีของ ๆ ตน มีของเนื่องด้วยตน มีอัตตาตัวตนที่ต้องหวงแหน
รักษา เพราะความยึดมั่นถือมั่นในอุปาทานนี้เองจึงทำให้เกิดความโลภ  

3.4 ความอยากเกิดจาก อุปกิเลส อันได้แก่ ธรรมชาตินอนเนื่องในสันดาน ซึ่งเมื่อมีช่อง
เปิดโอกาศก็จะแสดงอาการเข้าไปย้อมจิตใจให้เศร้าหมองขุ่นมัว ทำให้จิตใจเสื่อมทรามไม่บริสุทธิ์  
ในความเห็นของพระพุทธศาสนาเชื่อว่า ธรรมชาติของจิตใจเดิมแท้นั้นบริสุทธิ์ดุจทารกไม่เดียงสา 
(ปภัสสร) แต่เมื่อมีการเสพซึ้งอารมณ์ต่าง ๆ บ่อยครั้งนานเข้าก็จะทำให้จิตมีสภาพเปลี่ยนแปรงไป 
หรืออย่างที่พุทธพจน์กล่าวว่า “จิตนี้  (แต่เดิม) ผุดผ่อง แต่จิตนั้นแลเศร้าหมองเพราะ อุปกิเลส ที่
เกิดขึ้นภายหลัง”(องฺ. เอกก. (ไทย) 20/49/9) ในตำราทางพระพุทธศาสนากล่าวว่า อุปกิเลส ซึ่งทำ
ให้เกิดความอยากนั้นมีอยู่ 16 ประการด้วยกันคือ (1)อวิภิชชาวิโสมโลภะ ความละโมบจ้องอยากได้, 
(2)โทสะ ความคิดประทุษร้าย, (3)โกธะ ความโกรธ, (4)อุปนาหะ ความผูกโกรธไว้, (5)มักขะ ความ
หลู่คุณ, (6)ปลาสะ ความตีตนเสมอ, (7)อิสสา ความริษยา, (8)มัจฉริยะ ความตระหนี่, (9)มายา ความ
เจ้าเล่ห์, (10)สเถยยะ ความโอ้อวด, (11)ถัมภะ ความหัวดื้อ, (12)สารัมภะ ความแข่งดี, (13)มานะ 
ความถือตัว, (14)อติมานะ ความดูหมิ่นหลู่คุณท่าน, (15)มทะ ความมัวเมา, (16)ปมาทะ ความ
ประมาทเลินเล่อ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554)  



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

5 

3.5 ความอยากเกิดจาก อาสวะ อาสวะในที่นี้หมายถึงกิเลสเครื่องหมักหมมในสันดาน ซึ่ง
มีอยู่ 3 ประการด้วยกันคือ (1)กามาสวะ กิเลสเครื่องยึดติดในกามคุณ, (2)ภวาสวะ กิเลสเครื่องยึดติด
ใน ภพ ที่อยู่ให้สัตว์กำเนิด, (3)อวิชชาสวะ กิเลสเครื่องยึดติดในความไม่รู้ ไม่ไฝ่รู้ ไม่รู้ความจริง อา
สวะทั้ง 3 ประการนั ้นเป็นกิเลสเครื ่องหมักหมมในสันดาน คอยไหลซึมซ่านไปย้อมจิตต์ จาก
ผลกระทบต่อจิตดังกล่าวนี้บางตำราจึงอธิบายว่า อาสวะ (Āsava) เป็นความมึนเมาบ้าคลั่ง เป็น
มลทินของจิตใจ (Mental intoxication, defilement) แต่ต่างกันว่ามีอยู ่ 4 ประการไม่ใช่ 3 
ประการโดยนำ ทิฏฐาสวะ (ditthi) ความเห็นอันไม่เป็นจริง (false views) เข้ามาเพิ่มอีกหนึ่งรวม
เป็น 4 ข้อดังนี้  

3.6 ในทางพระอภิธรรมถือว่าบ่อเกิดของ ความอยาก (โลภะ) เกิดจากกิริยาของดวงจิต
ฝ่ายอกุศลที่อาศัยความโลภเป็นมูลเหตุให้เกิด มี 8 ดวง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 
ดังนี้คือ 

1. จิตที่เกิดพร้อมด้วยโสมนัสเวทนา ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ ไม่มีการชักนำ  ได้แก่ 
ลักษณะของจิตที่เมื่อบุคคล (มีโลภะเป็นมูล) ทำความเห็นผิด(มิจฉาทิฏฐิ)ให้ออกหน้า เป็นผู้ร่าเริง
ยินดีบริโภคกามทั้งหลาย เชื่อถือทิฏฐิมงคล (ตื่นข่าว) โดยว่าเป็นสาระด้วยจิตที่ไม่ได้ถูกใคร ๆ ชักจูง 
เมื่อนั้นอกุศลจิตดวงที่ 1 นี้จึงเกิดขึ้น 

2. จิตที่เกิดพร้อมด้วยโสมนัสเวทนา ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ มีการชักนำ  ได้แก่ เมื่อ

บุคคล(อาศัยโลภะเป็นมูลแล้ว)ทำความเห็นผิดให้ออกหน้า เป็นผู้ยินดีบริโภคกามทั้งหลาย เชื่อ
ถือทิฏฐิมงคลโดยเห็นว่าเป็นสาระ แต่มีจิตเฉื่อยชา อาศัยคนอื่นชักจูง ในกาลนั้นอกุศลจิตดวงที่ 2 จึง
เกิดข้ึน 

3. จิตที่เกิดพร้อมด้วยโสมนัสเวทนา ไม่ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ ไม่มีการชักนำ ได้แก่ 
ลักษณะที่เมื่อบุคคล (อาศัยโลภะเป็นมูล) ไม่ได้ทำความเห็นผิดให้ออกหน้า(ทิฏฺฐิคตวิปฺปยุตฺ = ไม่
ประกอบด้วยความเห็นผิด) เพียงแต่ร่าเริงยินดีอย่างเดียวย่อมเสพเมถุนบ้าง เพ่งเล็งอยากได้สมบัติ
ของผู้อื่นบ้าง ย่อมลักทรัพย์ของผู้อื่นบ้าง มีจิตกล้าแข็ง ไม่อาศัยใครชักจูงเลย เมื่อนั้นอกุศลจิตดวงที่ 
3 นี้จึงเกิดขึ้น 

4. จิตที่เกิดพร้อมด้วยโสมนัสเวทนา ไม่ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ มีการชักนำ  อันได้แก่ 
ในขณะเมื่อบุคคลใด(อาศัยโลภะเป็นมูล) ไม่ได้กระทำความเห็นผิดให้ออกหน้าฯ แต่ร่าเริงยินดี(ที่จะ
ทำอกุศลกรรม) มีจิตเฉื่อยชา จึงอาศัยบุคคลอื่นชักจูงกระทำกรรม เมื่อนั้น อกุศลจิตดวงที่ 4 จึง
เกิดข้ึน และ ดวงจิตอีก 4 ดวงที่เหลือ ได้แก่ 

5. จิตที่เกิดพร้อมด้วยอุเบกขาเวทนา ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ ไม่มีการชักนำ  

6. จิตที่เกิดพร้อมด้วยอุเบกขาเวทนา ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ มีการชักนำ 

7. จิตที่เกิดพร้อมด้วยอุเบกขาเวทนา ไม่ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ ไม่มีการชักนำ 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

6 

8. จิตที่เกิดพร้อมด้วยอุเบกขาเวทนา ไม่ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิ มีการชักนำ ย่อมเกิดข้ึน
ในกาลที่บุคคล (อันอาศัยโลภะเป็นมูล)ปราศจากวิกัปทั้ง 4 (วิกัปทั้ง 4 ในที่นี้หมายถึงคุณสมบัติทาง
อารมณ์ที่เกิดในจิตดวงที่ 1 - 4) เพราะอาศัยความไม่พร้อมแห่งกามทั้งหลายบ้าง เพราะความไม่มี
เหตุแห่งโสมนัส (ความยินดีพอใจ) อ่ืนๆ บ้าง จิตที่ประกอบด้วยอุเบกขา 4 ดวงที่เหลือ (ดวงที่ 5 – 8) 
นี้จึงเกิดขึ้น (วิสุทฺธิ. (ไทย) 3/1/49) 

จากความหมายดังที ่กล่าวมาแล้วนี ้จะเห็นว่า โลภะ หรือ ความอยาก ตามนัยพระ
อภิธรรม โดยภาพรวมก็ยังถือว่าเป็นคำกลางๆ เมื ่อเทียบน้ำหนักกับคำที ่ใช้ในทางจริยศาสตร์ 
(Ethics) ทั่วไป จะมีก็เพียงบางคำเท่านั้นที่บ่งชี้ว่ามีความเป็นสิ่ง ดี - เลว ในตัวล เช่น เมื่อกล่าวถึงจิต
ทั้ง 8 ดวง ก็มีเพียง 4 ดวงเท่านั้นที่แสดงว่าประกอบด้วยความเห็นผิด (ทิฏฺฐิคตสมฺปยุตฺตํ) ส่วนอีก 4 
ดวงที่เหลือ (ดวงที่ 5 – 8) เกิดข้ึนโดยไม่ประกอบด้วยความเห็นผิดเลย (ทิฏฺฐิคตวิปฺปยุตฺตํ) นอกจากนี้ 
เมื่อกล่าวในทางความยินดี (โสมนสฺสสหคตํ)  ก็ยังพบว่ามีเพียง 4 ดวงอีกเช่นกันที่ประกอบด้วยความ
ยินดี ส่วนอีก 4 ดวงที่เหลือเป็นอุเบกขา (อุเปกฺขาสหคตํ ) คือไม่ได้ยินดีขณะกระทำกรรมนั้นเลย ซึ่ง
ข้อนี้สอดคล้องกับคำอธิบายของพระพรหมคุณาภรณ์ที่ว่า “กุศล และ อกุศล แปลกันโดยทั่วไปว่าดี 
และ ชั่ว ก็จริง แต่แท้ที่จริงแล้วหาตรงกันทีเดียวไม่ สภาวะบางอย่างเป็นกุศลแต่อาจไม่เรียกว่าดีใน
ภาษาไทย สภาวะบางอย่างเป็นอกุศลแต่ในภาษาไทยก็ไม่เรียกว่าชั่ว” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ป
ยุตฺโต), 2557) ดังนั้นจึงเป็นที่น่าสังเกตุว่าการกล่าวถึงความอยาก (โลภะ) ในแง่ที่ใช้ในความหมาย
ของพระพุทธศาสนาจึงอาจไม่ได้กำลังแสดงการให้น้ำหนักไปยังวัตถุซึ่งเป็นตัวกระตุ้นให้เกิดความโลภ
ภายนอก เพราะวัตถุแห่งความโลภ เช่น ลาภ ยศ สรรเสริญ สุขสมบัติ ไม่ได้มีค่า (value) ที่จะเป็น
ความดี หรือ ความชั่วในตัวเอง ท่าทีของพระพุทธศาสนามุ่งให้น้ำหนักไปกับการมองเข้ามาภายใน
ตัวเองจัดการกับความอยากภายในตัวเองมากกว่า ซึ่งท่าทีตรงนี้อาจสัมพันธ์กับวิธีการกำจัดความ
อยากซึ่งจะได้กล่าวในบทต่อไปข้างหน้าก็เป็นได้ 
 
4.โทษของความอยาก (โลภะ) 

ความอยากแม้มีข้อดีอยู่บ้างคือ ทำให้มนุษย์มีความตื่นตัว รักที่จะทำสิ่งเป็นประโยชน์ รัก
การพัฒนา รู้จักการประดิษคิดค้นสิ่งต่าง ๆ แม้กระทั่งมิติด้านจิตวิญญาณเช่น การมุ่งสู่จุดหมายอุดม
คติทางศาสนาก็อาศัยความอยากนี้เองเป็นพื้นฐาน จนกล่าวได้ว่ามนุษย์กับความอยากมีเนื้อหาสาระ
ยากจะแยกขาดจากกันได้ง่าย ดังมีพุทธพจน์บทหนึ่งกล่าวว่า “สัตว์ทั้งหลายดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร...
สัตว์ทั้งหลายดำรงอยู่ได้ด้วยสังขาร(ความปรุงแต่ง/สิ่งปรุงแต่ง)” (ที. ปา. (ไทย) 11/303/251) แต่
ในทางกลับกัน เราอาจพิจารณาและได้พบว่า หลายครั้งเพราะความอยากอีกเช่นกันที่เป็นต้นเหตชุัก
นำสิ ่งเลวร้ายมาสู ่ผ ู ้คนสังคมได้ อย่างเช่น ปัญหามลพิษจากการทำอุตสาหกรรมที ่ขาดความ
รับผิดชอบ ปัญหาการฮุบที่ทำกินของชาวบ้านจากบรรษัทเงินทุน ปัญหาความเหลื่อมล้ำทางสังคม
และเศรษกิจ ปัญหาการกดขี่ใช้แรงงานไม่เป็นธรรม หรือ แม้กระทั่งปัญหาการก่ออาชญากรรม และ 
ปัญหายาเสพติด ดังมีกรณีที่ได้เห็นผ่านสื่อไม่นานมานี้ ที่เจ้าหน้าที่รัฐผู้หนึ่ง ที่แม้จะได้รับทำหน้าที่ที่มี



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

7 

เกียรติคือ เป็นวิทยากรเดินสายให้ความรู้แก่เจ้าหน้าที่ตำรวจชุดแก้ไขปราบปรามปัญหายาเสพติดทั่ว
ประเทศ แต่เพราะความโลภความอยากได้ครอบงำจึงทำตัวรับเป็นธุระจัดส่งยาเสพติดให้แก่ขบวน
การค้ายาเสพติดเสียเอง จนเป็นเหตุให้ตัวเองถูกจับกุมเสียอิสระภาพในที่สุด เป็นต้น โดยสรุปแล้ว 
โทษของความอยาก (โลภะ) ในมุมมองของพุทธศาสนาสามารถสามารถสรุปให้เห็นภาพได้ดังนี้  

1) โทษของความอยากอันเห็นในชาติปัจจุบัน เพราะพระพุทธศาสนามีความเชื่อว่า หาก
ยังไม่สิ้นกรรมสัตว์โลกทั้งหลายก็จะต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในภพชาติ จนกว่าจะพบหนทาง
สว่างปลดเปลื ้องต ัวเองออกจากบ่วงแห่งกรรมที ่ต ัวเองก่อเอาไว ้ได้ ในการจัดลำดับเวลา
พระพุทธศาสนาเชื่อว่า ชาติภพที่สัตว์กลับมาเวียนว่ายตายเกิดนั้นมีอยู่ 3 ช่วง/ชั้นคือ ชาติอดีต (ชีวิต
ที่เราเคยเป็น), ชาติปัจจุบัน (ชีวิตที่เรากำลังเป็น) และ ชาติอนาคต (ชีวิตที่เรากำลังจะไปเป็น) แต่
เพราะชาติ (ชีวิต) ในอดีตผ่านไปแล้วการให้ผลของกรรมจึงมาตกอยู่แต่ในชาติปัจจุบัน (อาจมีผล
ต่อไปถึงชาติอนาคต)  

ว่าโดยเฉพาะการให้ผลของชาติปัจจุบัน ในทางพระพุทธศาสนาเชื่อว่า ความอยาก 
(โลภะ) ส่งผลต่อชีวิต 5 ลักษณะด้วยกันคือ (1)เป็นเหตุให้เบียดเบียนชีวิตกันและกัน เช่น เข่นฆ่า ทำ
ร้ายร่างกายกันเพราะเหตุแห่งความอยาก, (2)เป็นเหตุให้เบียดเบียนทรัพย์สินของกันและกัน เช่น ลัก
โขมย จี้ ปล้น เพราะเหตุแห่งความอยาก, (3)เป็นเหตุให้ล่วงละเมิดคู่ครองผิดศีลธรรมประเวณีต่อกัน 
เช่น เป็นชู้กับสามี ภรรยา บุตรสาว บุตรชาย หญิงชายที่ไม่ได้ยินยอม ยังไม่บรรลุนิติภาวะ ยังอยู่ใน
ความดูแลหวงแหนของผู้ปกครองเพราะเหตุแห่งความอยาก, (4)เป็นเหตุให้ใช้วจีทุจริตหลอกลวงว่า
ร้ายกัน เพื่อหวังให้ตัวเองได้ทรัพย์ หรือ หวังให้ผู้อื่นเสียทัพย์และเสียเกียรติเพราะเหตุแห่งความ
อยาก, (5)เสพสุรายาเสพติดมอมเมาตนเอง เพราะการเสพสุราสารเสพติดให้โทษนั้นย่อมเกิดจาก
ความอยากสามารถบังคับหักห้ามในตนเองได้ เมื่อเสพน้อยอาจยังไม่เห็นผลมากแต่เมื่อเสพจนมัวเมา
ขาดสติย่อมเห็นผลร้ายที่จะเกิดตามมาต่อตัวเองและสังคมได้มาก เช่น เสียสุขภาพ ทำร้ายสังคมด้วย
การก่ออาชญากรรม ทำให้สังคมสูญเสียบุคลากรมีคุณภาพ เป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ใจแก่ญาติพ่ีน้อง 
และ คนรอบข้าง ฯลฯ จึงกล่าวได้ว่าปัญหาทั้ง 5 ข้อนี้ส่งผลกระทบต่อการใช้ชีวิตระดับพื้นฐาน ทั้ง
สังคมต่อ และ ต่อตัวผู้กระทำโดยตรงในชาติปัจจุบัน ดังนั้นจึงมีพุทธพจน์ตรัสไว้ว่า “บุคคลเช่นนี้ เมื่อ
ถูกอกุศลธรรมที่เกิดเพราะความโลภ (ความอยาก) ครอบงำ มีจิตถูกอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นเพราะความ
อยากกลุ้มรุม ย่อมอยู่เป็นทุกข์ ลำบาก คับแค้น เดือดร้อนในปัจจุบัน” เป็นต้น 

2) โทษของความอยากอันเห็นได้ในอนาคตชาติหน้า ดังได้กล่าวแล้วว่าในมุมมอง
พระพุทธศาสนานั้นเชื่อว่า เมื่อยังไม่สิ้นกรรมมนุษย์ก็จะต้องกลับมาเวียนว่ายในวัฏสงสาร เสวยชาติ
ชดใช้กรรมวนเวียนอยู่เรื่อยไป ตามคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาเห็นว่า เมื่อบุคคลทำกรรม ผล
ของกรรมนั้นก็จะส่งผลกลับมายังตัวผู้กระทำเสมอ หากกรรมที่ทำนั้นเป็นกรรมหนักและมีความอยาก
เป็นมูลเหตุ เช่น โขมยของสงฆ์ ฌ่อราชบังหลวง เบียดบังเอาสมบัติของส่วนรวมมาเป็นสมบัติส่วนตัว 
ฯลฯ เมื่อชีพดับตายลงไปผู้ทำกรรมย่อมจะได้รับผลให้ต้องไปเกิดในทุคติอบายภูมิ ในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนากล่าวว่า “บุคคลเช่นนี้ ถูกอกุศลธรรมที่เกิดเพราะความโลภ...หลังจากตายย่อมหวัง



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

8 

ได้ทุคติ (ทุคติในที่นี้หมายถึงทุคติ 4 คือ สัตว์นรก เปรต อสุรกาย และ สัตว์เดรัจฉาน) “เปรียบเหมือน
ต้นสะคร้อที่ถูกเถาย่านทราย 3 ชนิด (เถาย่านทราย เป็นคำอุปมาหมายถึง โลภะ, โทสะ, โมหะ) คลุม
ยอด พันรอบต้น ย่อมถึงความเสื่อม ถึงความพินาศ ถึงความฉิบหายฉันใด บุคคลเช่นนี้ เมื่อถูกบาป
อกุศลธรรมที่เกิดเพราะความโลภเข้าครอบงำ มีจิตถูกบาปอกุศลธรรมที่เกิดเพราะโลภะกลุ้มรุม ย่อม
อยู่เป็นทุกข์ ลำบาก คับแค้น ย่อมถึงเดือดร้อนในปัจจุบัน หลังจากตายไปแล้วย่อมหวังได้ทุคติ (คือไป
เกิดเป็น สัตว์นรก เปรต อสุรกาย และ สัตว์เดรัจฉาน) ฉันนั้น”  

3) โทษของความอยาก (โลภะ) ที่จะเกิดแก่ตนเอง แม้ความอยากจะเป็นสมุฐานแห่งการ
เบียดเบียนทำให้ผู้อื่นได้รับความเดือดร้อน แต่ในมุมมองทางพระพุทธศาสนา ผลแห่งความอยากยัง
ส่งผลกระทบในทางท่ีไม่ดีมายังตัวผู้กระทำโดยตรงด้วย ซึ่งเรียกผลที่ย้อนกลับมาเช่นนี้ว่า กรรมวิบาก 
กรรมวิบากที่ย้อนกลับมายังตัวผู้กระทำก็อย่างเช่น มีความคับแค้นใจเป็นนิตจ์เพราะความอยากมัน
เผาให้รนร้อนระอุไปด้วยความอยากมีอยากได้ไม่เคยพอ ดังนั้นจึงมีพระพุทธพจน์กล่าไว้ว่า “โลภะ 
(ความอยาก), โทสะ (ความโกรธ), และ โมหะ (ความหลง) ที่เกิดภายในตน ย่อมทำร้ายผู้มีจิตเลว
ทราม เหมือนขุยไผ่กำจัดต้นไผ่ ฉะนั้น” และ “เรากล่าวว่ากามทั้งหลาย เปรียบเหมือนหอกหลาว…
เปรียบเหมือนหัวงูฯ มีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก ในกามนี้มีโทษอย่างยิ่ง”  ดังนั้นความอยาก 
(โลภะ) จึงเป็นมลทินภายใน เป็นอมิตภายใน เป็นศัตรูภายใน เป็นเพชฌฆาตภายใน เป็นข้าศึก
ภายใน” “คนโลภไม่รู้จักผล คนโลภไม่รู้จักเหตุ คนเมื่อถูกความโลภครอบงำเมื่อใด ความมืดบอด
ย่อมมีเม่ือนั้น”  

โทษของความอยากในงานศึกษาภายนอกชิ้นหนึ่งยังกล่าวด้วยว่า “ความโลภนั้น แท้จริง
แล้วก็คือ ความพยายามที่จะทำให้ภาพตัวเองเป็นจริงขึ้นมาโดยการครอบครองสิ่งที่จะเสริมภาพนั้น 
แต่ปัญหาอยู่ที่ว่าแม้เราจะเปลี่ยนแปลงเนื้อหาของภาพนั้นได้ แต่เราก็ไม่สามารถทำให้มันเป็นจริง
ขึ้นมา...ความสัมพันธ์ระหว่างภาพตัวเองกับความอยากนั้นจะเห็นได้ชัดในกรณีที่มีการแย่งชิงสิ่ง
เดียวกัน  ในที่นี้การได้มาย่อมหมายความว่าตัวเองได้เป็นใหญ่ “ถ้าฉันได้สิ่งที่ฉันต้องการ” ฉันจะรู้สึก
ว่าประสบความสำเร็จ และ เข้มแข็ง “ถ้าฉันไม่ได้” ฉันจะรู้สึกว่า ล้มเหลว และ อ่อนแอ (พระไพศาล 
วิสาโล, 2549) ดังนั้น โทษของความอยากในที่นี้จึงเป็นไปตามหลักธรรมดาใน โลกธรรม 8 นั่นเองคือ 
เมื่อมีได้ก็มีเสีย ไม่มีอะไรจะสมใจเราไปทุกอย่าง มีลาภก็เสื่อมลาภ มียศก็เสื่อมยศ มีสรรเสริญ มีสุข 
ก็เสื่อมไปได้ฉันใดก็นั้น โทษของความอยากอันจะเกิดแก่ตนเองจึงนำมาสู่ข้อสรุปที่ว่า “เมื่อท่านไม่มี
ความเพียงพอกับสิ่งที่มี แม้จะให้ครอบครองโลก ท่านก็ยังจะทุกข์อยู่ดี” (วันเพ็ญ บงกชสถิตย์, 2535)  

4) โทษของความอยากอันจะเกิดแก่ผู้อื่น ปัจจุบันนี้ปัญหาต่างๆ ทางสังคม เช่น ปัญหา
สงคราม ความอดอยาก ภัยธรรมชาติที่เกิดจากน้ำมือมนุษย์ โรคระบาด ฯลฯ กล่าวได้ว่าความอยาก
(โลภะ) เป็นอีกมูลฐานหนึ่งที่สำคัญ เพราะโลกและมนุษย์เราทุกวันนี้พัฒนาขีดความสามารถด้าน
ต่างๆ ขึ้นมาอย่างมาก ไม่ว่าจะด้านเทคโนโลยีข้อมูลข่าวสาร ระบบอุตสาหกรรม เครื่องอุปโภค
บริโภคฯลฯ ก็ล้วนพัฒนามาจนเกือบสุดขีดความสามารถ หากคิดจะทุ่มเทมาใช้เพื่อการส่งเสริม
พัฒนาคุณภาพชีวิตเพื่อนมนุษย์ โลกเราก็อาจจะพบความสงบสันติสุขได้ไม่ยาก แต่หากเมื่อมีคนบาง



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

9 

คนซึ่งมีความสามารถ มีความรู้ มีเงินทุน สามารถเข้าถึงแหล่งข้อมูลข่าสารได้ดีกว่า แต่กลับทำทุก
อย่างเพื่อตอบสนองเพียงความต้องการของตัวเอง โลกเราก็สามารถเข้าสู่วิกฤติเดือดร้อนวุ่นวายได้
อย่าง่ายดายเช่นกัน ปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาท่านหนึ่งกล่าวว่าปัญหาของโลกทุกวันนี้เกิดจาก 
ความอยากได้ อยากใหญ่ ใจแคบ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) คือ เพราะความโลภ
ของคนเพียงไม่กี่คนก็สามารถทำให้ผู้คนเดือดร้อนได้จำนวนมาก หรือ ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาก็
มีกล่าวถึงโทษของความโลภไว้เช่นกันว่า “จิตที่ตั้งไว้ผิด (มีความอยาก ความขึ้งโกรธ ความลุ่มหลง
เป็นมูล) พึงทำให้ได้รับความเสียหาย ยิ่งกว่าความเสียหายที่โจรจะกระทำต่อโจร หรือ ผู้จองเวรที่จะ
กระทำต่อผู้จองเวรเสียอีก”  

ดังนั้นเมื่อกล่าวถึงโทษของความอยากแล้วจึงกล่าวได้ว่าส่งผลกระทบทางร้ายต่อผู้คนใน
ระดับต่าง ๆ อย่างรอบด้าน คือส่งผลทั้งต่อตัวผู้กระทำเอง เพราะความอยากได้อยากมีเกินประมาณ
ย่อมทำให้มีจิตใจรุ ่มร้อนหาความสงบสุขไม่ได้, ส่งผลทั ้งต่อผู ้อื ่น คือ ย่อมจะเป็นเหตุให้ก่อ
อาชญากรรมก่อความเดือดร้อนวุ่นวายให้แก่สังคมได้ง่าย, ส่งผลทั้งในปัจจุบันชาตินี้คือให้ผลอย่าง
ปัจจุบันทันตาเห็น, ส่งผลทั้งในชาติหน้า คือแม้ในมิติทางศาสนาก็กล่าวรับรองไว้ว่ามีผล ดังเช่นที่ได้
นำเสนอมาแล้วนี้  
 
5.วิธีการกำจัดความอยาก (โลภะ) ตามแนวทางพระพุทธศาสนา 

ในทางจิตวิทยานั้นกล่าวว่า ความโลภ เกิดจากการมีแรงจูงใจ (Motivation) เข้ามา
กระทำ  หากแรงจูงใจแข็งแรงขึ้นในระดับหนึ่งก็จะแปรเป็นสิ่งเร้า (Stimulus) เกิดความต้องการ 
(needs) กลายเป็นแรงขับ (drive) จากแรงขับก็จะแสดงเป็นพฤติกรรมตอบสนอง (Response) เพ่ือ
มุ่งไปสู่เป้าหมาย (Goal) คือตัววัตถุที่คิดว่าจะสนองตอบความต้องการของตนนั้นได้ (มุกดา ศรียงค์, 
นวลศิริ เปาโรหิตย์, สิริวรรณ สาระนาค และ คณะ, มปป.) เป็นที่ยอมรับกันในศาสตร์โดยทั่วไปว่าวิธี
ที่จะดับความอยาก (โลภะ) มีอยู่ 2 วิธีหลักๆด้วยกันคือ (1)หาสิ่งต้องการมาสนองตอบความอยากนั้น
ให้ได้, และ (2)ลดความอยากของตัวเองลง  วิธีการแรกเป็นเรื่องของการจัดการกับโลกภายนอกให้
เป็นไปดังใจประสงค์ ส่วนวิธีการที่สองเป็นเรื่องของการจัดการกับจิตใจภายในของตัวเอง ในคำสอน
ทางพระพุทธศาสนาไม่ได้ปฏิเสธวิธีการของทั้งคู่ และ มีวิธีจัดการกับความอยากดังนี้  

1) หาสิ่งต้องการมาสนองตอบความอยากนั้นให้ได้ วิธีการนี้มีตัวอย่างมากมายในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา เช่น ในพระสูตรหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงแนะนำให้พระภิกษุใช้สัมมัปปธานเพ่ือแก้ไข
ปัญหาความท้อแท้อันเกิดจากการเจริญสิกขา 5 (ไม่ฆ่าสัตว์, ไม่ลักทรัพย์, ไม่ประพฤติผิดในกาม, ไม่
พูดเท็จ, ไม่ดื่มสุราเมรัย) พระองค์ทรงตรัสให้ภิกษุมี ฉันทะ ความพอใจ ทำความพยายาม ความเพียร 
ประคองจิต มุ่งมั่น ป้องกันบาปอกุศลธรรม ฯลฯ เพื่อเจริญสิกขา 5 ให้สำเร็จ ก็ความพอใจ ความ
พยายาม ความเพียรประคองจิตมุ่งมันฯ ที่ว่านั่นเองที่เป็นลักษณะหนึ่งของความอยาก (ดูในคำ
ไวพจน์ที่แสดงไว้ข้างต้น) หรือ ในพุทธพจน์แห่งหนึ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสขณะประทับในนิคมของชาว
สุมภะทำนองว่า ผู้ฉลาดต้องดูแลตนเองให้ได้ก่อนแล้วจึงจะไปดูแลผู้อ่ืนได้ ที่ว่า “บุคคลเมื่อรักษาตน 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

10 

ชื่อว่ารักษาผู้อื่น เมื่อรักษาผู้อ่ืน ชื่อว่ารักษาตน” การดูแล(รักษา)ตนเองที่กล่าวนี้เมื่อว่าโดยหลักก็คือ
ลักษณะของควมอยากอย่างหนึ่งนั่นเอง 

ไม่ได้มีอยู่เพียงเท่านี้ คำสอนในพระพุทธศาสนายังกล่าวถึงวิธีการกำจัดความอยากด้วย
ส่งเสริมให้แสวงหามาให้พออีกมาก เช่นอย่างที่เห็นได้ชัดเจน(และโดยตรงที่สุด)ก็ดังที่ปรากฏในหลัก
คำสอนเรื่องประโยชน์ปัจจุบัน 4 (ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์) ที่ว่า (1)อุฏฐานสัมปทา ให้ถึงพร้อมด้วย
การขยันหาทรัพย์, (2)อารักขสัมปทา ให้ถึงพร้อมด้วยการเก็บงำรักษาทรัพย์ให้ดี, (3)กัลยาณมิตตา 
ให้ถึงพร้อมด้วยการมีมิตรดีไม่ล้างผลาญ, (4)สมชีวิตา ให้ถึงพร้อมด้วยความเป็นอยู่อย่างสมควรแก่
ฐานะ เป็นต้น 

หรือ อีกตัวอย่างท่ีเห็นชัดเจนได้ไม่แพ้กัน คือ เรื่องราวในพระสูตรหนึ่งที่กล่าวถึง เมื่อครั้ง
พระพุทธเจ้าเสด็จไปประทับเมืองอาฬวี เพ่ือต้องการโปรดบุรุษเข็ญใจคนหนึ่งที่เป็นคนเลี้ยงวัว เขาได้
ยินข่าวว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมาก็อยากไปฟังพระธรรมพร้อมกับชาวเมืองคนอื่นๆ แต่บัง เอิญว่าวันนั้น
เขาทำวัวหายก็เลยต้องออกตามหาวัวก่อน เมื่อเจอแล้วเขารีบเพื่อจะได้ฟังธรรมกับพระพุทธเจ้า แต่
พระพุทธเจ้ากลับไม่ได้ทรงแสดงธรรมโปรดทันที พระองค์ตรัสให้พวกคนครัวจัดเตรียมอาหารให้บุรุษ
เข็ญใจผู้นั้นกินให้อิ่มก่อนแล้วจึงค่อยให้มาฟังธรรม พระองค์แสดงเหตุผลที่ทรงทำเช่นนั้นไว้ว่า “คนที่
ถูกความหิวครอบงำ มีความทุกข์จากความหิว แม้แสดงธรรมให้เขาฟัง เขาก็ไม่สามารถเข้าใจได้”  
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2548) ซึ่งจริงๆ จากตัวอย่างก็คงพอแสดงให้เห็นว่า แนวคิดใน
พระพุทธศาสนามีมิติที่ให้ความสำคัญกับเรื่องทรัพย์สิน (ในเรื่องคือ วัว) เรื่องปากท้อง การกินดีอยู่ดี 
ซึ่งต้องใช้ความอยากเป็นตัวนำด้วยเช่นกัน 

2) ลดความอยากของตัวเองลง ว ิธ ีการนี ้ถ ูกกล่าวถึงในหมู ่ผ ู ้ศ ึกษาคำสอนทาง
พระพุทธศาสนามากกว่าวิธีแรก ที่เป็นดังนี้อาจเพราะว่าเป็นวิธีที่เข้ากับจริตของผู้ศึกษาได้มากกว่า 
หรือ อาจเป็นเพราะดูมีความลึกซึ้งไม่เป็นโลกวิสัยเกินไปอย่างวิธีการแรกก็ไม่อาจทราบได้ ซึ่ง
รายละเอียดน่าสนใจมีดังนี้ 

2.1  กำจัดความอยากด้วยการให้ทาน  
เพราะความโลภเป็นมิตรกับความตระหนี่ แต่การให้ทานนั้นสามารถกำจัดความตระหนี่ 

ดังนั้นจึงเป็นตัวกำจัดความโลภได้อย่างดี ในพจนานุกรมคำวัด ของพระธรรมกิตติวงศ์กล่าวว่า ทาน 
นั้นหมายถึง การให้, วัตถุที่พึงให้, การแบ่งปัน, การเสียสละ, การเอื้อเฟื้อ ส่วนวัตถุแห่งทานนั้น
โดยทั่วไปมี 10 อย่างอันได้แก่ (1)อาหาร, (2)น้ำดื่ม, (3)เครื่องนุ่งห่ม, (4)ยานพาหนะ, (5)มาลัยและ
ดอกไม้, (6)ของหอม, (7)เครื่องลูบไล้, (8)ที่นอน, (9)ที่อยู่อาศัย, (10)ประทีป แสงสว่าง การให้ทาน
แบ่งเป็น 4 ประเภทด้วยกันคือ (1)ให้เพื่อต้องการชำระกิเลสของตน เรียก บริจาคทาน, (2)ให้เพ่ือ
ต้องการตอบแทนบูชาคุณ เรียกว่า ปฏิการทาน, (3)ให้เพื่อต้องการสงเคราะห์ผูกมิตภาพ เรียกว่า 
สังคหทาน, (4)ให้เพื่อต้องการอนุเคราะห์เอื้อเฟื้อแก่คนที่ลำบากให้สบายขึ้น เรียกว่า อนุคหทาน  
(พระมหาสุวิทย์ วิชฺเชสโก, 2541) แต่ก็ยังมีการแบ่งประเภทของทานไว้อีกว่ามีอยู่ 2 ประเภทด้วยกัน
คือ (1)อามิสทาน การให้ที่เป็นวัตถุสิ่งของ กับ (2)ธรรมทาน การให้ธรรมะ ให้ความรู้ ข้อคิดการ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

11 

ดำเนินชีวิตต่างๆ กล่าวว่าการให้ธรรมทานนี้ประเสริฐกว่าการให้อื่นๆ ซึ่งตรงนี้ก็อาจจะมีส่วนจริง 
เพราะอามิสทาน กำจัดได้เพียงความโลภอย่างหยาบคือความโลภในวัตถุ ส่วนการให้ธรรมทานนั้น
กำจัดได้กระทั่งทิฏฐิ ไปจนถึงความสำคัญว่าเป็นตัวตนซึ่งเป็นอุปสรรคใหญ่ในการเข้าถึงความดีสูงสุด
ในทางพระพุทธศาสนา 

2.2 กำจัดความอยากด้วยการรักษาศีล  
ศีลนั้นแปลว่า ความประพฤติเรียบร้อยทางกายวาจา ข้อปฏิบัติสำหรับคุมกายวาจาให้

ตั ้งอยู่ในความดีงาม หลักการของศีลมีพื้นฐานอยู่ที ่การไม่เบียดเบียนผู้อื ่น ดังนั้นศีลจึงเ ป็นศัตรู
โดยตรงกับความอยากที่มักกระตุ้นอารมณ์ให้อยากเข้าไปเบียดเบียนหาผลประโยชน์จากผู้อื่น ศีล
สามารถกำจัดความอยากพื้นฐานได้ 5 ประการคือ (1)ศีลข้อ 1 กำจัดการเบียดเบียนจากการทำร้าย
ชีวิตซึ่งกันและกัน, (2)ศีลข้อ 2 กำจัดการเบียดเบียนจากการละเมิดทรัพย์สินกรรมสิทธิ์ของกันและ
กัน, (3)ศีลข้อ 3 กำจัดการเบียดเบียนอันเกิดจากการล่วงละเมิดคู่ครองทำผิดประวณีศีลธรรม, (4)ศีล
ข้อที่ 4 กำจัดการเบียดเบียนจากการใช้วจีทุจริตหลอกลวงต้มตุ๋นกันและกัน, (5)ศีลข้อ 5 กำจัดการ
เบียดเบียนอันเนื่องมาจากความมัวเมาขาดสติ  

2.3 กำจัดอยากด้วยความสันโดษ และ ขันติ 
ความสันโดษ มีความหมายว่า ยินพอใจกับสิ่งที่มีที่ได้ มีความพอประมาณในการบริโภค

ใช้สอย มีความสุขพอใจด้วยเครื่องเลี้ยงชีพ เช่นผ้านุ่งห่ม อาหาร ที่อยู่อาศัย ฯ ที่หามาได้ด้วยความ
เพียรพยายามของตน ความสันโดษมีอยู่ 3 ประการด้วยกันคือ (1)ยถาสันโดษ ยินดีตามมีตามได้ในสิ่ง
ที่หามาได้โดยความเพียรของตน ไม่เพ่งเล็งอยากได้ในสิ่งที่ไม่ใช่กรรมสิทธิ์ของตน ไม่เพ่งเล็งอยากได้
ในของของคนอื่น, (2)ยถาพลสันโดษ ยินดีตามกำลัง คือ พอใจอย่างควรแก่กำลังร่างกาย สุขภาพ 
สติปัญญา และ ขอบเขตรการใช้สอยของตน(ใช้ตามจำเป็น หรือ เท่าที่ดูแลรักษาได้), (3)ยถาสารุป
สันโดษ ยินดีตามสมควร คือ ยินดีตามสมควรแก่เหตุ ภาวะ ฐานะ แนวทาง ความจำเป็นของตน 
เพราะของที่เกินสมควรย่อมให้โทษมากกว่าคุณ ส่วนการถือ ขันติ นั้น คือ การมีความอดทนอดกลั้น
ต่อสิ่งยั่วเย้ากระทบต่างๆ มีอยู่ 2 อย่างด้วยกันคือ (1)อธิวาสสนขันติ คือ อดกลั้นอันทำให้ยับยั้งอยู่  
แต่ก็กล่าวว่า อธิวาสสนขันติความจริงแล้วทำได้เพียงขั้นสกัดกั้นไม่ให้ความอยากเข้าครอบงำจิตใจ
ด้วยการข่มไว้ เช่น เมื่อได้รับทุกข์เวทนายามป่วยไข้ ได้รับความร้อน เย็น หิวกระหาย ฯลฯ ก็สามารถ
ใช้ อธิวาสสน ข่มไว้ไม่ให้แสดงอาการออกมาได้ อธิวาสสนขันติเป็นขันติที่อดทนต่อความลำบากได้
นั่นเอง, (2) ตีติกขาขันติ คือ ความอดทนขั้นสูง เป็นขันติทางใจสำเร็จได้ด้วยการฝึกฝน ตีติกขาขันติ
สามารถเข้าไประงับความอยากจากสิ่งอันยั่วให้รัก ยั่วให้ชัง ยั่วให้โกรธ ยั่วให้หลง สามารถทนทานไม่
ไหวคลอนไปตามอารมณ์ความอยาก ตัวอย่างดังที่พระพุทธเจ้าตรัสถึงพระองค์เองว่า “เราทนทานคำ
ล่วงเกิน เหมือนช้างศึกทนทานลูกศร ที่ตกจากแล่งมาต้องกายในสนามรบ”  (สมเด็จพระญาณสังวร 
สมเด็จพระสังราช สกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2551) 

 
  



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

12 

2.4 กำจัดความอยากด้วยปัญญา 
ปัญญา แปลว่า รู้ทั่ว รู้เหตุผล... แยกได้ในเหตุผล ดี ชั่ว เป็นประโยชน์ ไม่เป็นประโยชน์

ได้ หรือปัญญาอาจแปลว่า รู้ซึ้งในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง รู้เท่าทันสังขารความปรุงแต่ง รู้
องค์ประกอบ รู้ที่จะจัดการกับสิ่งต่างๆ ในการนำเนินชีวิต ลักษณะของปัญญาในพระพุทธศาสนามี 3 
ประการด้วยกัน คือ (1)สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดจากการสดับฟังมาก ศึกษามาก ลองผิดลองถูกด้วย
ประสบการณ์จริง ฯลฯ ปัญญาชนิดนี้กำจัดความอยากได้โดยการเลือกเฟ้นหาข้อธรรม วิธีปฏิบัติ ที่
จะให้ได้ผลสมควรตามแต่เหตุแก่สถานการนั้นๆ  (2)จินตามยปัญญา ปัญญาอันเกิดจากการใคร่ควร 
ตรึกตรองแยบคาย ใช้เหตุผลวิเคราะห์ ปัญญาชนิดนี้สามารถกำจัดความอยากได้ด้วยวิธีการวิเคราะห์
เทียบเคียงความมีเหตุมีผล ความมีประโยชน์ไม่มีประโยชน์ ดีงาม ชั่วร้าย อย่างไรบ้างต่อตัวเอง และ 
ผู้อื่น, (3)ภาวนามยปัญญา ปัญญาอันเกิดจากการปฏิบัติบำเพ็ญ (ญาณอันเกิดขึ้นแก่ผู้อาศัยจินตามย
ปัญญา และ สุตมยปัญญา ขะมักเขม้นมนสิการในสภาวะธรรมทั้งหลาย) ภาวนามยปัญญานี้ทำให้
รู้เท่าทันลักษณะอาการของความอยากได้อย่างชัดเจนแจ่มแจ้ง เข้าใจถึงธรรมดาของสัพพสิ่ง เห็น
ความไม่สาระของสัพพสิ่งแล้วทำให้วางเฉยมีจิตเป็นอิสระ ไม่เศร้าหมองขุ่นมัวด้วยอำนาจแห่งความ
อยาก ความโกรธ ความหลง กล่าวคือ รู้ว่าความอยาก ความโกรธ ความหลง มีความเปลี่ยนแปลง
ตามกฏธรรมชาติแห่งพระไตยลักษณ์ เป็นความรู้ที่สิ้นสุดแห่งกองทุกข์ นำผู้ฝึกฝนเข้าสู่จุดมุ่งหมาย
สูงสุดในพระพุทธศาสนาคือ พระนิพพาน นั่นเอง 
 
6. สรุป 

ปัญหาเรื่องความอยาก และ แนวทางจัดการกับความอยากในพระพุทธศาสนา มีเนื้อหา
ที่น่าสนใจหลายประเด็น อาจพอสรุปได้ดังนี้ 

1) ความหมายของความอยาก ในทางพระพุทธศาสนา และ จากที่ต่างๆ ได้ให้ความหมาย
คล้ายกันว่า ความอยาก (โลภะ) หมายถึง ความอยากได้ ความทะยานอยาก สาเหตุที่ทำจิตใจเศร้า
หมองตกต่ำไปในที่ชั่ว มีคำที่เป็นไวพจน์ใช้แทนกันได้ เช่น ตัณหา (ความปราถนา ความใคร่ ฯลฯ), 
ราคะ (ความกำหนัด ฯลฯ), อภิชฌา (ความต้องการ ฯลฯ), อิจฉา (ความปราถนา ฯลฯ), อาสา 
(ความหมายมั่น ฯลฯ) เป็นต้น 

2) บ่อเกิดของความอยาก โดยพ้ืนฐานตามแนวพระพุทธศาสนาเห็นว่า ความอยากเกิด
จาก อวิชชา ความไม่รู้, ตัณหา ความทะยานอยาก, อุปกิเลส การปรุงแต่งการเข้าเสพซึ้งอารมณ์, อา
สวะ เครื่องยึดติดนอนเนื่องในสันดานย้อมดวงจิตต์ให้ขุ่นมัวไหลไปสู่ที่ชั่ว 

3) โทษของความอยากนั้นเห็นว่า ความอยากให้โทษต่างๆ เป็นความเดือดเนื้อร้อนใจ 
การเบียดเบียนซึ่งกันและกัน การทำผิดบาป 5 ประการในเบญจศีล โดยเห็นว่าความอยากนั้นให้โทษ
แก่ทั้งตัวผู้ที่กระทำ และ ให้โทษแก่สังคม 4 สถานดังนี้ (1)ให้โทษในปัจจุบันชาตินี้ (2)ให้โทษใน
อนาคตชาติหน้า (3)ให้โทษแก่ตนเอง (4)ให้โทษแก่ตนเอง และ ผู้อื่น 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

 

13 

3) วิธีการกำจัดความอยาก ในมุมมองพระพุทธศาสนาเห็นว่าความอยากสามารถจัดการ 
หรือ กำจัดได้ด้วยวิธีการหลัก ๆ 2 อย่างคือ (1)หาสิ่งต้องการมาสนองตอบความอยากนั้นให้ได้ โดย
ใช้ความเพียร การขยันหา(อุฏฐานสัมปทา), ขยันเก็บ(อารักขสัมปทา), คบหามิตรที่ดี (กัลยาณมิตตา), 
ฉลาดในการจับจ่ายใช้สอย(สมชีวิตา), และ (2)ลดความอยากของตัวเองลง ด้วยการกระทำไว้ในใจ
โดยแยบคาย ศึกษาหลักธรรม การปฏิบัติ เช่น การให้ทาน รักษาศีล ฝึกฝนความสันโดษ มีขันติ และ 
การเจริญปัญญา 3 เป็นต้น  
 

 
บรรณานุกรม 

ภาษาไทย 
Humphreys Christmas.  ( 1 9 9 7 ) .  A popular dictionary of Buddhism.  London: The 

Buddhist Society. 
แม่ชีสุนันทา เรียงแหลม.(2550). การศึกษาวิธีแก้ปัญหาเรื่องความโลภในสังคมปัจจุบันตามหลัก

พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหา
จุฬาลงกรณราวิทยาลัย. 

พระเทพดิลก (ระแบบ ิต าโณ). (2535).  อธ ิบายหล ักธรรมตามหมวดจากนวโกวาท . 
กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา.  

พระไพศาล ว ิสาโล. (2549). ศาสตร์และศิลป์แห่งการระงับความขัดแย้ง . พิมพ์ครั ้งที ่  2. 
กรุงเทพมหานคร: โครงการสาส์น สำนักพิมพ์มูลนิธิเด็ก. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2550). พจนานุกรมเพื ่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด ศัพท์
วิเคราะห์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: เลี่ยงเซียง. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2551). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด คำวัด. พิมพ์
ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม.   

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 9.
กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปย ุต ฺ โต) .  (2548). เศรษฐศาสตร ์แนวพุทธ .  พ ิมพ ์คร ั ้ งท ี ่  8. 
กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธาภิวัทน์. 

              . (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 17. กรุงเทพมหานคร: 
พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

              . (2550). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: 
คณะผู้ศรัทธาจัดพิมพ์เป็นธรรมทาน. 

              . (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 30. กรุงเทพมหานคร: 
มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต. 



  Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 2 (July-December 2016)  

 

14 

พระมหาปราโมทย์ ปโมทิโต. (2541). พจนานุกรมธาตุ ภาษาบาลี. กรุงเทพมหานคร: เอกพิมพ์ไทย 
จำกัด. 

พระมหาสุวิทย์ วิชฺเชสโก. (2541). ทาน ก้าวแรกแห่งการพัฒนาคุณภาพชีวิต. กรุงเทพมหานคร: ฟอง
ทองเอ็นเตอร์ไพรซ์ จำกัด.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตยปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทลาลัย. 

มุกดา ศรียงค์, นวลศิริ เปาโรหิตย์, สิริวรรณ สาระนาค และ คณะ. (มปป.). จิตวิทยาทั่วไป (General 
Psychology). กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

วศิน อินทสระ.(2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: ธรรมดา.  
วันเพ็ญ  บงกชสถิต. (2535). ชีวิตและความคิดของนักปรัชญา เล่ม 1. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

โครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 
สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯสยามบรมราชกุมารี . (2525). ทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

พระราชว ิทยานิพนธ ์อ ักษรศาสตร ์มหาบัณฑิต . บ ัณฑิตว ิทยาล ัย : จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย.   

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังราช สกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) . (2551). 45 
พรรษาของพระพุทธเจ้า. พิมพ์ครั้งที่ 5.  กรุงเทพมหานคร: มหามงกุฎราชวิทยาลัย. 

หลวงเทพดรุณานุศิษฏ์ (ทวี ธรมธัช).(2540). ธาตุปฺปทีปิกา หรือ พจนานุกรม บาลี – ไทย. พิมพ์ครั้ง
ที่ 7. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 


