
พระพุทธศาสนากับสังคมไทย : การยืนหยัดและทาทายในรอบทศวรรษ 
(พ.ศ. 2548 – 2558) 

Buddhism and Thai Society : Tenacity and Challenge of Decades 
(2548 – 2558 BC.) 

 
นางสาวกาญจนาณัฐ  ประธาตุ 

Kanjananat Prathat 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

 

บทคัดยอ 
พระพุทธศาสนากับสังคมไทยในรอบ 10 ปที่ผานมาเกิดปญหามากมาย โดยเฉพาะปญหา

เก่ียวกับการบิดเบือนคําสอนซึ่งเปนสิ่งที่ทาทายความสามารถของคณะสงฆในการเขาไปแกไขปญหา
ดังกลาว นอกจากน้ันยังมีปญหาที่กอใหเกิดภาวะเสื่อมถอยศรัทธาเปนตนวา“การปลอมบวช”ทั้งน้ี
เพราะถือเปนภาวการณแทรกซึมที่กอใหเกิดผลรายกับพระพุทธศาสนาขณะเดียวกันยังมีปญหาเรื่อง
สิทธิสตรีกับการบวชเปนภิกษุณีซึ่งเปนปญหาเกาที่ถูกนํามาฟนเพ่ือสรางความชอบธรรมใหมซึ่งถือ
เปนประเด็นที่ทาทายความรูสึกของชาวพุทธอยูไมนอย นอกจากน้ีพระพุทธศาสนาคอนขางที่จะพบ
แตขาวคราวที่เลวรายและตกอยูในฐานะจําเลยของสังคมมาตลอด แตก็ยังโชคดีที่ยังมีพระสงฆดีๆ อีก
หลายรูปไดพยายามออกมาแสดงบทบาทเปนศาสนทายาทที่แบกรับภาระและเปนที่พ่ึงของสังคมจึง
เปนเหตุใหพระพุทธศาสนายังถูกมองวามีสวนดีและเปนที่ยอมรับนับถือของพุทธศาสนิกชนกันอยูคู
สังคมไทยตอไป 
 

คําสําคัญ : พระพุทธศาสนา; สังคมไทย; การยืนหยัดและทาทาย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

36 

ABSTRACT 

The Buddhism in Thai society 10 years ago had many problems, the problem 
with the interpretation of the doctrine, which is challenging the ability of sangha. 
Another problem that caused adverse degeneration of faith ordained travesty.  The 
false priests have caused adverse effects to the image :  and infiltration situation is 
causing adverse effects to Buddhism. Meanwhile, there the issue of female ordination 
as a nun with an old problem that was brought up to resuscitate a new legitimacy. It 
is also fortunate that in the midst of higher Buddhist followers, there are also good 
priests.  There are many who try to figure out their roles as religious heirs who bear 
the burden and reliance of society.  This is why religion is observed as good, and is 
why Buddhism is respected in Thai society. 
 

Key Words : Buddhism; Thai Society; Tenacity and Challenge  
 
 

บทนํา 
พระพุทธศาสนาถือวาเปนศาสนาที่มีอิทธิพลตอการสรรคสรางสังคมและวัฒนธรรมไทย

ขึ้นมาเพ่ือใหมีเอกลักษณ (Identity) เปนของเฉพาะตนที่พระพุทธศาสนาไดเขามาต้ังมั่นในดินแดน
สุวรรณภูมิเปนระยะเวลาอันยาวนานนับต้ังแตสมัยของพระโสณะและพระอุตตระ พระธรรมฑูตสาย
แรกที่ไดเดินทางมาเผยแผหลักคําสอนของพระพุทธศาสนาใหแกชาวไทยในสมัยน้ันไดรับเอากรอบ
แนวคิดและหลักธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนาไประยุกตใชในชีวิตประจําวันและไดปลูกฝง
แนวคิดดังกลาวใหอนุชนรุนหลังมาเปนลําดับ เราจะพบวาดินแดนใดที่พระพุทธศาสนาแผเขาไปถึง
ดินแดนน้ันก็จะมีประเพณีวัฒนธรรมที่เกี่ยวเน่ืองกับพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นมา และผูคนที่นับถือ
พระพุทธศาสนาในดินแดนน้ันๆ ก็จะยึดมั่นในคําสอนของพระพุทธศาสนาสืบตอกันเรื่อยมา 

เมื่อเราหันกลับไปมองสภาพความเปนจริง ของพระพุทธศาสนาในอดีตน้ันจะพบวา ชาวไทย
น้ันเปนผูที่นับถือพุทธศาสนาอยางมั่นคง และรักษาพระพุทธศาสนาไวเปนมรดกใหแกลูกหลาน 
ดังเชน พอขุนรามคําแหงมหาราชตัดสินพระทัยที่จะยกใหพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท เปนศาสนา
หลักในอาณาจักรสุโขทัย พระองคทรงนิมนตพระเถระชาวปกษใตมาเปนอาจารยสอนหนังสือและ
อบรมศีลธรรมแกประชาชน (กรมศิลปากร, 2527) ซึ่งตอมาไดกลายเปนประเพณีปฏิบัติสืบทอดกัน
มาอยางไรก็ตาม ชวงระยะเวลาที่ผานมาปรากฏวาพระพุทธศาสนาก็ตกอยูในกฎของไตรลักษณ 
กลาวคือ ตกอยูในภาวะเสื่อมถอยอันเน่ืองมากจากสาเหตุตางๆ เชน สมัยกรุงศรีอยุธยาแตกทําให
พระสงฆบางกลุมประพฤติตัวไมเหมาะสม เชน ต้ังตัวเปนหัวหนาซองโจรคุมไพรพลออกปลนและ



วารสารพุทธจิตวิทยา ปท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

 

37 

ประพฤติผิดพระธรรมวินัยจนเปนเหตุใหผูมีอํานาจในสมัยน้ันตองออกมาปราบปราม ซึ่งหวงเวลา
ดังกลาวน้ี จัดวาเปนภาวะเสื่อมถอยขั้นวิกฤตของพระพุทธศาสนา (วศิน อินทสระ, 2525)  

ในอดีตต้ังแตสมัยสุโขทัยเปนตนมาน้ัน เราจะพบวาบทบาทของพระสงฆน้ันจะอยูในฐานะ
ของผูนําชุมชนและเมื่อสังคมเกิดความสงบสุข ภาพลักษณแหงพระพุทธศาสนาคนก็จะมองไปที่     
จริยวัตรของพระสงฆเปนหลัก ซึ่งบทบาทของพระสงฆในฐานะเปนผูนําชุมชนและวัดในฐานะเปน
มหาวิทยาลัยของชาวบานก็ตองถึงวาระตองเปลี่ยนแปลงในชวงของรัตนโกสินทรตอนปลาย กลาว 
คือ ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว พระองคไดปรับเปลี่ยนระบบการศึกษา
ของชาติไทยโดยการนําเอาการศึกษาที่วัดเคยดูแลมาจัดเองโดยรัฐเปนคนจัด สวนพระก็ทําหนาที่ของ
ตนอยูในวัดไมมีอํานาจในการจะเขาไปมีสวนรวมในการจัดการศึกษา (เปรมวิทย ชอแกว, 2543)     
จึงถือวาในรัชสมัยของลนเกลารัชกาลที่ 5 น้ัน สถานภาพของพระสงฆไดถูกทาทายและถูกสั่นคลอน
เปนครั้งแรก และถัดจากน้ันก็ปรากฏวาความเจริญทางดานตะวันตกไดเขามามีอิทธิพลเหนือวิถีชีวิต
แบบไทยๆ คนเริ่มสนใจวัตถุมากกวาที่จะมาเนนเก่ียวกับเรื่องวัดวาอาราม ดังน้ันความหางเหินของวัด
กับบานย่ิงทวีความรุนแรงย่ิงขึ้น 

จากกระแสไหลบาของวัฒนธรรมตะวันตกทําใหเกิดกระแสการเรียกรองใหพระสงฆไดมีการ
ปรับปรุงบทบาทและเสริมสรางศักยภาพใหกับตนเองมากขึ้น นอกจากน้ันในอีกมิติหน่ึงที่เปนผลพวง
จากการพัฒนาทางดานการเมืองการปกครองและระบบเศรษฐกิจทําใหพระสงฆเองพยายามที่จะ
ปรับตัวใหเขากับสังคมใหทันทวงทีและใหเหมาะสมกับภาวการณของโลก ซึ่งความพยายาม
ปรับเปลี่ยนทาทีของตนเองน้ันบางครั้งก็เปนผลทําใหเกิดปญหาทางสังคม เชน กรณีของสันติอโศก   
ที่พยายามหลีกหนีจากการปกครองของคณะสงฆเพ่ือแสวงหาอัตลักษณของตนเอง หรือกรณีหลวงปู
เณรคําที่พยายามสรางจุดขายใหกับตนเองจนกอใหเกิดศรัทธาและในที่สุดก็กอใหเกิดปญหาดาน
วิกฤตศรัทธากับสังคม เปนตน (หนังสือพิมพไทยรัฐ, 2557) 

 

พุทธศาสนากับมุมมองของสังคมท่ีเกิดขึ้นในยุคปจจุบัน 
มุมมองสถานการณของพระพุทธศาสนาที่ไดรับการพัฒนาจากอดีต เหตุที่กลาวเชนน้ันก็

เพราะวาสถานการณของพุทธศาสนาในปจจุบัน เปนผลพวงมาจากการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย 
โดยเริ่มจากการรับเอาวัฒนธรรมตะวันตกเขามา ในรัชสมัย ร.4 - ร.5 ซึ่งไดมีการยกโรงเรียนออก 
จากวัด  (พระไพศาล  วิสาโล , 2542)  และมีการเปลี่ ยนแปลงการปกครองจากระบอบ
สมบูรณาญาสิทธิราชยมาเปนระบอบประชาธิปไตยโดยคณะราษฎรเมื่อ พ.ศ. 2475 ซึ่งผลจากการ
เปลี่ยนแปลงการปกครองครั้งน้ัน เปนผลใหฝายศาสนจักรก็ตองปรับเปลี่ยนทาที และบทบาทรวมถึง
ระบบการปกครองของตนดวยเพ่ือใหสอดคลอง แตผลจากการปรับเปลี่ยนและพยายามปรับตัวเองให
เทาทันกับกระแสอารยธรรมตะวันตก ก็ทําใหเกิดมุมมองที่แปลกแยกขึ้นในสังคม เชน เกิดการ
ตอตานกระแสหลักคือการปกครองโดยมหาเถรสมาคมของพระโพธิรักษและพวก เกิดการปฏิเสธ
รูปแบบการดํารงชีพของพระสงฆ โดยทานพุทธทาสภิกขุ เกิดภาวะของการตองการเอกลักษณที่เปน



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

38 

แบบฉบับของพุทธศาสนาใน สมัยพุทธกาลซึ่งเปนแบบหรือวิถีชีวิตทางการหาทรัพยทางโลก เชน 
กรณีกลุมโพธิรักษและธรรมกาย เปนตน นอกจากน้ันก็มีการนําเอารูปแบบของพุทธศาสนาไปผูกอยู
กับลัทธิความเช่ือเรื่องผีสางเทวดา เชน กรณีของสํานักหุบผาสวรรคหรือสํานักที่เปดรักษาโรคโดย
วิธีการทางไสยศาสตร หรือประเด็นที่ไดรับการมองวาเปนปญหาทางสังคมสงฆและสังคมไทย  
ซึ่งสถานการณเหลาน้ีไดมีผูวิพากษวิจารณและสรุปภาพลักษณของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยเอก
ไว ดังน้ี 

มุมมองตอสถานการณของพุทธศาสนาในยุคปจจุบัน 
ทัศนะน้ีเปนการมองในแงที่วาโดยทั่วๆ ไปภาพกวางๆ จะเห็นวาพระสงฆหรือคณะสงฆน้ันไม

มีมิติเชิงรุกตอการขจัดปญหาเมื่อมีปญหาเกิดขึ้นภายในคณะสงฆ กลาวคือ เห็นวาองคกรปกครอง
ของพุทธศาสนาในเมืองไทยน้ัน แมวาจะมีอํานาจก็จริงแตที่ไมสามารถที่จะจัดการกับปญหา ที่เกิดขึ้น
ไดอยางชัดเจน ดังคําวิจารณที่วา “คณะสงฆทั้งหมดน้ันแหละที่กําลังเผชิญกับวิกฤติการณความ
เปลี่ยนแปลงที่มโหฬาร จากการตอบสนองความทาทายใหมน้ีก็ตองปฏิรูปตัวเองกันเปนการใหญ กลา
ที่จะดันด่ิงลงไปในตัวเองตอบปญหาดานอุดมการณของตัวใหเดนชัดมากที่สุด คือ จะยืนหยัดตอสูกับ
ปญหาที่เกิดขึ้นจริงในชีวิตของประชาชนสวนใหญ หรือจะตอบสนองดานอุดมการณของผูไดเปรียบ
ในสังคมแตฝายเดียว” (นิธิ เอียวศรีวงศ, 2543) 

คําวิจารณขางตนน้ีจัดไดวาเปนเสียงสะทอนที่มองคณะสงฆในเชิงลบวาไมเขาขั้นควร
ปรับปรุงซึ่งขอแกไขที่ นิธิ เอียวศรีวงศ  ใหเสนอไวสําหรับการแกไขปญหาดังน้ี 

1) ตองใหชาวบานมารวมตัดสิน รวมคิดรวมทําและใหมีบทบาทใน พ.ร.บ.คณะสงฆบาง 
2) ตองทําใหวัดมีฐานของศรัทธาจากชุมชนใหมากกวาที่เปนอยูและกิจกรรมที่จัดตอง

สอดคลองกับวิถีชีวิตของชาวบาน 
3) ตองสรางจุดยืนหรือแสดงจุดยืนในเชิงอุดมการณของตนเองใหกับสังคมได เชน ตองตอบ

เรื่องที่ญาติโยมสงสัยได เปนตน 
4) ตองปฏิรูปการศึกษาสงฆโดยใหฆราวาสไดมีโอกาสเรียนดวย 
5) ตองปรับบทบาทใหเขากับยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลงใหมากกวาที่เปนอยูเพราะที่ทํากันมา

เปนการทําตามที่เคยปฏิบัติกันมาโดยไมมีการเปลี่ยนแปลงแตประการใด 
จะเห็นไดวา นิธิ เอียวศรีวงศ  ไดมองภาพรวมของพุทธศาสนาในปจจุบันวาเปนสภาพของ

ความหละหลวมไมมีเอกเทศ แตเปนไปรูปแบบของโครงสรางที่หลวมไมมีอุดมการณของตนเองอยาง
ชัดเจนและในบางกรณี เชน กรณีสตรีหรือปญหาจริยธรรมอ่ืนๆ พระก็ไมไดตอบอยางชัดเจนวาอะไร
คืออะไร แตปลอยใหเปนปญหาคาราคาซังอยูเทาน้ัน การไมชัดเจนในอุดมการณของคนน้ีเองถือเปน
ปญหาสําหรับคณะสงฆไทย 

นอกจากน้ัน ชัชรินทร ไชยวัฒน ก็เห็นสอดคลองไปในแนวเดียวกันกับ นิธิ เอียวศรีวงศ คือ 
เห็นวาสถานการณของพระพุทธศาสนาในปจจุบันนาเปนหวงมากเพราะวามีเหตุการณตางๆ  
เกิดขึ้นกับพระพุทธศาสนามากมาย เขากลาววา 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

 

39 

“บรรดาวัดที่วาเรื่องเขตอารามของวัดเหลาน้ีก็แยกออกไปจากชุมชนในทองถิ่นอยางสิ้นเชิง
หรือชุมชนในทองถิ่นน้ันไมไดมีความสัมพันธกับวัดในทองถิ่นของตนเอง เน่ืองจากวัดน้ันถูกพิฆาตขึ้น
เพ่ือรองรับผูมีอํานาจทางการเมือง นักธุรกิจ ขาราชการระดับสูง” ที่อยูนอกพ้ืนที่อันเปนผูสนับสนุน
เงินและวัตถุใหกับวัดและบรรดาผูที่เขามาบวชน้ัน สวนใหญเปนเกษตรกรกวา 80% และหลายรายที่
บวชเพราะศาสนากลายเปน “ทางออก” หรือ “ทางเลือก” สําหรับการมีชีวิตอยูในสังคมหรือด้ินรน
หนีจากสภาพชีวิตที่อัตคัตภาพของวัดบางสวนจึงเปนซองโจร (ชัชรินทร ไชยวัฒน, 2543) 

จะเห็นวาในมุมมองของ พระไพศาล วิสาโล น้ันเปนการมองไปที่สภาพสงฆเห็นหลักและใน
ฐานะที่คณะสงฆเปนสถาบันทางจริยธรรม แตก็ไมสามารถจะนําหลักการทางจริยธรรมน้ันไปพร่ํา
สอนใหกับสังคมไดรับรูกันอยางทั่วถึง ดังน้ันผลจากการที่คณะสงฆไมสามารถที่จะสื่อความหมายหรือ
มีอิทธิพลที่จะเขาไปปลูกฝงคุณธรรมจริยธรรมใหกับเยาวชนหรือชาวบานได ซึ่งทานมองวาเหตุที่เปน
เชนน้ีเพราะผลที่สืบเน่ืองจากอดีตในคราวที่เกิดการปฏิรูปศาสนา สังคม การศึกษาในรัชสมัยของ
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว (ร. 5) เปนผลทําใหพระตองสูญเสียบทบาทในการเปน
ผูนําสังคมไป และหากจะมองลึกๆ ก็เหมือนวาทานจะช้ีชัดไปวาเหตุที่สังคมมันวุนวายเพราะขาด
จริยธรรมน้ันเกิดจากการกระทําการปฏิรูปการศึกษา และอีกเหตุผลหน่ึงกระบวนการทางพระน้ัน   
ไมสามารถผลิตพระที่มีคุณภาพใหทันกับความตองการของสังคมได ดังน้ันสังคมจึงเกิดภาวะวุนวาย 

ทัศนะเชิงบวกตอกระแสพระพุทธศาสนาในสังคมไทย 
ทัศนะที่กลาวตอไปน้ีเปนทัศนะของนักวิชาการที่มองเห็นวาจะอยางไรก็ตามแมวาจะมีสวน

ไมดีอยูบาง แตแทที่สุดแลวพระพุทธศาสนาก็ใหคุณคาและมีประโยชนกับสังคมอยูเชนเคย กลาวคือ
เห็นวาพุทธศาสนาน้ันเปนประดุจดังวิถีชีวิตของคนไทย เพราะคนไทยไดรับเอาคําสอนของ
พระพุทธศาสนามาปฏิบัติ เชน การทําบุญ การใหทานในโอกาสตางๆ รวมทั้งการรูจักคุณคาของ     
คําสอนบางอยาง เชน เรื่องกรรม เรื่องความพอดีพอเพียงตามหลักของสันโดษ (ณรงค เส็งประชา, 
2544) นอกจากน้ัน พุทธศาสนายังมีอิทธิพลกอใหเกิดงานศิลปกรรมและสถาปตยกรรมมากมาย  
ซึ่งสวนมากจะปรากฏ อยูตามวัดตางๆ เปนตน 

นอกจากน้ันก็มีผูแสดงทรรศนะวาพุทธศาสนาน้ันเปนเสมือนหัวใจของคนไทยและเปนสิ่งที่มี
มาคูกับสังคมไทยและแผซึมซาบไปในกระแสความคิดของคนไทย หรือจัดเปนรากฐานของวัฒนธรรม
ไทยเลยก็วาได (พระธรรมปฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2541) ดังน้ันหากตองการจะรูหรือเขาใจสังคมไทยโดย
ถองแทและชัดเจนก็ควรรักษาพระพุทธศาสนาดวย 

ทัศนะที่มองสถานการณของพระพุทธศาสนาโดยภาพรวม 
ทัศนะน้ีไมไดยอมรับวาสถานการณของพุทธศาสนายํ่าแยหรืออยูในชวงลมเหลว หรือวาจะ

ปฏิเสธวาไมไดเปนเชนน้ัน แตทัศนะน้ีเปนการมุงช้ีนําใหคนมองพุทธศาสนาโดยอาศัยขอบเขตของ
บริบททางสังคมไทยและตัวที่ เปนเ น้ือหาของพระพุทธศาสนา ว าในเ น้ือหาภายในของ
พระพุทธศาสนาคืออะไร สวนที่เปนภายนอกของพุทธศาสนาคืออะไร และแตละสวนมีรูปสัมพันธกัน
และกันอยางไรบาง และควรจะมีทางออกที่ดีตอภาวการณเชนน้ันอยางไร มีผูมองประเด็นน้ีก็คือ  



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

40 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ทานเห็นวาการพูดถึงสถานการณทางพระพุทธศาสนาน้ันควรมองให
ครอบคลุม กับปญหาทุกสวนที่ เ ก่ียวของซึ่งทานไดจําแนกประเด็นที่จะมองสถานการณของ
พระพุทธศาสนาในสังคมไทยยุคปจจุบันไว 4 ประเด็น คือ 

สภาพวัดและพระสงฆ 
สถานการณของพุทธศาสนาในปจจุบันเกิดภาวะขาดแคลนเจาอาวาสในวัดที่อยูนอกเขต

ชุมชนจนกลายเปนวัดรางมากมาย หรือถามีเจาอาวาสก็มีพระแกๆ เปนคนเฝาดังน้ันทาน จึงเรียกวา
เปนวัดหลวงตา ซึ่งเราจะพบวาเจาอาวาสที่มาเปนน้ันไมมีศักยภาพที่เพียงพอกับการบริหาร         
การจัดการวัดทําใหสภาพการณย่ิงนาเปนหวง นอกจากน้ันจะพบวาในปจจุบันจํานวนของสามเณร  
ในวัดก็ลดลง เพราะทางราชการกําหนดใหเด็กตองจบการศึกษาภาคบังคับ ซึ่งเปนชวงวัยรุนยากตอ
การชัดนําเขามาบวช  

นอกจากน้ันสภาพของพระในปจจุบันยังถูกนําไปใชในแงของธุรกิจของขาว หรือสื่อจะ
พบวา ปจจุบันหนังสือพาดหัวขาวเก่ียวกับพระสงฆมากเปนเหตุใหพระสงฆไดรับความเสียหาย       
แตอยางไรก็ตามเมื่อมีขาวขึ้นมาก็ควรมองภาพของพระวาที่พระเปนเชนน้ียอมแสดงวาสังคมไทยก็
ตองเสื่อมโทรมมากเพราะพระเปนสวนหน่ึงของสังคมเชนกัน เมื่อเรารูเชนน้ัน แทนที่จะซ้ําเติมหรือ
เลิก  นับถือเราก็จะลุกขึ้นมาคิด แกไข ปรับปรุงกันจะดีกวาเพราะเราตองถือวาพระพุทธศาสนาน้ัน
มิใช  ของโครนอกจากของชาวไทยทุกๆ คน 

สภาพของพุทธศาสนิกชน 
สถานการณของศาสนิกชนของชาวศาสนาน้ันยังมุงหาความสําเร็จจากสิ่งศักด์ิสิทธ์ิ ดล

บันดาล ซึ่งเปนลักษณะของการหลงใหลในไสยศาสตร เครื่องรางของขลัง หรือลุมหลงใหลใน
อบายมุขดังน้ัน พระสงฆจึงควรจะสอนใหเขารูจักการวางตัวและปฏิบัติตอหลักธรรม ใหเหมาะสม
อยาแนะนําสั่งสอนเพ่ือหวังประโยชนในลาภ แตควรเตือนสติใหเขาคิดไดและกลับตัว เปนคนดีและ
ต้ังอยูในรากฐานของความเช่ือ 2 ประการ คือ 1) เช่ือเรื่องการกระทํา และ 2) เช่ือเรื่องผลของการ
กระทํา 

สภาพของสังคมไทย 
สังคมไทยปจจุบันมีลักษณะประการหน่ึงที่เห็นไดชัดที่สุดก็คือ มีสภาพที่หลงใหลคลั่งไคล 

เลียนแบบวัฒนธรรมตะวันตก เชนการต้ังช่ือ ก็มักจะเปนช่ือภาษาอังกฤษเปนไทย เปนตน ทําให
สังคมไทยอยูในฐานะของผูตามมากกวาที่จะเปนผูคิดจะทํา ดังน้ันสังคมไทยจึงควรที่จะตองเรงรัด
กระตุนความเปนนักพัฒนาของตนใหได จึงจะถือวาเปนผูที่มีความเจริญ คือตองมีการศึกษาวา       
เขาเจริญเพราะอะไร เราจะทําอยางไรจึงจะกาวใหทันเขาไมใชเอาแตคอยรับ 

สภาวการณของโลก 
สถานการณของโลกปจจุบันเปนยุคของการพัฒนาซึ่งเปนการพัฒนาโดยกลุมประเทศ

ยุโรปหรือกลุมประเทศตะวันตก ซึ่งเปนแมแบบใหประเทศตะวันออกทั้งหลายไดเอาแบบอยางแตก็ 
พากันประสบปญหามากมาย สาเหตุที่เปนเชนน้ันเพราะการตามเขาเปนการตามแบบไมไดศึกษา



วารสารพุทธจิตวิทยา ปท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

 

41 

ปญหาอยางชัดเจน ทําใหไดรับความผิดพลาดเหมือนเขาไปดวย ดังน้ันสังคมไทยจึงจะตองพิจารณา 
ใหดีกอนจะนําความเจริญเหลาน้ันมาประพฤติตามหรือทําตาม (พระธรรมปฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2541) 

จากการกลาวมาเราจะพบวา ทัศนะน้ีมองเห็นวาแทจริงสถานการณของพระพุทธศาสนา
ก็อยูในภาวะเสื่อมถอยเชนกัน แตทานก็เสนอวาที่สถานการณเปนเชนน้ีมันก็เปนไปตามระบบ คือ 
ภาวะเสื่อมถอยของสังคมไทยที่มีการพยายามพัฒนาตามกระแสโลกตะวันตกซึ่งไทย ไดทํามาหลายป 
ผลจากการยอมเดินตามความเจริญของชาวตะวันตก ทําใหสังคมไทยไดรับผลกระทบดวยและ
ผลกระทบน้ันก็ทําใหสถานการณของพระพุทธศาสนาพลอยแยไปดวย ดังน้ันสังคมไทยจึงควรจะมีสติ
และวางทาทีตอสถานการณของพระพุทธศาสนาในยุคสมัยที่กําลังตกตํ่าน้ี 

อีกประการหน่ึงภาวะเสื่อมถอยของพระสงฆน้ัน ยอมเปนเครื่องบงช้ีสภาพสังคมไทยได
เพราะในฐานะที่สถานบันสงฆเปนสถาบันทางจริยธรรมของสังคมไทย ดังน้ันสังคมไทยควรจะต้ังสติ
และหันมารับผิดชอบรวมถึงการลุกขึ้นมาคิดแกไขและธํารงรักษาพระพุทธศาสนาใหสถาพรตอไป 
ไมใชมาดูหมิ่นหรือเสื่อมศรัทธา เพราะถาเปรียบเทียบวาองคประกอบของสังคมไทยน้ันเปนหน่ึง     
ในองคประกอบของรางกายหรือประเทศไทย ถามีสวนใดสวนหน่ึงเสียหายจะตองรูจักคิดแกไขไมใช
คิดจะตัดทิ้งหรือไมสนใจเพราะแตละองคประกอบยอมมีสวนสําคัญเทากันหมด จึงจะเห็นไดวาทัศนะ
น้ีเปนทัศนะเชิงประนีประนอมและช้ีแนวทางโดยการไมใชชมเชยหรือตําหนิอยางเดียวแตช้ีใหเห็นทั้ง
คุณและก็โทษกอนจะมาเสนอแนะแนวทางการแกไขตอไป 
 

การยืนหยัดตอหลักการทางพระพุทธศาสนาตอสถานการณโลกปจจบุัน 
การพิจารณาถึงสถานการณของพระสงฆ องคกรของพระพุทธศาสนาที่มีอยูในปจจุบันวาจะ

ยังคงยืนหยัดตอสภาพการณที่เปลี่ยนแปลงไปของโลกอยางไร ทําอยางไรถึงจะอยูไดในสังคมไทยหรือ
ในกระแสของสังคมโลก ซึ่งจากการศึกษามาพบวาคณะสงฆไทยและชาวพุทธจะตองยืนหยัดตอกระ
ของสังคมในประเด็นตางๆ เหลาน้ี คือ 

ยืนหยัดภายใตการเปลี่ยนแปลงของกระโลกในสังคมแบบบริโภคนิยม  
นับเปนสิ่งแรกที่คณะสงฆและชาวพุทธจะตองยืนหยัดอยูใหไดก็คือ การยืนหยัดอยูทามกลาง

กระแสของสังคมในยุคบริโภคนิยม คือ สังคมที่เนนการเสพและใชสิ่งของที่ผลิตมา เพ่ือตอบสนอง
ความตองการของคนคือเทคโนโลยีที่ทันสมัย และผูคนในสังคมก็ใหคุณคาและแสวงหาวัตถุน้ันมา
ครอบครองจนในที่สุดจะตองไดมาโดยวิธีการใดวิธีการหน่ึงทั้งที่ เปนธรรมและไมเปนธรรม             
จนกลายเปนวาผูคนไดใหคาวัตถุมากกวาคาของความเปนคน การตัดสินคุณคาของคนไมไดนับ        
ที่คุณคาของความดีหรือจิตใจที่มีคุณธรรมแตนับจากอํานาจการครอบครองวัตถุ (ลัทธิบริโภคนิยม 
เกิดจากอะไรและจะแกไขกันอยางไร และมีอีกเปนจํานวนมากในตางจังหวัด นอกจากน้ันก็ยัง มี
สํานักที่ใหความรูทางสติปญญาอีกหลายสํานัก เชน สถาบันวิมุตยาลัยของทาน ว.วชิรเมธี หรือ
สถาบันพุทธทาสศึกษา เปนตน ซึ่งสถาบันเหลาน้ีเปนองคการทางพระพุทธศาสนาที่มีบทบาทสําคัญ  



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

42 

ในการตอสูกับการเขามาของวัฒนธรรมตะวันตก และการกาวเขาสูยุคบริโภคนิยมไดอยางเข็มแข็ง
และปฏิบัติงานไดเปนอยางดี 

การยืนหยัดดวยการปรับทาทีตอระบบการศึกษา   
ในทามกลางกระแสสังคมบริโภคที่กําลังดําเนินไปอยูน้ีทําใหคณะสงฆและองคกรทาง

พระพุทธศาสนารวมถึงชาวพุทธทั่วไปที่จะตองทําการปรับเปลี่ยนทาทีและจุดยืนในการศึกษา คือ   
จะใชระบบการศึกษาแบบเดิมๆ ไมไดเพราะไมทันตอเหตุการณ ไมตอบสนองตอโลก ดังน้ัน 
พระพุทธศาสนาทั้งในสวนบุคคลและองคกรจะตองยืนหยัดในการปรับทาทีในการจัดการศึกษาใหม 
คือตองมีระบบการศึกษาทางไกล ตองมีสื่อในการสอนใหเทาทันกับความตองการของสังคม เชน      
มีการตูนธรรมะสําหรับเด็กมีสื่อการเผยแผธรรมะที่เหมาะสมและมีการจัดระบบการศึกษาพระธรรม
วินัยของพระภิกษุสามเณรใหกาวทันตอสถานการณ ซึ่งถือวาจุดน้ีจะตองพัฒนาเพ่ือยืนหยัดอยูใหได 

การยืนหยัดตอการรักษาทาทีของความเปนเถรวาท 
เน่ืองจากพระพุทธศาสนาในสังคมไทยเปนศาสนานิกายเถรวาทคือนิกายที่ยืนหยัดตอการ

รักษาพระธรรมวินัยใหคงอยูตามที่ไดรับการสืบทอดมาจากการสังคายนาครั้งที่หน่ึง คือเปนนิกาย     
ที่ไมอนุญาตใหมีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงรูปแบบคําสอน หรือรูปแบบของการปฏิบัติใหขัดแยงไป
จากพระธรรมวินัยที่พระพุทธองคไดวางไวแลว ซึ่งจุดยืนน้ีถือวาเปนจุดยืนที่แสดงใหเห็นวา
พระพุทธศาสนาในสังคมไทยยังเปนพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท และเปนจุดที่คอนขางเสี่ยงตอการ
ธํารงรักษาเพราะมีเรื่องที่เกิดขึ้นและเขามาทาทายความเปนเถรวาทอยูเสมอ ดังน้ัน องคกรคณะสงฆ 
และชาวพุทธจะตองรักษาวัฒนธรรมและยืนหยัดอยูในความเปนเถรวาทเอาไวใหได 

การยืนหยัดตอการจัดองคกรเพื่อแกไขปญหาทางพระพุทธศาสนา  
การยืนหยัดในสังคมกระแสบริโภคนิยมของคณะสงฆและชาวพุทธในสังคมไทยปจจุบัน ก็คือ

การยืนหยัดตอการปรับทาทีองคกรใหเหมาะสมกับยุคสมัย โดยเฉพาะการปรับองคกรสงฆ เพ่ือการ
แกไขปญหาเก่ียวกับพระพุทธศาสนาในสังคมไทยปจจุบันที่กําลังมีปญหามากทั้งปญหาภายนอก คือ
ปญหาการรุกรานจากศาสนาหรือลัทธิอ่ืน ซึ่งเขามาบอนทําลายพระพุทธศาสนา เชน มีการเขามา
บวชและสรางความเสื่อมเสียใหกับสังคม หรือปญหาจากภัยภายใน คือ การจัดการแกไขปญหาของ
องคกรทางการปกครองคณะสงฆที่มีปญหาคือการไมสามารถที่จะเขาไปแกไขปญหา ที่เกิดขึ้นภายใน
คณะสงฆไดอยางทันทวงที อันเปนจุดเริ่มตนของการทําใหพระพุทธศาสนา เสียภาพลักษณไปในทันที 
เชน การแกไขปญหาอธิกรณที่ลาชามาก ไมสามารถตอบโจทยของสังคมได ทําใหปจจุบันสังคมเริ่ม
จะมีเสียงสะทอนไปสูองคกรทางการปกครองคณะสงฆ คือ มหาเถรสมาคมวาเปนองคกรที่ไมสามารถ
ที่จะเขามาแกไขปญหาตางๆ ไดเลย 

จากการกลาวมาทั้งหมดจะพบวา แมวาสถานการณของโลกจะเปลี่ยนแปลงไปอยางไร       
ก็ตามสิ่งเดียวที่จะทําใหพระพุทธศาสนาน้ันยังคงดํารงอยูไดก็คือการรูจักการปรับตัวเพ่ือใหสามารถ   
ที่จะยืนหยัดอยูกับสังคมที่กําลังเปลี่ยนแปลงน้ีใหได การปรับตัวและทาทีน้ันถือวาเปนแนวทางอยาง
หน่ึงที่ชวยใหพระพุทธศาสนายืนหยัดอยูในสังคมน้ีได 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

 

43 

 

ปญหาท่ีทาทายพระพุทธศาสนาในสังคมไทยในรอบ 1 ทศวรรษ (2548 - 2558) 
การนําเสนอบทความในครั้ ง น้ีผู เขียนตองการที่ จะกําจัดกรอบสถานการณของ

พระพุทธศาสนากับสังคมไทยในรอบ 10 ปที่ผานมาที่มีอิทธิพลตอการเกิดปญหาที่กําลังทาทาย
พระพุทธศาสนาในสังคมไทย ซึ่งแนวทางในการนําเสนอจะแบงลักษณะสถานการณของพุทธศาสนา  
ที่มีผลกระทบหรือสัมพันธกับสังคมไทย เปน 2 ลักษณะ คือ 

ปญหาที่ทาทายตอสังคมไทยในดานลบ 
สําหรับปญหาที่ทาทายตอสังคมไทยดานลบในรอบ 10 ป เราสามารถนํามาพิจารณาได 4 

ดาน คือ 
ปญหาที่ทาทายดานการปกครอง 
สถานการณของพระพุทธศาสนาที่เปนปญหาที่ทาทายตอการปกครองคณะสงฆ ที่สําคัญ

ที่สุดในชวงป 2518 – 2548 ก็คือเหตุการณของพระโพธิรักษและพวกที่ประกาศไมยอมอยู ในอํานาจ
การปกครองคณะสงฆซึ่งคณะพระโพธิรักษน้ันเปนวัตรปฏิบัติที่เครงครัดกวาคนอ่ืนจึงทํา ใหมีศาสนิก
มากเมื่อมีศาสนิกมากๆ เขาก็ไมยอมรับมติการปกครองของคณะสงฆ (คณึงนิตย จันทบุตร, 2530) 
ภาวะของการตองการน้ีจะแยกตัวออกจากคณะสงฆและมีแนวประพฤติปฏิบัติที่แตกตางจากสังคม
ทําให ฝายปกครองคณะสงฆตองออกมาปราบปรามซึ่งก็ไมคอยประสบผลสําเร็จเน่ืองจากโพธิรักษ
มีศาสนิก ที่มีศรัทธาในคําสอนมีจํานวนมากและยังเปนสํานักที่อิงอยูกับการเมืองคือ มีพลตรีจําลอง 
ศรีเมืองและพรรคพลังธรรมเปนฐานกําลังที่คอยใหการสนับสนุนหรือในกรณีตัวอยางไดแก 

1) กรณีของพระยันตระ อมโรภิกขุ ที่ตองอธิกรณปาราชิกกับนางจันทิมา มายารังษี แต
วามีการชวยเหลือกันไมมีการตัดสินโดยตรงเปนเหตุใหภายหลังทานไดออกจากประเทศไปอยูที่
ประเทศสหรัฐอเมริกาโดยการชวยเหลือของศิษยานุศิษย 

2) กรณีของหลวงปูเณรคําที่มีอธิกรณ แตทางคณะสงฆก็ไมสามารถที่จะดําเนินการใดๆ 
ไดในที่สุดก็หนีไปโดยอาศัยเงินเปนใบเบิกทางในการเดินทางออกนอกประเทศ ซึ่งจากกรณีตัวอยาง
สะทอนใหเห็นถึงปญหาที่เกิดขึ้นกับคณะสงฆทางดานการปกครองที่ไมสามารถดําเนินการหรือ
จัดการกับปญหาที่เกิดขึ้นไดทันกับสถานการณหรือเหตุการณไดอยางเรียบรอยและ   มีความชัดเจน 
เพ่ือตอบโจทยสังคมตอไป 

 
ปญหาทาทายดานคําสอน 
สถานการณของพุทธศาสนาในสวนที่เปนปญหาทาทายตอคําสอนของพระพุทธศาสนา ก็ คือ 

ผลการตีความคําสอน เชน เรื่องนิพพานเปนอัตตาหรืออนัตตา ซึ่งไดมีบางสํานักที่คิดวานิพพานเปน
อัตตา (soul) (พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2542) ซึ่งเปนคําตอบที่ขัดกับคําสอนของพระพุทธศาสนาเถร
วาท ที่สอนวา สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา คือ สรรพสิ่งมิใชตัวตน [วิ.ป. (ไทย) 8/257/194] ผลจากภาวะ
หรือเหตุการณดังกลาวทําใหเกิดวิวาทะและโตแยงกันอยางหนัก เริ่มต้ังแต พ.ศ.2534 เปนตนมาถึง



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

44 

ปจจุบัน ซึ่งพระสงฆออกมายืนยันวานิพพานเปนอัตตาในสังคมไทยก็มีอยู 2 กลุม คือ 1.กลุมของพระ
มหาเสริมชัย ชยมงฺคโล วัดหลวงพอสดธรรมกายาราม จังหวัดราชบุรี 2.กลุมของพระธมฺมชโย แหง
สํานักวัดพระธรรมกาย จังหวัดปทุมธานี สวนฝายที่ออกมาแยงที่เห็นไดชัดก็คือ พระพรหมคุณาภรณ 
(ป.อ.ปยุตฺโต) ซึ่งในป 2535-ปจจุบัน ทานไดออกมาตอบโตกลุมของพระมหาเสริมชัย ชยมงฺคโล โดย
ที่เขียนหนังสือเรื่องนิพพาน อนัตตา (พระธรรมปฎก(ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) สวนฝายของพระมหาเสริม
ชัยก็ออกหนังสือเลมหน่ึงช่ือ ทางมรรคผลนิพพาน ธรรมปฏิบัติถึงธรรมกาย และพระนิพพาน ซึ่ง
หนังสือดังกลาวก็มุงเนนจะสนับสนุนยืนยันวาแทจริงแลว นิพพานเปนอัตตา (พระมหาเสริมชัย 
ชยมงฺคโล, 2540)       

อยางไรก็ตามผลการวิวาทะครั้งแรกน้ีมิไดกอใหเกิดผลกระทบมากมายนัก แตก็ไดมี  
วิวาทะระหวางกลุมแนวคิดกลุมที่ 2 คือ วัดพระธรรมกาย จังหวัดปทุมธานี ออกหนังสือมาระบุวา 
นิพพานเปนอัตตา ในระยะน้ีสังคมไดออกมาวิพากษวิจารณกันมากมาย ในขณะเดียวกัน พระพรหม
คุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) ก็ไดเขียนหนังสือช่ือ กรณีธรรมกายออกมาเพ่ือช้ีแจงใหฝายวัดพระธรรมกาย
ไดทราบขอเท็จจริงแตในที่สุดทุกสิ่งทุกอยางก็เหมือนเดิม คณะสงฆเองก็ไมสามารถจะแกปญหา     
วัดพระธรรมกายได จะเห็นไดวาในกรณีของธรรมกายน้ีไดสงผลกระทบตอระบบคําสอนของ
พระพุทธศาสนามากเพราะเรื่องอัตตา อนัตตาถือวา เปนคําสอนที่จะช้ีชัดวาแทจริงพระพุทธศาสนา
เปนเทวนิยมหรืออเทวนิยม และที่สําคัญกรณีของธรรมกายน้ียังบงช้ีใหเราเห็นวาเปนสํานักของพุทธ
ศาสนาที่เปนเรื่อทุนนิยมมากกวาจะเปนเรื่องจิตใจ กรณีธรรมกายน้ีถือวาเปนหนาม ที่คณะสงฆไทย
จําตองบงหรือหาวิธีการที่เหมาะสมเพ่ือจะหาทางออกใหได ถาไมมีทางออกที่ดีอนาคตจะกอปญหาได 

ปญหาทาทายดานพระวินัย 
เหตุการณที่เปนปญหาที่ทาทายตอพระวินัยน้ีในชวง 10 ปที่ผานมาเกิดกรณีปลอมบวช

มากมาย มีแกงออกเรี่ยไรตามจังหวัดตางๆ ของประเทศแมในกรุงเทพฯ เองมีกลุมแสวงหา
ผลประโยชนจากพระศาสนาโดยปลอมบวชเขาบิณฑบาตในกรุงเทพฯ ซึ่งจะสรางปญหาใหแก      
คณะสงฆมาก ในที่สุดคณะสงฆจึงไดต้ังพระวินยาธิการขึ้นมาจัดการกับปญหา (ไทยรัฐออนไลน, 
2559) ซึ่งก็สามารถแกไขปญหาไปไดระดับหน่ึงเทาน้ัน นอกจากเรื่องปลอมบวชก็เปนเรื่องของสิทธิ
สตรีที่เรียกรองเรื่องการขอใหการบวชเปนภิกษุณีจากศรีลังกาเปนที่ยอมรับจากรัฐและคณะสงฆ เชน 
กรณีของสามเณรรีธัมมนันทาซึ่งเปนบุตรสาวของภิกษุณีวรมัย ซึ่งบวชจากประเทศไตหวันมีถิ่นพํานัก
อยูที่จังหวัดนครปฐม ผลจากการเรียกรองดังกลาว (พ.ศ. 2544) ปจจุบันไดมีการบวชภิกษุณีครั้งแรก
ในเมืองไทยที่เกาะยอ จังหวัดสุราษฎธานี (เดลินิวส, 2557) กรณีน้ีสงผลกระทบตอความนาเช่ือถือ
ของพระธรรมวินัยเปนอยางมากเพราะผูจุดประเด็นน้ันอดีตเปนนักวิชาการ จึงเปนเหตุใหสังคมมีที
ทาวาจะยอมเช่ือถืออยูไมนอย 

ปญหาทาทายดานสังคม 
สําหรับสถานการณที่เปนปญหาที่ทาทายตอสังคมมากที่สุด คือ การเกิดขึ้นของธรรมกาย

ทําใหมีกลุมแนวคิดหรือนักปฏิบัติที่เห็นวาการทําบุญน้ันสามารถไปนิพพานได เปนเหตุใหปจจุบัน



วารสารพุทธจิตวิทยา ปท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

 

45 

สานุศิษยของธรรมกายพากันสะสมบุญเหมือนธนาคารเพ่ือไปสวรรค แมภาวะเชนน้ีอาจจะเปนเรื่อง
ของสวนตัวแตก็สงผลกระทบตอสังคมมากเพราะเปนเหตุทําใหเกิดปญหาสังคมโดยเฉพาะความ
ฟุงเฟอในวัตถุ 

นอกจากน้ัน ก็มีกรณีพระปฏิบัติไมเหมาะสม เชน กรณีขมขืน เที่ยวกลางคืน อาบอบนวด 
(กรณีพระปฏิเวธวิศิษฐ) (เดลินิวส, 2555) แมจะเปนผลกระทบตอพระธรรมวินัยแตถามองในแงของ
สังคม ภาวะเชนน้ียอมกอใหเกิดผลกระทบตอสังคม โดยเฉพาะดานทัศนะที่มีตอพระพุทธศาสนา
ศาสนา วาอยูในเชิงลบตลอดและจากปญหาที่เกิดขึ้นสงผลใหศาสนิกสวนมากคลายความเคารพใน
คณะสงฆและพระพุทธศาสนาดวย  

สถานการณที่ทาทายตอสังคมไทยในดานบวก 
ในแงมุมหน่ึงของสังคมไทยโดยเฉพาะสังคมสงฆก็ไมไดกอใหเกิดภาพลบแกสังคมไทยอยู

กลาวคือ มีกลุมพระสงฆเชนกรณีของพระอลงกต วัดพระบาทนํ้าพุ ที่แสดงบทบาทดานสังคม
สงเคราะหที่ไดรับการยอมรับจากสังคมมาก กลาวคือ ทานทํางานเก่ียวกับผูปวยโรคเอดสใหการ
สงเคราะหผูที่เปนเศษเดนหรือกากอันเปนผลผลิตของสังคมที่ฟอนเฟะจนเปนโรคเอดสมาเมื่อไมมี
ผู ดูแลทานก็ย่ืนมือเขาไปชวยทําใหสังคมไดมองเห็นภาพที่มั่นคงของพระพุทธศาสนามาก 
(http://www.manager.co.th/Qol/ViewNews.aspx?NewsID=9500000103832)  

 

แนวทางแกไขปญหา 
สําหรับแนวทางในการแกไขปญหาที่เกิดขึ้นกับพระพุทธศาสนาที่เกิดขึ้นในรอบ 10 ป ที่ผาน

มาน้ันผูเขียนเห็นวา เฉพาะปญหาทาทายที่สงผลกระทบตอพระพุทธศาสนาในดานลบ 4 ดานน้ันถือ
วาเปนปญหาที่จะตองนํามาวางเปนแบบแผนในการแกไขปญหาของพระพุทธศาสนาในยุคปจจุบัน 
ซึ่งมีรายละเอียดดังน้ี 

ปญหาที่ทาทายดานการปกครอง 
สําหรับปญหาที่ทาทายดานการปกครองคณะสงฆน้ันผูเขียนเห็นวาเปนปญหาแรก        

ที่จําเปนจะตองหาวิธีการแกไขอยางเรงดวนเน่ืองจากเปนปญหาที่กอใหเกิดผลกระทบอยางรุนแรง   
ตอศรัทธาของชาวพุทธ เรื่องจากวาเปนปญหาที่หากปลอยไวนานแกไขไมไดย่ิงสรางความราวฉาน   
ใหเกิดกับชาวพุทธทั้งประเทศได สําหรับแนวทางในการแกไขปญหาดานการปกครองคณะสงฆควร   
ที่จะมีการจัดการศึกษาดานพระธรรมวินัยและกฎหมายบานเมืองใหกับพระสังฆาธิการฝายการ
ปกครองโดยเฉพาะไมควรผลักภาระน้ีไปใหมหาวิทยาลัยสงฆทั้ง 2 แหง เน่ืองจากวามหาวิทยาลัยสงฆ
ทั้ง 2 แหงสอนตามกรอบของ สกอ. และทบวงมหาวิทยาลัย ไมสามารถจัดการศึกษาเปนการเฉพาะ 
ที่จะตอบสนองความต้ังการของคณะสงฆได เชน มหาวิทยาลัยสงฆไมมีการจัดการเรียนการสอน ใน
วิชาพระธรรมวินัยโดยตรง คือวิชาการจัดการดานอธิกรณ ดานการประกอบพิธีกรรม ดานการตีความ
พระธรรมคําสอน อันน้ีไมมีสอนโดยตรง ซึ่งเปนจุดบอดของคณะสงฆที่ไมคอยมีพระสังฆาธิการที่มี
ความรูเรื่องการปกครองตามพระธรรมวินัยอยางแทจริง เมื่อเกิดปญหาเก่ียวกับการปกครองสงผลให



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

46 

พระสังฆาธิการไมสามารถจัดการกับปญหาได ประการตอมาตองเปดหลักสูตรอบรมใหเจาหนาที่ของ
สํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติทุกจังหวัดเพ่ือใหมีความเช่ียวชาญในเรื่องกฎหมายและพระธรรม
วินัยจะไดเขาสนับสนุนชวยเหลือคณะสงฆได แตที่ผานมาไมมีการทําอยางน้ันเปนผลให เมื่อเกิด
ปญหาก็ไมสามารถแกไขปญหาได 

ปญหาทาทายดานคําสอน 
สําหรับปญหาทาทายในดานคําสอนน้ันมีรูปแบบหรือวิธีแกไขปญหาไดงายมากก็คือการ

จัดการเรียนการสอนดานพระไตรปฎกในทุกจังหวัดโดยการใหความรูแกพระสงฆในเรื่องหลักธรรม
และคําอธิบาย หรือหลักฐานที่เก่ียวของกับหลักธรรม หรือจัดโรงเรียนดานพระธรรมธร ขึ้นมาเพ่ือให
พระสังฆาธิการไดเขามาเรียนมาศึกษาแลวใหยศตําแหนงทางการปกครองครองตามฐานนานุรูป
เพ่ือใหเกิดความชํ่าชองในเรื่องหลักธรรมเมื่อมีปญหาก็จะสามารถเขาไปแกไขปญหาได และที่เปน
ปญหา อยูฝายปกครองจะตองเรียกมาปรับความคิดเห็นเพ่ือใหเขากับรูปแบบของพระพุทธศาสนา
แบบ เถรวาทใหได 

ปญหาทาทายดานพระวินัย 
สําหรับปญหาดานพระวินัยผูเขียนเห็นวาควรดําเนินการแกไขปญหาดวยการเพ่ิมความ

เขมแข็งใหกับพระวินัยธรในทองถิ่นใหมากและใหมีอํานาจในการช้ีผิดชีถูกของการปฏิบัติของ
พระสงฆดวยกัน กลาวคือมหาเถรสมาคมตองเอาจริงในเรื่องของการกวดขันการประพฤติของ
พระสงฆใหมากขึ้น เมื่อมีเหตุทั้งที่ดีและไมดี คือมีขาว มีการต่ืนขาวเก่ียวกับพระดังในปาหรือในบาน
จะตองสง พระสังฆาธิการเขาไปตรวจสอบเพ่ือใหเห็นเปนขอเท็จจริงวาขาวเก่ียวกับพระดังดังกลาว
น้ันจริงหรือไม เพราะที่ผานมาน้ันไมมีการดําเนินการในเรื่องน้ีเลยเปนแตเพียงวาใหเปนเรื่องของใคร
ของมันมหาเถรสมาคมไมเขาไปจัดการในเรื่องดังกลาวเลยเมื่อปลอยเอาไวนานก็จะทําใหเกิดปญหา
ลุกลามตามมากลายเปนเหมือนปญหายันตระ หรือหลวงปูเณรคําเปนตน 

ปญหาทาทายดานสังคม 
สําหรับปญหาที่ทาทายดานสังคมที่เกิดในสังคมไทยของพระสงฆหรือวัดน้ันผูเขียนเห็นวา

ควรแกไขโดยการ (1) มีหนวยงานตรวจสอบการกระทําของพระวาจะกอใหเกิดผลกระทบกับสังคม
หรือไม เชน กรณีตุกตาลูกเทพ แหงวัดบัวขวัญ ก็ไมมีหนวยงานใดเขามาตรวจสอบไดเลยวา         
ควรหรือไมควร (2) ตองงมีการใหขอมูลกับสังคมจากหนวยงานของคณะสงฆเองวาการกระทําของ
พระสงฆหรือวัดใดวัดหน่ึงน้ันสอดคลองกับคําสอนของพระพุทธศาสนาหรือไม เปนเหมือนวอรูม
สําหรับการช้ีแจงปญหาที่เกี่ยวของกับพระพุทธศาสนาใหกับสังคม ซึ่งการกระทําแบบน้ีถือวาเปนการ
ใชสื่อเพ่ือกอใหเกิดปญญา หากทําไดเชนน้ีปญหาหลายอยางที่เกิดขึ้นน้ันก็จะสามารถแกไขหรือ     
บรรเทาเบาบางลงไปได อยางนอยก็เปนคําตอบเย้ืองตนที่มีใหกับสังคม ซึ่งหากมีการดําเนินการเชนน้ี
ผูเขียนคิดวาสามารถที่จะแกไขปญหาดานน้ีไปได 

 
 



วารสารพุทธจิตวิทยา ปท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

 

47 

สรุป 
สถานการณพระพุทธศาสนากับสังคมไทยชวง 10 ปที่ผานมาน้ีมีปญหาใหมๆ เกิดขึ้น

มากมาย โดยเฉพาะแลวปญหาเก่ียวกับการตีความคําสอนที่กอใหเกิดภาวะเสื่อมถอยศรัทธา แตควร
มองที่กระแสโลกที่เปลี่ยนไปเปนหลักวาเราจะกาวไปอยางไร หรือจะมีทาที่ที่เหมาะสมสําหรับที่วางที่
จะดํารงอยูไดในสังคมไทยและสังคมโลกอยางไร และหนทางที่ผูเขียนอยากจะเสนอแนะ คือ ใน
อนาคตผูเขียนเห็นวาองคกรสงฆโดยเฉพาะผูนําหรือฝายปกครองจะตองมีความรวดเร็วในการ
แกปญหาตางๆ ไมควรปลอยใหเรื้อรังเพราะสภาพปญหาปจจุบันน้ีตกอยูในยุคของขอมูลขาวสาร 
การปลอยใหมีขาวในระยะยาว ยอมไมเกิดผลดีตอภาพรวมของพระสงฆเลย ดังน้ันรูปแบบของคณะ
สงฆในยุคตอไปจึงควรอยูในลักษณะของการใชศักยภาพของคนรุนใหมมากกวาจะใชบารมีของพระ
เถระผูใหญซึ่งจะมีความชาและไมทันตอการเปลี่ยนแปลงของโลก โดยเฉพาะในบทบาทของการแกไข
ปญหาของคณะสงฆ และความเปลี่ยนแปลงในยุคโลกาภิวัฒนตอไป 
 

 

เอกสารอางอิง 
 

กรมศิลปากร. (2527). จารึกสุโขทัย กรมศิลปากรจัดพิมพเนื่อง ในโอกาสฉลอง 700 ปลายเสือไทย     
พุทธศักราช 2526. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร.  

คนึงนิตย จันทบุตร. (2530). สถานการณและบทบาทของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย. 
กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ.  

ชัชรินทร ไชยวัฒน. (2543). ศาสนากับทุนนิยม. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพสมาพันธ. 
ณรงค เส็งประชา. (2544). วิถีไทย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร. 
เดลินิวส ฉบับประจําวันที่ 10 มีนาคม พ.ศ. 2555 
นิธิ เอียวศรีวงศ. (2543). พระพุทธศาสนาในความเปลี่ยนแปลงของสังคม. กรุงเทพมหานคร: 

มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
เปรมวิทย ชอแกว. (2543). ประวัติศาสตรไทย : ไทยศึกษา. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร. 
พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541). ทางสายอิสรภาพของการศึกษาไทย. กรุงเทพมหานคร: 

มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2539). นิพพาน : อัตตา อนัตตา. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธ

ธรรม. 
พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541). สถานการณพระพุทธศาสนา : พลิกหายนะใหเปนพัฒนา. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระไพศาล วิสาโล. (2542). พระธรรมปฎกกับอนาคตของพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: 

กองทุนวุฒิธรรม.  



Buddhist Psychology Journal Vol. 1 No. 1 (January-June 2016)  

 

48 

พระมหาเสริมชัย ชยมงฺคโล. (2540). ทางมรรคผลนิพพาน : ธรรมปฏิบัติถึงธรรมกาย และพระ
นิพพาน. กรุงเทพมหานคร: เอช ที พี เพรส จํากัด. 

พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2542). นิพพานเปนอัตตาหรืออนัตตา. กรุงเทพมหานคร: ฟองทองเอ็น
เตอรไพรส.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎก พรอมอรรถกถา แปล ชุด 91 เลม. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพมหามกุฎราชวิทยาลัย.  

วศิน อินทสระ. (2525). ประวัติศาสตรพระพทุธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพบรรณาคาร. 

 
 
 

 

 


