
ผีตาโขน: จากศิลปะพ้ืนบานสูศิลปะสรางสรรค์ 

ในพ้ืนท่ีวัฒนธรรมอำเภอดานซ้าย จังหวัดเลย 

PHI TA KHON: FROM FOLK ARTS TO THE CREATIVE 

ARTS IN DAN SAI DISTRICT'S CULTURAL AREA,  

LOEI PROVINCE 
 

 

ไทยโรจน  พวงมณี1* และณศิร ิ ศิริพริมา2 

Thairoj  Phoungmanee1* and Nasriry  Sriryparimar2 
 

Received date: July 25, 2023 

Revised date: October 17, 2023 

Revised date: October 17, 2023 

 

  

 
1 รองศาสตราจารย, คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 
2 อาจารย, คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 

* Corresponding author, E-mail: thai-roj@hotmail.com 



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

218 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

บทคัดยอ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ ศึกษาการเปลี่ยนแปลง ผีตาโขน

จากศิลปะพื้นบานสูศิลปะสรางสรรค์ที่เกิดขึ้นในพื้นที่วัฒนธรรมอำเภอดาน

ซ้าย จังหวัดเลย พบวา ผีตาโขน เดิมเรียกวา ผีตามคน เปนองค์ประกอบหนึ่ง

ในงานบุญหลวง ที่นำเรื ่องราวมาจากตอนสงพระเวสสันดรกลับเข้าเมือง  

โดยผีปาที่เคยปรนนิบัติมีความอาลัยรัก จึงแฝงตัวกับชาวบานมาสง และหา

สิ่งของที่พอจะนำมาปกปดหนาตาเพื่อไมใหคนที่เห็นกลัว แตเดิมชาวบานทำ

ผีตาโขนแบบเรียบง่าย ใช้วัสดุในครัวเรือนและชุมชนมาทำใหมีลักษณะอยาง

ผี เพื ่อนำเข้ารวมงานบุญหลวง ปจจุบันผีตาโขนมีการเปลี ่ยนแปลงไปสู

รูปแบบใหมที่สรางการรับรูถึงความยิ่งใหญตระการตา และอลังการ ดวยการ

ใช้วัสดุสมัยใหม ลวดลายและการระบายสีแบบสมัยนิยม และเทคนิควิธีการ

ทำแบบผสมผสาน โดยมีการกำหนดแนวคิดการทำผีตาโขนที่ช ัดเจน 

ภาพลักษณของผีตาโขนจึงความเปนแฟนตาซีมากขึ้น สวนปจจัยที่สงผลตอ

การพัฒนาและเปลี่ยนแปลงผีตาโขนมีดังนี้ 1) คนในชุมชนมีทักษะศิลปะ

สรางสรรค์มากขึ ้น 2) กระแสการจัดการทองเที ่ยวเชิงศิลปะวัฒนธรรม  

3) ความก้าวหนาของเทคโนโลยีช่วยออกแบบ 4) พฤติกรรมของนักทองเที่ยว

ที่ตองการรับรูศิลปะวัฒนธรรมของชุมชน 5) การประกวดแข่งขันการวาด

ภาพระบายสีเชิงสรางสรรค์ และ 6) ภาครัฐมีการขับเคลื่อนกิจกรรมการ

ทองเที่ยวอยางตอเนื่อง 
 

คำสำคัญ : ผีตาโขน, ศิลปะพื้นบาน, ศิลปะสรางสรรค ์
 



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 219 

Abstract 

This article aimed to study the transformation of Phi Ta 

Khon from folk art to creative art in Dan Sai District’s cultural area, 

Loei Province. The study revealed that Phi Ta Knon, formerly 

known as Phi Tam Khon (ghost following people), was a part of 

Bun Luang, a Buddhist merit-making holiday. The Phi Ta Khon 

ascribed a story to when Phra Vessantara decided to go back to 

the town. However, the forest spirits who used to serve him were 

sad and nostalgic. Forest spirits, therefore, disguised themselves 

with the villagers to send Phra Vessantara along with the parades 

and processions through the town. They had found something 

that could be used to conceal one's face so as not to frighten 

those who saw it. Originally, Phi Ta Khon's ghostly mask and 

costume were made with accessible materials that were easy to 

find in the community. Nowadays, Phi Ta Khon is changed into a 

new style that creates a sense of grandeur and splendor by using 

modern materials with modern patterns, colors, and techniques 

for blending. The Phi Ta Khon-making concept is clearly defined, 

so the image of Phi Ta Khon becomes more fantasy. The factors 

that caused the change in Phi Ta Khon were more creative artistic 

skills in the community, art and cultural tourism management 

trends, advanced design technology, tourists’ behavior toward 

https://en.wikipedia.org/wiki/Merit-making


วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

220 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

arts and culture recognition, drawing and coloring contests, and 

the continuously driving tourism activities by the government 

sector.  
 

Keywords: Phi Ta Khon, Folk Arts, Creative Arts 
 

1. บทนำ 

พื้นที่อำเภอดานซ้าย จังหวัดเลยเปนพื้นที่ชายแดนติดกับประเทศ

สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว (สปป.) ที่มีความสัมพันธกันทางวิถี

ชีวิต การเมืองการปกครองมาอยางตอเนื่อง โดยเฉพาะความเชื่อทองถิ่นที่มี 

ผีตาโขนเปนวัฒนธรรมเชื่อมโยงไปสูวัฒนธรรมปูเยอ-ยาเยอรวมกัน สำหรับ 

ผีตาโขนแตเดิมนั้นเปนเพียงกลุมผีที่คนทองถิ่นทำการตกแตงหนาตาดวย 

สีธรรมชาติและเสื้อผาบนรางกายแบบเรียบง่าย เพื่อการเข้ารวมขบวนแห

พระเวสสันดรและนางมัทรีเสด็จกลับเมืองในงานบุญหลวง โดยมีการเลาตอ

กันมาวา ชาวบานและกลุมผีปาที่เคยปรนนิบัติพระองค์ตองการเดินทางมาสง

เข้าเมือง ซึ่งผีปาจะหาสิ่งของมาปกปดหนาตาของตนเอง เช่นหวด หรือ

เสื้อผาเก่าของชาวบาน โดยผีแตละตัวจะหาสิ่งปกปดไดแตกตางกันไป ดังที่ 

พระครูปลัดสุรวุฒิ  แสงมะโน, แสงอาทิตย  ไทยมิตร, อัครเดช  นีละโยธิน 

และอัจฉรา  สาธุ (2562) ระบุวา ผีปาที่อาลัยรักพระเวสสัดร นางมัทรี  กัณหา 

และชาลี ไดพากันแฝงตัวรวมไปกับชาวบานเพื่อไปรวมสงเสด็จ และตามคน

ไปทำบุญที่วัด จึงมีคำเรียกวา “ผีตามคน” และกลายมาเปน “ผีตาโขน”  

ในภายหลัง อยางไรก็ดีเมื่อเข้าเมืองแลวผีปาไดตระเวนเที่ยว แมไมไดทำ

อันตรายใคร แตดวยความเปนผีที่นากลัว เมื่อชาวบานไปพบเข้าก็สามารถทำ



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 221 

ใหตกใจกลัวได สำหรับผีตาโขนในมุมมองคนภายนอก หมายถึงคนที่สวมใส

หนากาก และสวมเสื้อผาเครื่องแตงกายแบบรุมรามเดินรวมกับชาวบาน และ

นักทองเที่ยวในงานบุญหลวงที่มีการจัดงานขึ้นช่วงเดือน 7 งานบุญนี้มีการ

รวมบุญผะเหวดและงานบุญบั้งไฟไวดวยกัน สำหรับผีตาโขนถือวาเปน

องค์ประกอบหนึ่งในพิธีกรรมและในขบวนแหพระเวสสันดร สวนอัตลักษณ

ของผีตาโขน คือสีสันของเสื้อผาเครื่องแตงกาย และความสนุกสนานจากลีลา

การเคลื่อนไหวรางกายอยางมีจังหวะ ผสมผสานกับรูปแบบของเครื่องแตง

กายที่มีลักษณะเปนริ้วและการตอผาหลากส ีและเสียงหมากกะแหลงที่ผูกมัด

กับเอว เมื่อผีตาโขนเดินทาทางขยม ตัวหมากกะแหลงจะกระทบกัน จนเกิด

เสียงดังขึ ้นอยางมีจังหวะที่เราใจ โดยจังหวะของเสียงจะสื่อสารถึงความ

สนุกสนาน ความสมัครสมานสามัคคี และการเข้ารวมงานตามคติความเชื่อ

ของทองถิ่น โดยมีผีตาโขนที่จะถูกสวมใสโดยคนในพื้นที่เข้ามารวมงานบุญ

หลวงจำนวนมากเปนตัวแทนของชุมชน โดยเฉพาะคนรุนใหมนั้น จะออกมาทำ

การละเลนและหลอกหลอนผูคนตามบานในช่วงเวลากลางวันและกลางคืนดวย 

งานบุญหลวง อำเภอดานซ้ายนั้น คนทั่วไปและนักทองเที่ยวมัก

เรียกวา “งานประเพณีผีตาโขน” ดวยเหตุที่ภายในงานมีกลุมผีตาโขนจำนวน

มากเข้ามารวมการละเลน และสรางบรรยากาศใหสอดคลองกับเรื่องราวที่ 

ผีปาสงเสด็จพระเวสสันดรเข้าเมืองตามที่มีการเลาขานสืบตอกันมา ดังนั้น

พื ้นที่งานบุญหลวงจึงเต็มไปสีสัน เสียง และการเคลื ่อนไหวของผีตาโขน

หลากหลายรูปแบบกระจายไปทั่วบริเวณงาน นพพล  แก่งจำปา (2562) 

กลาววา การที่นักทองเที่ยวรูจักงานประเพณี “ผีตาโขน” นั้นมาจากการที่

ภาครัฐทำการประชาสัมพันธการทองเที่ยวดวยการใช้ผีตาโขนในการสรางจุด



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

222 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ขายและยกระดับใหมีความสำคัญ ซึ่งในความเปนจริงแลว ผีตาโขนเปนเพียง

องค์ประกอบหนึ่งในงานบุญหลวงเทานั้น ดังนั้นกระบวนการสรางการรับรู

ใหมใหนักทองเที่ยวรับรูดวยการใช้ภาพผีตาโขนเปนภาพประกอบสื่อสงเสริม

การทองเที่ยว ดังนั้นผีตาโขนจากเดิมหมายถึง งานบุญหลวงเปนประเพณี

ทองถิ่นที่คนเข้ารวมเปนคนในพื้นที่ การเปลี่ยนการรับรูใหม ผีตาโขนจึงมี

ความหมายถึง “ประเพณีผีตาโขนเพื่อการทองเที่ยว” ซึ่งสงผลตอการรูจักกัน

ในกลุมนักทองเที่ยวในประเทศและตางประเทศ ดังนั้นชุมชน ภาครัฐ และ

ภาคเอกชนไดมองเห็นประโยชนรวมกันดานเศรษฐกิจ ดานสังคม และดาน

การอนุรักษ จึงมีกิจกรรมสรางการตระหนักรู ถึงวัฒนธรรมผีตตาโขนที่มี 

อัตลักษณกับการทองเที่ยว โดยบทบาททุกคนในชุมชนคือ การรวมมือกับ

ภาครัฐและเอกชนในการพัฒนาศักยภาพบุคคลและพื้นที่ เพื่อผลักดันใหเปน 

“พื้นที่การทองเที่ยว” อยางเต็มรูปแบบ อยางไรก็ดีงานบุญหลวงถูกเชื่อมโยง

กับความเชื่อความศรัทธาในพุทธศาสนาและความเชื่อทองถิ่น ดังนั้นก่อนเริ่ม

งานบญุหลวงนัน้ ชาวบานจะรวมกันจัดทำผีตาโขนขนาดใหญ 2 ตัว ที่เรียกวา 

“ผีตาโขนใหญ” เพื่อเข้ารวมขบวนแหและเปนการสืบสานตามขนบที่เคยทำ

สืบตอกันมา และผีตาโขนเล็กแบบดั้งเดิม หรือแบบใหมถูกทำขึ้นเพื่อสวมใส

เข้ารวมงานบุญหลวงและการจำหนาย โดยผูทำมีการพัฒนาความคิด และ

การทำใหสอดคลองกับกระแสการทองเที่ยวที่เกิดขึ้น เมื่อถึงกำหนดงานบุญ

หลวงชาวบานและผีตาโขนจะรวมกิจกรรมประเพณีที่ไดกำหนดขึ้นอยาง

เต็มที่ เมื่องานเลิกราลงไป กลุมผูทำผีตาโขนจะเตรียมตัววางแผนทำผีตาโขน

ในปตอไป เพื่อใหผีตาโขนในปหนาปราฏภาพลักษณออกมาอยางยิ่งใหญ และ

โดดเดนถูกใจนักทองเที่ยว 



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 223 

ผีตาโขนดั้งเดิมนั้นถูกทำขึ้นโดยชาวบานที่มีความเชื่อทองถิ่น และ

ความรูในการประดิษฐดวยการใช้วัสดุที่หาไดในพื้นที่ เช่น หวดนึ่งข้าวเหนียว 

ทางมะพราว สีเขียนหนากากจากปูนขาว ปูนแดง ขี้เถา ขมิ้น และเขมาไฟ 

(สุทธิน ันท  ศรีอ อน, 2565) การทำผีตาโขนจะเปนไปอยางเร ียบง่าย  

ไมซับซ้อน จึงทำใหผีตาโขนเปนงานศิลปะพื ้นบานที่ส ื ่อสารวิธีการคิด  

การสะทอนการดำรงอยูของคนกับความเชื ่อความศรัทธา รากเหง้าทาง

วัฒนธรรมและตัวตนของคนในพื้นที่ดวย แมวาผีตาโขนจะมีการสืบทอดตอ

กันมาจากรุนสูรุนอยางตตอเนื่อง แตเมื่อยุคสมัยและวิธีการคิดของคนเปลี่ยน 

ก็สงผลทำใหความเชื่อมีการคลายตัวลง ทั้งจากกระแสการทองเที่ยวของโลก 

การรับอิทธิพลจากเรียนรูในระบบโรงเรียน ข้อมูลความรูจากระบบเครือข่าย

อินเตอรเน็ต และการประกวดแข่งขัน ดังนั้นความเปนศิลปะพื้นบานของ 

ผีตาโขนจึงตองปรับเปลี่ยนวิธีคิดไปตามเงื ่อนไขของปจจัยแวดลอม และ 

การสรางสรรค์ที่เนนการตอบสนองคนอื่น ๆ โดยเฉพาะนักทองเที่ยว จึงตอง

นำหลักการทางศิลปะเข้ามาเปนแนวทางการทำใหผีตาโขนกลายภาพเปน

ศิลปะสรางสรรค์ที่นาหลงใหล ดวยการใช้สีสมัยใหมมาระบายหนากากใหมี

สีสันสดใสเราใจ สวนเครื่องแตงกายมีการตัดเย็บใหมีลักษณะรุมราม มีการตอ

ผาหลากสีอยางประณีต และพิถีพิถันที่มีความสวยงามมากกวาสมัยก่อน  

ซึ่งการที่ผีตาโขนมีความสวยงามวิจิตร แปลกตา แปลกใหมและโดดเดนก็จะมี

ผลตอขบวนแห และการประกวดแข่งขันระหวางหมูบานดวย (นพพล  แก่งจำปา, 

2562; ธีรภัทร  คำทิ้ง และภาคภูมิ  สุขเจริญ, 2564; สุทธินันท  ศรีออน, 

2565) ที่ผานมานั้น การทำผีตาโขนในงานบุญหลวงถูกทำขึ้นมา 3 แนวทาง

คือ แนวอนุรักษ แนวบูรณาการ และแนวสรางสรรค์เพื่อผลดานเศรษฐกิจ  



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

224 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ซึ่งแนวบูรณาการสรางสรรค์นั้น ผูทำจะบูรณาการแนวคิดของเรื่องราว หลักการ

ทางศิลปะ และความคิดสรางสรรค์รวมดวย (พระครูปลัดสุรวุฒิ  แสงมะโน, 

แสงอาทิตย  ไทยมิตร, อัครเดช  นีละโยธิน และอัจฉรา  สาธุ, 2562) แมวา 

ผีตาโขนศิลปะสรางสรรค์ จะถูกสรางสรรค์และพัฒนาขึ้นมาใหมใหมีรูปแบบ 

มีสีสันและมีการใช้วัสดุสมัยใหมมาทำใหผีตาโขนแตกตางไปจากเดิม โดยผูทำ

จะมีการผสมผสานแนวคิด และแรงบันดาลใจจากวัฒนธรรมและความเชื่อ

ทองถิ่นมาทำใหผีตาโขนมีความงามแบบใหมที่อยูบนฐานคิดของการสืบทอด

ภูมิปญญาทองถิ ่นอำเภอดานซ้ายใหคงอยู แตกระบวนการพัฒนาและ

เปลี่ยนแปลงก็ไดเบียดขับตัวตนและความเปนศิลปะพื้นบานออกไปจากพื้นที่

อยางถาวรเช่นกัน ทั้งนี้ผีตาโขนศิลปะสรางสรรค์ที่ถูกทำขึ้นมา ลวนสามารถ

สรางความตรึงตาตรึงใจใหกับคนในทองถิ ่นและนักทองเที ่ยวที ่เข้ามา

ทองเที่ยวไดเกิดประสบการณรับรูคุณค่าทางสุนทรียภาพแบบใหมดวย 

จะเห็นไดวาผีตาโขนมีการพัฒนามาอยางตอเนื่อง โดยมีปจจัยที่มา

จากชุมชน หรือภายนอกชุมชนหลายดาน ที่สงผลทำใหความเปนผีตาโขนที่

ชาวบานทำขึ ้นใช้เข้ารวมงานบุญหลวงมีการเปลี ่ยนแปลงไป ผู เขียนจึง

ตองการนำเสนอการเปลี่ยนแปลงของผีตาโขนจากศิลปะพื้นบานสูศิลปะ

สรางสรรค์ 
 

2. แนวคิดศิลปะสรางสรรค์ 

ศิลปะสรางสรรค์นั้น เปนวิทยาการและองค์ความรูทางศิลปะของ

ชาติตะวันตกที่หลั่งไหลเข้าสูประเทศไทยในช่วงการเปลี่ยนแปลงการปกครอง 

จึงสงผลตอการพัฒนาผลงานสรางสรรค์ภายในประเทศ โดยการเปลี่ยนแปลง

จะแสดงถึงก้าวหนาของประเทศและเปนเอกลักษณเฉพาะของผูสรางสรรค์ 



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 225 

จากการมีเสรีภาพทางการคิดและการนำเสนอรูปแบบของผลงานมากขึ้น  

ซึ่งศิลปะสรางสรรค์จะแสดงใหเห็นถึงการพัฒนารูปแบบ การแสดงออก และ

แนวความคิด โดยผู สรางสรรค์ตองมีการค้นควาหาข้อมูล คิดค้นเทคนิค 

กระบวนการที ่สอดคลองกับทักษะ และรสนิยมของตนเองใหมากที ่สุด  

(อธิวุธ  งามนิสัย, 2561) ความเปนศิลปะสรางสรรค์นั้นจะมีเรื่ององค์ความรู

ทางศิลปะและสุนทรียศาสตรที่ถูกนำมาถายทอดผานอารมณความรู สึก 

ประสบการณ และความคิดลงไปในผลงาน (ปรีชา  เถาทอง , 2561)  

สวนรูปแบบศิลปะสรางสรรค์ตามแบบศิลปะตะวันตกนั้น ผูสรางสรรค์ตองใช้

ประสบการณและแรงบันดาลใจจากเรื่องราว รูปทรง กรรมวิธี กระบวนการ

มาทำใหผีตาโขนมีอัตลักษณและแสดงตัวตนในพื้นที่งานบุญหลวง โดยมี 

ทฤษฎีศิลปะ กฎเกณฑทางปรัชญาสุนทรียศาสตรผสมผสานแฝงเรนอยู จึงทำ

ใหผีตาโขนศิลปะสรางสรรค์นั ้นมีคุณค่าความเปนตนแบบและความเปน

ปจเจกบุคคล ที่ยังคงสื่อสารกลิ่นไอของภูมิปญญาทองถิ่นและศิลปะพื้นบาน

รวมกับความเปนศิลปะสมัยใหมบนพื้นที่วัฒนธรรมอำเภอดานซ้ายดวย 

อยางไรก็ดีการใช้หลักการศิลปะ สุนทรียศาสตรรวมกับทักษะฝมือ 

ที่ชำนาญการยอมทำใหผลงานมีคุณค่า ดังปรากฏเปนผีตาโขนสรางสรรค์ 

ที่ช่างแตละคนมีการหลอมรวมความคิด ความเชื่อ ประสบการณเชิงคุณค่า

ไปสูจินตนาการและทฤษฎีใหมที่นำมาเปนแนวทางสรางความงาม เพื่อใหมี

การยอมรับในแวดวงวิชาการของไทยและตะวันตก (เขมา  แฉ่งฉายา, 2565) 

ดังที่ ไครฟ เบลล (Clive Bell) กลาววา ความงามถูกแสดงออกมาผานรูปทรง

นัยสำคัญ และลีโอ ตอลสตอย (Tolstoy) กลาววา ความงามสามารถกระตุน

สำนึกและความคิดทางสังคมได นั่นก็หมายความวา การรับรู และการมี



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

226 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ประสบการณทางสุนทรียภาพ จะมีผลตอการเข้าใจถึงคุณค่าความงามของ

วัฒนธรรมและประเพณีทองถิ่นอยางงานบุญหลวงและผีตาโขนที่มีเงื่อนไข

การเปลี่ยนแปลงไปตามบริบททางสังคมได 
 

3. ผีตาโขนบนพ้ืนท่ีวัฒนธรรมอำเภอดานซ้าย 

3.1 งานบุญหลวงบนพื้นที่อำเภอดานซ้าย 

อำเภอดานซ้ายมีคำขวัญวา “ดินแดนแหงสัจจะไมตรี ประเพณี 

บุญหลวงและการละเลนผีตาโขน สถานที่สำคัญก็คือพระธาตุศรีสองรัก”  

เปนพื้นที่แบบภูเขาสูงและพื้นที่ราบทำเกษตรกรรม ชาวบานใช้แมน้ำหมัน

เปนแหลงน้ำอุปโภค บริโภค และใช้ในพิธีกรรมงานบุญหลวง ในรอบหลายป

ที่ผานมาชุมชนและภาครัฐไดรวมกันสงเสริมและขับเคลื่อนอำเภอดานซ้ายให

เปน “พื้นที่ทางวัฒนธรรมที่มีอัตลักษณ” โดยใช้ถนนพระแก้วอาสา เปนพื้นที่

จัดงานประเพณีงานบุญหลวง และการละเลนผีตาโขนตลอด 3 วัน ซึ่งพื้นที่

ทางวัฒนธรรมดังกลาวจะถูกประกอบสรางดวยพื้นที่ คน และจิตวิญญาณ

ของพื้นที่ที่สามารถสรางรับรู และช่วยบอกเลาเรื่องราวของความเชื่อทองถิ่น 

การอนุร ักษ กรเผยแพร และการตอยอดวัฒนธรรมของคนในพื ้นที่ได  

ดังคำกลาวที่วา “...ดานซ้ายเปนพื้นที่การทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่มีสีสัน 

และเต็มไปดวยการรอคอยของคนในพื้นที่และนักทองเที่ยวใหเข้ามารวม

สนุกสนานไปดวยกัน...” โดยแตละชุมชนจะมีการสรางความรูความเข้าใจ

เกี่ยวกับพื้นที่ทางวัฒนธรรมเฉพาะที่มีความศักดิ์สิทธิ์ มีพิธีกรรม และการทำ

ใหผีตาโขนเปนวัตถุทางวัฒนธรรมเพื่อการทองเที่ยวมาอยางตอเนื่อง 

งานบุญหลวงมีเจ้าพอกวนเปนผูนำจิตวิญญาณที่ชาวบานใหความ

ศรัทธาอยางแรงกลาเปนผูประกอบพิธีกรรม โดยเจ้าพอกวนมีสถานภาพเปน



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 227 

รางทรงวิญญาณเจ้านายเพื่อการเสี่ยงทายกำหนดวันจัดงานบุญหลวง 3 วัน 

สำหรับกำหนดการที่ถูกทำขึ้นโดยภาครัฐและชุมชนมีดังนี้ วันแรก คณะเจ้า

พอกวนและนางเทียมนำขบวนไปนิมนตพระอุปคุต ที่เชื่อวาเปนพระผูมีฤทธา

นุภาพ ที่สามารถเนรมิตกายอยูในมหาสมุทร เพื่อปกปกษรักษา และสราง

ความสงบสุขในพื้นที่บริเวณริมแมน้ำหมัน เมื่ออัญเชิญเสร็จแลวจะนำใสพาน 

และนำขบวนกลับมาที่หอพระอุปคุตบริเวณวัดโพนชัย เพื ่อประกอบพิธี

กรรมการช่วยปราบมาร และปองกันภัยอันตรายที่จะเกิดในช่วงงานบุญหลวง 

วันที่สองเปนพิธีการแหพระเวสสันดรและนางมัทรีเข้าเมือง โดยสมมติใหวัด

โพนชัยคือเมือง มีผีตาโขน เจ้าพอกวนและนางเทียมรวมขบวนแห มีผีตาโขน

ตามคุ้มหมูบานเข้ารวมขบวนแหจำนวนมาก และยังมีผีตาโขนที่ไมไดรวม

ขบวนแห แตเดินกระจายไปทั่วบริเวณงานบุญหลวงเดินหยอกลอผูคนที่เดิน

ผานไปมา สำหรับขบวนแหผีตาโขนนั้นจะเข้าไปแหรอบอุโบสถ 3 รอบ จากนั้น

แยกยายไปทำการละเลนตามถนนหนทาง สวนวันที่สาม เปนวันที่ชาวบาน

เข้าวัดฟงเทศนมหาชาติ 13 กัณฑ ที่วัดโพนชัย ชาวบานเชื่อวา “ใครไดฟง

เทศนดังกลาวจบในวันเดียวจะไดกุศลแรงและจะไดพบพระศรีอาริยเมตไตรย

ในชาติหนา” (เอกรินทร  พึ่งประชา, 2557; ปฐม  หงสสุวรรณ, 2558)  

กลาวไดวา งานบุญหลวงเปนภาพสะทอนสังคมเกษตรกรรมที่มีพิธีกรรมขอ

น้ำขอฝนจากพญาแถน รวมกับความศรัทธาในพุทธศาสนาผานพิธีกรรมการ

เบิกพระอุปคุต ที่เปนแก่นหลักก่อนเริ่ม งานบุญหลวง สำหรับการแหพระ

เวสสันดรเข้าเมืองและการฟงเทศมหาชาตินั้นถือวาเปนหัวใจสำคัญที่มีการ

เชื่อมโยงเข้ากับความเชื่อเรื่องจิตวิญญาณวา เปนการละเลนผีตาโขนถวายผี

เจ้านาย สวนการละเลนผีตาโขนรวมกับการจุดบั้งไฟ เชื่อวาจะทำใหฝนตก



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

228 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ถูกตองตามฤดูกาล ยิ่งในงานบุญหลวงแลวถามี   ผีตาโขนจำนวนมากเข้า

มารวมการละเลน ก็จะทำใหฝนตกมากตามไปดวย เนื่องจากผีฟาพญาแถน

เกิดความพึงพอใจ จึงดลบันดาลใหบานเมืองมีความอุดมสมบูรณและมี

ความสุข ดังนั้นการเข้ารวมงานบุญหลวงของชาวบานก็ยอมเห็นถึงการยึดถือ

และปฏิบัติตามประเพณีทองถิ่นที่ช่วยสรางความรักความสามัคคี และความ

เปนหนึ่งเดียว  
 

 
ภาพที่ 1 แสดงลักษณะผีตาโขนแบบดั้งเดิมที่เปนศิลปะพื้นบาน 

ที่มา : พรพิทักษ  แมนศิริ (2564)  
 

3.2 ผีตาโขนกับความเปนศิลปะพื้นบาน 

ผีตาโขนเปนชื่อเรียกบุคคลที่มีการแตงกายอยางผีที่มีลักษะเฉพาะ 

ช่างชาวบานทำขึ้น เพื่อนำไปเข้ารวมพิธีกรรมและการละเลนในงานบุญหลวง

ผีตาโขนมีองค์ประกอบหลัก 3 สวน ดังนี้ 1) หนากาก 2) เครื่องแตงกาย และ 

3) เครื่องประดับตกแตง ซึ่งถูกคิดและประดิษฐบนฐานความเชื่อและความ

ศรัทธาของชุมชน มีรูปแบบและการทำที่เรียบง่าย และมีการใช้วัสดุใน

ทองถิ่นเปนหลัก (ภาพที่ 1) จึงเข้าข่ายการเปนงานศิลปะพื้นบาน (folk arts) 



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 229 

อันหมายถึง ผลงานที่ถูกคิดค้นขึ้นจากภูมิปญญาชาวบาน เพื่อการแก้ปญหา

และการนำไปใช้สนับสนุนการดำเนินชีวิต แมวาผีตาโขนจะถูกพัฒนาและ

แก้ไขมาอยางตอเนื ่อง เพื ่อใหเหมาะสมกับคนในพื้นที่ และการนำไปใช้

ประโยชนก็ตาม แตทุกครั้งของการพัฒนาจะตองใช้ความคิด ประสบการณ

และการทดลองทำเพื่อใหไดผีตาโขนที่สามารถตอบสนองตอการเข้ารวม

พิธีกรรมและการละเลนเพื่อการทองเที่ยวอยางมีศักยภาพ (อธิวุธ  งามนิสัย, 

2561) สำหรับความเปนศิลปะพื้นบานของผีตาโขนนั้นมาจากการใช้วัสดุพื้น

ถิ่นในการทำ เช่น ทางมะพราว หวด สีจากดินหมอ เสื้อผาและเศษผาเก่า มุง 

หรือจีวรพระเก่า (เอกรินทร  พึ่งประชา, 2557) สวนลายบนหนากากดั้งเดิม

นั ้นคือลายลูกออดที ่เชื ่อมโยงกับการมีอยู ในธรรมชาติ เพื่อสื ่อสารและ

คาดหวังผลใหเกิดความสมบูรณของข้าวปลาอาหารเมื่อพิธีกรรมเสร็จสิ้น 

อยางไรก็ดีงาน บุญหลวงเปนงานบุญผะเหวดกับบุญบั้งไฟที่หลอมรวมเปน

งานเดียวกัน จึงมีพิธีกรรมการขอฝนจากผีฟาพญาแถนโดยมีเจ้าพอกวนรวม

ประกอบพิธีกรรม ตามความเชื่อที่วา “ฝนจะตกถูกตองตามฤดูกาล การปลูก

พืชพันธุธัญญาหารจะไดผลดี” สวนการใช้มีดดาบรูปอวัยวะเพศชายทาสีแดง

เพื่อเปนอาวุธของผีตาโขนนั้นจะมีนัยยะเชิงความหมายถึง ความอุดมสมบูรณ

ของพื้นที่ ผลผลิตทางการเกษตรและข้าวปลาอาหาร (ปฐม  หงสสุวรรณ, 

2558) นอกจากนี้ยังมี “บักแบน” รูปแกะสลักชายหญิงรวมเพศกัน ซึ่งผีตา

โขนจะถือทิ่มแทงและหยอกเยาผูหญิงที่มารวมงาน มีการสรางกลไกการชัก

ใหขยับและเคลื่อนไหวคลายจริง จะมีนัยยะถึงการเริ่มตนและการก่อกำเนิด

ชีวิตและสรรพสิ่งดวย นพพล  แก่งจำปา (2562) กลาววา การที่ผีตาโขนถือ

มีดดาบรูปสัญลักษณอวัยวะเพศชาย และรูปแกะสลักคนรวมเพศที่นำมาเลน



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

230 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

และหยอกลอกับผูคน เปนสัญลักษณเชิงความหมายวา ผีตาโขนเปนตัวแทน

ของผีที่ยังหมกมุนกับกามารมณและราคะ ที่ช่วยสะทอนถึงพฤติกรรมของผีที่

ยังติดกับบวงของความสนุกสนาน และความรื่นรมยบนโลกมนุษย อยางไรก็ดี

สัญลักษณทางเพศกับผีตาโขน ไดถูกยอมรับกันโดยทั่วไปวาเปนวัตถุทาง

วัฒนธรรมที่สื ่อสารถึงความอุดมสมบูรณของดินฟาอากาศตลอดทั้งป จึง

สงผลตอความรูสึกของชาวบานในพื้นที่  

แมวาการทำผีตาโขนของชาวบานจะถูกปลูกฝงกันมาในครัวเรือน

อยางยาวนาน แตผูทำก็มีอิสระที่จะสอดแทรกทัศนคติลงไปได เช่นลาย วัสดุ 

และวิธ ีการทำ แตความเปนศิลปะพื ้นบานก็ยังปรากฏใหเห็นจากวัสดุ

อยางเช่น ทางมะพราวที่ถูกนำมาเกลาสวนโคนใหเปนรูปทรงหนา เจาะช่อง

ตา สวนจมูกใช้ไมเนื้อออนเกลาและแกะสลักเปนรูปงวงสำหรับนำมาติดบน

หนา มีการทาสีบนหนากากดวยขี้หมอดำ ขมิ้น ปูนขาว ปูนแดง ดินแดง ขี้เถา 

เขมาไฟตามแบบที่กำหนดขึ้น ตกแตงหนากากดวยการวาด หรือการปะติด

ปาก ฟน และดวงตา สวนศีรษะใช้หวดที่เลิกใช้แลวนำมากดตรงก้นหวดใหมี

รอยบุม และมีขนาดสวมลงบนศีรษะได จากนั้นจึงนำมาเย็บติดกับหนากากที่

เตรียมไว แลวใช้กาบมะพราวเย็บติดดานข้างหวดทั้งสองดานใหเปนเขา เสน

เสนผมทำจากเชือกมัดกระสอบยอมสีนำมามัดติดกับหวด ชาวบานบางคนใช้

ทางมะพราวมาทุบเนื้อออกแลวประดิษฐเปนเสนผม หรือใช้เศษผาเก่าฉีกแลว

เย็บตอกันใหเปนริ้ว ชุดจะใช้เสื้อผาเก่า หรือผาจากที่นอนเก่าดึงไสนุนออก

นำมาตัดเปนชุดสวมใส (นพพล  แก่งจำปา, 2562) มีการใช้หมากกะแหลง

หรือกระดิ่งมามัดหอยบริเวณเอว เมื ่อผีตาโขนเคลื่อนไหวจะเกิดเสียงดัง

กังวาลอยางมีจังหวะขึ้น สวนอาวุธดาบรูปอวัยวะเพศชายขนาดใหญทาสีแดง



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 231 

ที่ปลายเปนตัวหลอกลอมารใหเข้ามาสนุกสนาน เพลิดเพลินกับโลกีย จนลืม

การขัดขวางกิจกรรมทางพุทธศาสนาในงานบุญหลวง สวนเคล็ดลับการทำ 

ผีตาโขนนั้น จะตองทำในที่ลับตาคน เช่นบริเวณใตถุนบาน หรือใตถุนเลาข้าว

เพื่อไมใหคนอื่นรูวาผีตาโขนมีลักษณะอยางไรและมีใครเปนผูสวมใส  

ดังนั้นความเปนศิลปะพื้นบานของผีตาโขน จึงมีนัยยะถึงวิถีชีวิตที่

สัมพันธกับธรรมชาติวิถีชีวิตความเปนอยูและประเพณีที่ก่อเกิดรูปแบบการ

ผลิต จนสงผลตอการสรางอัตลักษณของวัตถุทางวัฒนธรรมขึ้น โดยที่ผีตาโขน

สมัยดั ้งเด ิมนั ้นนิยมระบายสีแบบเรียบแบน มีการทำแบบหยาบ ไมมี

รายละเอียด และไมนิยมเขียนลาย ปจจุบันยังมีการทำผีตาโขนดั้งเดิมอยูบาง

เพื่อการอนุรักษ และการปกปองวัฒนธรรมทองถิ่นใหคงอยู สำหรับการเก็บ

รักษาไวใหคนรุนหลังและนักทองเที่ยวไดเข้ามาเรียนรูและชื่นชมตอไป  

3.3 ปจจัยการเปลี ่ยนแปลงผีตาโขนจากศิลปะพื ้นบานสูศ ิลปะ

สรางสรรค ์

การที่ภาครัฐมีนโยบายและกิจกรรมการใช้ศิลปะวัฒนธรรมทองถิ่น

ไปสูการจัดการทองเที่ยวชุมชน สงผลทำใหพื้นที่ที่มีวัฒนธรรมที่มีอัตลักษณ

เฉพาะถูกนำมาพัฒนา ประยุกต และสรางสรรค์ขึ้นใหมเพื่อใหมีคุณค่าและ

มูลค่าเพิ่มมากขึ้น จึงเปนเงื่อนไขหนึ่งที่ทำใหมีการเปลี่ยนแปลงพื้นที่ทาง

วัฒนธรรม เช่น อำเภอดานซ้ายที่ถูกภาครัฐทำใหเปนพื้นที่การทองเที่ยว โดย

จัดใหผีตาโขนองค์ประกอบสำคัญในงานบุญหลวง ไดถูกทำใหมีการปรับตัว

และพัฒนาไปตามยุคสมัย โดยมีตัวแปรสำคัญอยางเช่น เศรษฐกิจ วัฒนธรรม 

สังคม และการอนุรักษเข้ามาหนุนเสริมและขับเคลื่อน สวนปจจัยที่สงผลตอ

การเปลี่ยนแปลงผีตาโขนจากศิลปะพื้นบานสูศิลปะสรางสรรค์มีดังนี้ 1) คน



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

232 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

ในชุมชนมีศักยภาพดานความรูความเข้าใจ และทักษะทางศิลปะสรางสรรค์

มากขึ้น จึงนำความรูใหมมาผสมผสานกับความรูเดิม และความเปนสิ่งเดิม

ดวยการระบายสี การแกะสลัก และการปนหรือการสีโปวเพื่อการเพิ่มมิติของ

รูปทรง 2) กระแสการจัดการทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรมทำใหภาครัฐเข้ามา

สงเสริมความรูแก่ชุมชนทุกมิติ จึงมีการปรับเปลี ่ยนวิธ ีการคิด วิธ ีการ

สรางสรรค์ขึ ้นมาใหม เนื ่องจากชุมชนจะมีความรู ความเข้าใจในมิติการ

ทองเที่ยวมากขึ้น 3) ความก้าวหนาของเทคโนโลยีคอมพิวเตอรช่วยออกแบบ

ผีตาโขน ทำใหสามารถปรับและพัฒนารูปแบบไดง่าย 4) พฤติกรรมของ

นักทองเที่ยวที่ตองการรับรูถึงวิถีชีวิตชุมชน ประเพณีและวัฒนธรรม ทำให 

ผีตาโขนถูกประดิษฐเพื่อเอาใจนักทองเที่ยวใหมีความประทับใจ 5) การประกวด

แข่งขันการวาดภาพผีตาโขนเชิงสรางสรรค์ ทำใหคนในชุมชนกระตือรือรนตอ

การคิด และการสรางสรรค์สิ่งใหมใหตอบสนองเกณฑที่ผูจัดและคณะกรรมการ

กำหนดขึ้น 6) การที่ภาครัฐมีการขับเคลื่อนดวยกิจกรรม การทองเที่ยวที่

หลากหลาย เช่น การประกวดขบวนแห การประกวดการแสดงบนเวทีกลาง 

และการประกวดวาดหนากากผีตาโขน โดยมีเกณฑเฉพาะดานความคิด

สรางสรรค์และความแปลกใหม สงผลทำใหชุมชนตองสรางผลงานรูปแบบ

ใหมขึ้นมา นอกจากนี้ยังตองสรางบรรยากาศงานบุญหลวงใหมีสีสัน และสราง

ความเราใจดวยเสียงดนตรี เพื่อใหเกิดความรูสึกถึงความเปนสมัยใหม ดังนั้น

การทำผีตาโขนสมัยใหมจึงมีแนวโนมไปสูความเปนแฟนตาซีมากขึ้น และ

ความสวยงามที่แปลกตาไปของผีตาโขนนั้นมาจากการใช้ความรูใหม เช่น

หลักการศิลปะสรางสรรค์มาเปนแนวคิดในกระบวนการทำงานดวย  



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 233 

อยางไรก็ดีความเปนผีตาโขนดั้งเดิมนั้นไดถูกถายทอดจากผูนำ

ครอบครัวสู ล ูกหลานมาอยางตอเนื ่อง แตกระแสการเปลี ่ยนแปลงทาง

วัฒนธรรม การทองเที่ยว และความเชื่อสวนบุคคลก็ไดทำใหผีตาโขนถูก

จินตนาการขึ้นใหมตามทัศนะของผูทำ ดวยการพยายามที่จะสรางอัตลักษณ

เฉพาะใหเกิดขึ้น ทายสุดของความเปนผีตาโขนตามแนวทางศิลปะสรางสรรค์ 

ก็สามารถสรางความตื่นตาตื่นใจกับรูปแบบผีตาโขนสรางสรรค์ใหม จนช่วย

สรางประสบการณทางสุนทรียภาพที่ดีแก่นักทองเที่ยว สรางเศรษฐกิจชุมชน 

และการทำใหอำเภอดานซ้ายเปนพื้นที่การทองเที่ยวที่ชัดเจน (ภาพที่ 2) 
 

 
ภาพที่ 2 แสดงการเปลี่ยนแปลงผีตาโขนศิลปะพื้นบานสูศิลปะสรางสรรค ์

ที่มา : ไทยโรจน  พวงมณี (2566) 
 

 

 

-วัสดุ/เคร่ืองมือสมัยใหม

มับใหม 

ผีตาโขน: 

ศิลปะ

พื้นบ3าน  

ผีตาโขน: 

ศิลปะ

สร3างสรรค8  

-รูปแบบผีตาโขน 

-เทคนิควิธีการทำ 

-การกำหนดแนวคิด 

-ทักษะทางศิลปะ 

การโขว และการแสดงออกเชิงอัตลักษณ

เพื่อการพบปะสังสรรค์ และการถูกถายภาพ

จากคนอ่ืน และการจำหนาย 

เข้ารวมพิธีกรรม แสดงออกถึงความเรียบง่าย ใช้

วัสดุท่ีมีอยูในบานและชุมชน เพื่อหวังผลการอยูดีมี

สุขและความอุดมสมบูรณ 

ความเชื ่อความศรัทธาในพิธีกรรม

ของงานบุญหลวง เม ื ่อประกอบ

พิธ ีกรรมเสร็จจะทิ ้งเพื ่อการลอย

เคราะหลอยทุกข์โศกในแมน้ำหมัน 

ความเช ื ่ อความศร ัทธาที่

คลายตัวลงและการถูกเก็บไว

เป นว ัตถ ุทางวัฒนธรรมที่

สงเสร ิมการเร ียนรู และการ

ทองเที่ยว 

งานบุญหลวง 

อำเภอดานซ้ายที่

รวมงานบุญผะ

เหวดและงาน

บุญบั๊งไฟ 

-หลักการศลิปะสมัยใหม 

ปจจยัท่ีทำใหมีการเปลีย่นแปลง: 1) คนในชุมชน 2) กระแสการจัดการ

ทองเท่ียว) ความก้าวหนาของเทคโนโลยี 4) พฤติกรรมของนักทองเท่ียว   5) 

การประกวดแข่งขัน และ 6) ภาครัฐมีการขับเคลื่อน 

1. จำนวนนักทองเท่ียว 

2. การขับเคลื่อนเศรษฐกิจ 

3. รายไดของชุมชนจากการ

จัดการทองเท่ียว ของท่ีระลึก ท่ี

พักและรานอาหาร 

กระบวนการสราง

นัยยะเชิง

ความหมาย 



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

234 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

3.4 การพัฒนาผีตาโขนรูปแบบสรางสรรค ์

การนำหลักการทางศิลปะสรางสรรค์มาใช้ในการทำผีตาโขนของ

กลุมคนรุนใหมที่มีความรูความเข้าใจและมีทักษะทางศิลปะชั้นสูง ยอมทำให

ผีตาโขนไดถูกยกระดับขึ้นในทุกมิติ สวนความเชื่อทองถิ่นที่คลายตัวลงนั้น 

สงผลตอผูทำผีตาโขนยอมที่จะใช้จ่ายเงินซื้ออุปกรณสมัยใหมที่มีราคาสูงมา

ผลิต พรอมกับการใช้หลักการศิลปะสรางสรรค์มาทำผีตาโขนใหสวยงามมี

ความสอดคลองกับยุคสมัยและพฤติกรรมของนักทองเที่ยวที่สนใจถายภาพ

เพื ่อการบันทึกและเผยแพรประสบการณทางสุนทรียภาพไปสู คนอื ่น ๆ 

เปาหมายของผีตาโขนสรางสรรค์ตามทัศนะของผู ทำคือ 1) การเข้ารวม

พิธีกรรม 2) การละเลนสนุกสนาน และ 3) การขายใหนักทองเที่ยวที่สนใจ 

ซึ่งกลุมผูทำที่มีทักษะทางศิลปะสูงยอมสรางจุดดึงดูดใจและกระตุนความ

ตองการเปนเจ้าของจากผู ซื ้อไดดี จากความสวยงามลงตัวของผีตาโขน  

โดยองค์ประกอบสำคัญคือการสรางรูปแบบ และลวดลายที ่มีการศึกษา

ค้นความาเปนอยางดี กรณีผลิตเปนกลุมจะเนนรูปแบบเดียวกัน เพื่อใหง่าย

ตอการจดจำ โดยผีตาโขนนั้นจะถูกปรับเปลี่ยนโครงหนาเพื่อใหมีลักษณะ

เรียวยาว ใช้สีคู่ตรงกันข้าม และสีสวางสดใสผสมผสานการวาดลายสมัยใหม

กับลายไทยเข้าดวยกัน โดยการรวมกลุมคนที่มีประสบการณมาคิดและทำให

ผีตาโขนมีลักษณะเฉพาะกลุม เพื่อใหมีความเปนทีมที่แตกตางจากคนอื่นและ

มีจุดเดนแก่ผูพบเห็นดวย (พรพิทักษ  แมนศิริ, 2564) ซึ่งการทำผีตาโขน

รูปแบบศิลปะสรางสรรค์นั้นจะใช้แนวคิดจากความเปนศิลปะพื้นบานรวมกับ

หลักการทางศิลปะสรางสรรค์ กระบวนการทำงาน เพื่อการพัฒนาองค์ความรู

ดานการคิดและการสรางคุณค่าทางสุนทรียภาพแบบใหมใหกับผีตาโขน  



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 235 

(อธิวุธ  งามนิสัย, 2561) ดังนั้นความทาทายของผูทำผีตาโขนคือการประดิษฐ

คิดค้นใหเกิดรูปแบบที่มีลักษณะศิลปะแฟนตาซี (fantasy art) มากที่สุด  

เพื ่อหวังผลการรับรูและความพึงพอใจของนักทองเที ่ยวจากรูปแบบที่ไม

เหมือนใคร อยางไรก็ดีการทำผีตาโขน 1 ตัวนั้น ผูทำจะตองคิดและออกแบบ

รูปแบบผานหนากากและเครื่องแตงกายดวยแนวทางศิลปะสรางสรรค์ และ

ตองออกแบบพฤติกรรมของผีตาโขนดวย เช่น การเดินหยอกลอผูคน การเตน

โยกยายตัวไปมาใหหมากกะแหลงมีจังหวะเสียง หรือการหยุดวางทาทาง  

เมื่อมีนักทองเที่ยวมาขอถายภาพ ทั้งนี้เพื่อใหเหมาะสมกับรูปแบบผีตาโขนที่

ตนเองคิดขึ้นใหมก่อนที่จะนำเข้ารวมขบวนแหผูทำจะคิดบุคลิกภาพใหกับ 

ผีตาโขนดวย สำหรับความเปนศิลปะสรางสรรค์กับการทำผีตาโขนของแตละ

กลุมนั้น มีการแสดงออกอยางอิสระ จนเกิดปรากฏการณการคิดนอกกรอบขึ้น 

จะเห็นไดจากมกีารนำเสนอผีตาโขนตามแนวทางศิลปะแนวคิด (conceptual 

arts) และศิลปะเฟอรฟอรแมนซ์ (performance art) รวมภายในงาน จึงเปน

รูปแบบที่ช่วยสรางความพึงพอใจใหกับนักทองเที่ยวที่เข้ามาแสวงหาความ

แปลกใหมที่แตกตางเพื่อการเรียนรู การตอยอดความคิดและการใช้ชีวิตของ

ตนเองอยางมีความสุขตอไปได ดังที่ ปรีชา เถาทอง (2561) กลาววา ศิลปะ

สรางสรรค์สมัยใหมนั้น ผูทำไดสอดแทรกประสบการณเชิงคุณค่าลงไปใน

ผลงาน เช่น (1) ความรูสึกจากใจ (heart) และความศรัทธา 2) สติปญญา 

(Intelligence) จากการหาแรงบันดาลใจ ความคิด จินตนาการ และ 3) ทักษะ

ฝมือ (hand) จากการจัดองค์ประกอบ การทดลองค้นหาเทคนิควิธีการ  

จนเปนผลงานที่มปีรัชญามีความหมายและมคีวามงาม 



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

236 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

สำหรับกลุมผูทำผีตาโขนบางกลุม ไดทำการคิดค้นนวัตกรรมทาง

วัสดุขึ้นมาใหม เพื่อทดแทนทางมะพราวที่หายาก และราคาค่อนข้างสูง เช่น

การนำไมอัดหรือกระดาษอัดมาดัดเปนโครงหนากากที่ควบคุมขนาด น้ำหนัก

และรูปแบบของโครงหนากากผีตาโขนได โดยมีขั้นตอนสำคัญดังนี้ 1) ขั้นการกำหนด

และรางรูปแบบผีตาโขนตามตองการจากความคิดสูกระดาษ 2) ขั้นการคาดคะเน

และพิจารณาค้นหาคำตอบวารูปแบบใดของผีตาโขนที่จะสวยงาม แปลกตา

มากที่สุดในงานบุญหลวง 3) ขั้นการลงมือทำตามรูปแบบที่เห็นวาเหมาะสม 

และตามจุดประสงค์ที่วางไว และ 4) ขั้นการตกแตงประดับประดาดวยวัสดุ 

หรืออุปกรณ เพื่อสรางสัญญะสูการรับรูเชิงความหมายใหมและความงาม 

(ภาพที่ 3) อยางไรก็ดีการที่ช่างไดมีโอกาสทดลองทำผีตาโขนแบบใหมที่มีการ

เชื่อมโยงจิตวิญญาณของชุมชนผสมผสานกับการแสดงออกอยางทรงพลัง  

จึงทำใหผีตาโขนมีอัตลักษณ มีความแปลกใหมอันแสดงถึงความสำเร็จที่ตอง

มาจากการใช้สติปญญาสรางสรรค์อยางเต็มศักยภาพ  
 

 
ภาพที่ 3 แสดงกลุมผีตาโขนศิลปะสรางสรรค์แตใช้แนวคิดแบบดั้งเดิม 

ที่มา : Talknewsonline (2565) 



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 237 

3.5 ผีตาโขนสรางสรรค์กับการทองเที่ยวงานบุญหลวง 

การขับเคลื่อนและการพัฒนาจากภาครัฐดวยกิจกรรมการสงเสริม

และการประชาสัมพันธงานบุญหลวง โดยมุงหวังใหพื้นที่อำเภอดานซ้ายเปน

พื้นที่ทางเศรษฐกิจที่มีนักทองเที่ยวเดินทางเข้ามาใช้จ่ายเงินเพื่อการเรียนรู

และการสัมผัสกับประสบการณใหม เช่นเดียวกับคนในพื้นที ่เองก็มีการ

ปรับตัวใหเข้ากับสถานการณใหมที่เปนเรื ่องการทองเที่ยวทางวัฒนธรรม  

ดังจะเห็นวาคนในพื้นที่อำเภอดานซ้ายมีการเตรียมตัวผานการคิดสรางสรรค์

รูปแบบผีตาโขนใหม มาตั ้งแตป พ.ศ. 2530 เปาหมายระยะแรกคือเปน 

ผีตาโขนเพื่อการ “โชว” ในขบวนแหและมีกิจกรรมการประกวดผีตาโขน โดย

ประชาสัมพันธผานสื่อที่หลากหลายเพื่อจูงใจใหนักทองเที่ยวเดินทางเข้ามา

ในช่วงเทศกาลงานบุญหลวง (นพพล  แก่งจำปา, 2562)  สวนการยกระดับ

การเปนพื้นที่การทองเที่ยวระดับชาติและนานาชาติของพื้นที่อำเภอดานซ้าย

นั้น จะนำผีตาโขนไปเผยแพรยังตางประเทศอยางตอเนื่อง และกำหนดใหงาน

บุญหลวงมีผีตาโขนเปนจุดเดนหลัก (ภาพที่ 4) มีการสรางบรรยากาศอยาง

งานเฟสติวัล (festival) ตามแบบตะวันตก ทั้งนี้นักทองเที่ยวจะรับรูถึงสีสัน 

และความมีรากเหง้าทางวัฒนธรรมที่จำลองจากความดั้งเดิม โดยผีตาโขนจะ

ทำการละเลนกับนักทองเที่ยวไปตามถนนพระแก้วอาสาอยางอิสระ 
 



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

238 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

 
ภาพที่ 4 แสดงผีตาโขนรูปแบบศิลปะสรางสรรค์ตามจินตนาการของช่าง 

ที่มา : ไทยโรจน  พวงมณี (2566) 
 

สำหรับปจจัยที่ทำใหนักทองเที่ยวเดินทางเข้ามาทองเที่ยวในพื้นที่

อำเภอดานซ้ายในช่วงงานบุญหลวงจำนวนมากนั ้น เปนผลมาจากการ

ประชาสัมพันธของภาครัฐและการสื่อสารผานสื่อสังคมออนไลนอยางตอเนื่อง 

ดวยภาพลักษณของผีตาโขนและคุณค่าทางสุนทรียภาพจากการรับรูที่เปน

รูปธรรม จึงทำใหสามารถรับรู และเข้าถึงอัตลักษณของผีตาโขนไดอยาง

รวดเร็ว ดังที ่การทองเที ่ยวแหงประเทศไทย (ไทยโพสต, 2566) ระบุวา 

“ประเพณีบุญหลวงและการละเลนผีตาโขน อำเภอดานซ้าย นักทองเที่ยวจะ

พบกับสีสันแหงความสนุกสนานของขบวนแหผีตาโขน ที่เนรมิตการแตงกาย

ใหคลายผีและปศาจ ดวยการสวมใสหนากากที่มีลวดลายเฉพาะตัว สัมผัส

พลังศรัทธาของชาวชุมชนที่สืบทอด และรักษาประเพณีผีตาโขนมายาวนาน” 

สวน ชาลินี  บริราช (2563) กลาววา “การเปนประเพณีทองถิ่นเพื่อการ

ทองเที่ยว การละเลนผีตาโขนจึงเปนการแสดงที่ตองการใหนักทองเที่ยวติดตา



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 239 

ตรึงใจ เช่น มีพิธีเปดงาน การจัดประกวดขบวนแห หนากากและเครื่องแตง

กายผีตาโขน หรือการประกวดทาเตน” ดังนั้นผีตาโขนในฐานะตัวแทนพื้นที่

ดานซ้ายและประเพณีทองถิ่นจึงถูกปรับใหมีลักษณะเปนการแสดงที่เนน

ความสนุกสนานและความบันเทิง โดยผีตาโขนจะถูกทำขึ้นมาอยางประณีต 

และมีความละเอียด แตการผลิตรูปแบบดั้งเดิมก็ยังคงอยู สวนการทำผีตาโขน

รูปแบบใหมไดถูกเปลี่ยนมือจากชาวบานมาเปนกลุมช่างที่มีทักษะทางดาน

ศิลปะ (ชาลินี  บริราช, 2563) ดังนั้นการทำใหผีตาโขนใหมีคุณค่าแบบใหม

กวา 1,500 ตัว รวมขบวนแหในงานบุญหลวงที่มีผีตาโขน จึงสงผลตอความรู

ความเข้าใจ การรับรูและการเกิดสุนทรียภาพของนักทองเที่ยว ที่มีการรับรู

จากลวดลายอันวิจิตร เสียง และทวงทาการเตนของผีตาโขนอยางหลากหลาย 

ผีตาโขนในฐานะวัตถุทางวัฒนธรรมที่มีรูปลักษณโดดเดน ผูคน พื้นที่ อาหาร 

ที่พัก และพิธีกรรมในงานบุญหลวง จึงเปนปจจัยสำคัญที่ช่วยยกระดับคุณค่า

ทางวัฒนธรรมเฉพาะไปสูการทองเที่ยวของประเทศอยางยั่งยืน 
 

  



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

240 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

 
ภาพที่ 5 แสดงรูปแบบผีตาโขนศิลปะสรางสรรค์ที่ผูทำใช้หลักการทางศิลปะ 

ที่มา : ไทยโรจน  พวงมณี (2566) 
 

อยางไรก็ดีผีตาโขนศิลปะสรางสรรค์ ไดสงผลกระทบเชิงเศรษฐกิจ

ขึ้นในชุมชน จากการขายของที่ระลึกใหกับนักทองเที่ยว ในราคา 600 -8,000 

บาท ทำใหคนรุ นใหมมีโอกาสสรางสรรค์ผีตาโขนไดมากขึ ้น (ภาพที ่ 5)  

กลาวไดวาเมื่อผีตาโขนไดถูกภาครัฐเข้ามาบริหารจัดการ จึงทำใหประเพณี

ทองถิ ่นปรับตัวไปสู การกลายเปนเทศกาลผีประจำปของประเทศไทยที่

นักทองเที่ยวทั่วโลกตองการเข้ามารวมงาน ดังนั้นผีตาโขนที่ถูกสรางสรรค์ขึ้น 

จึงอาจไมใช่เพื่อการดำรงอยูของประเพณีทองถิ่นเทานั้น แตผีตาโขนไดถูกทำ

ขึ้นเพื่อการเปนสัญลักษณของความสามัคคี ความสนุกสนาน เพลิดเพลิน 

และความบันเทิงของพื้นที่อำเภอดานซ้าย จึงเปนโอกาสใหคนในชุมชนมี

รายไดจากการทองเที่ยวช่วงเทศกาลงานบุญหลวง เช่น การบริการเช่าชุดผี

ตาโขนสำหรับสวมใสเข้ารวมงานในราคาชั่วโมงละ 200 บาท และยังมีการ



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 241 

เปดรานขายของที ่ระลึก พิพิธภัณฑผีตาโขน และพื ้นที ่การทำผีตาโขน 

กิจกรรมเหลานี้ช่วยสรางรายไดรวมกับการจัดการทองเที่ยวของชุมชนตลอด

ทั้งปดวย 
 

4. สรุปผล  

ผีตาโขนเปนชื ่อเรียกวัตถุทางวัฒนธรรมหนึ่งที ่มีอัตลักษณของ

อำเภอดานซ้าย จังหวัดเลยที่ปรากฏรวมอยูในงานบุญหลวง หรืองานบุญ

เดือน 7 โดยภาครัฐและชุมชนไดรวมกันจัดงานขึ้นมา 3 วัน เพื่อประกอบ

พิธีกรรมตามแนวทางของชุมชนและเพื่อการทองเที ่ยวที่เปนจุดเนนของ

จังหวัดเลย จุดสำคัญในงานบุญหลวงคือ การจัดขบวนแหพระเวสสันดรเสด็จ

กลับเมือง โดยมีผูคนและผีตาโขนรวมขบวนแห สำหรับผีตาโขนดั้งเดิมนั้นมี

การทำแบบเรียบง่าย เมื่อรวมพิธีกรรมเสร็จแลว จะถูกนำไปทิ้งลงแมน้ำหมัน 

เพื่อการปลอยเคราะห ลอยทุกข์และทิ้งความโศกออกไปจากชุมชน ปจจุบัน 

ผีตาโขนมีการเปลี่ยนแปลงรูปแบบอยางไรขีดจำกัด ความเชื่อเริ่มคลายตัวลง

การทำผีตาโขนมุงสูศิลปะสรางสรรค์ที่แฝงไวดวยการคิด ประสบการณ และ

ความมุงมั่น จึงทำใหพื้นที่อำเภอดานซ้ายเปนพื้นที่ทางวัฒนธรรมและการ

ทองเที่ยวอยางยั่งยืน ดังนั้นการเปลี่ยนแปลงของผีตาโขนไปสูรูปแบบใหม  

จึงมีปจจัยที่สนับสนุนอยางเต็มรูปแบบ เช่นดานการทองเที่ยว ดานเศรษฐกิจ 

ดานสังคม ดานการศึกษา ดานวัฒนธรรม ดานภูมิปญญาและดานการอนุรักษ 
 

 

 



วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา 

242 | ปที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2567 

5. เอกสารอางอิง 

เขมา  แฉ่งฉายา.  (2565).  ผลการสรางสรรค์ศิลปะรวมสมัยจากการศึกษา

ภูมิปญญาการใช้รูปทรงในภาพจิตรกรรมฝาผนัง (วัดเกาะ) สกุลช่าง

เมืองเพชร.  มนุษยสังคมปริทัศน.  24(1), 135-146. 

ชาลินี  บริราช.  (2563).  อำเภอดานซ้าย จังหวัดเลย เทศกาลผีตาโขน:  

ผีไทยที่ดังไกลถึงเวทีโลก.  สืบค้นเมื่อ 30 สิงหาคม 2566, จาก

https://www.creativethailand.org/view/article 

ไทยโพสต.  (2566).  สีสันแหงความสนุกงานประเพณีแหผีตาโขน 2566.  

สืบค้นเมื่อ 30 สิงหาคม 2566, จากhttps://www.thaipost.net/ 

tac/travel-news/389944 

ธีรภัทร  คำทิ้ง และภาคภูมิ  สุขเจริญ.  (2564).  ประเพณีบุญหลวงและ

การละเลนผีตาโขน อำเภอดานซ้าย จังหวัดเลย: บทบาทหนาที่ใน

สถานะประเพณีประด ิษฐ ภายใต สถานการณโรคโคว ิด-19.  

มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย.  41(1), 21-36. 

นพพล  แก่งจำปา.  (2562).  ทองเที่ยวเทศกาลผีตาโขน: การเดินทางของผี

ชายขอบสูโลกกวางและการสรางพื้นที่ทางสังคมของชาวดานซ้าย

ในบริบทของอุตสาหกรรมการทองเที่ยว.  อารยธรรมศึกษาโขง-

สาละวิน.  10(2), 169-193. 

ปฐม  หงสสุวรรณ.  (2558).  “วิธีคิดทองถิ่นกับการสรางความเปนพระโพธิสัตว

ชาวบานในประเพณีบุญหลวง อำเภอดานซ้าย จังหวัดเลย”.  

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร.  6(1), 1-32. 



Journal of Humanities and Social Sciences, SKRU 

Vol.6 No.1 January - June 2024 | 243 

ปรีชา  เถาทอง.  (2561).  “ศิลปะสรางสรรค์องค์ความรู ทางวิชาการ”.  

บริหารธุรกิจและสังคมศาสตร.  1(2), 22-39. 

พรพิทักษ  แมนศิริ.  (2564).  ประเพณีผีตาโขน: รูปแบบการสืบสานมรดก   

ภูมิปญญาทางวัฒนธรรมสองแผนดินไทย-ลาว.  [วิทยานิพนธ

ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต].  มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.  สืบค้น

เมื่อ 16 กรกฎาคม 2566, จาก http://202.28.34.124/dspace/ 

handle/123456789/1389 

พระครูปลัดสุรวุฒิ  แสงมะโน, แสงอาทิตย  ไทยมิตร, อัครเดช  นีละโยธิน 

และอัจฉรา  สาธุ.  (2562).  ผีตาโขน: พุทธศรัทธาในรูปแบบของ

วัฒนธรรมพื้นบาน.  วิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง.  8(2), 214-225. 

สุทธินันท ศรีออน.  (2565).  จินตนาการหนากากผีในวัฒนธรรมพุทธ 

สองฝงโขง.  วิวิธวรรณสาร.  6(3), 87-104. 

อธิวุธ งามนิสัย.  (2561).  การประยุกตศิลปะพื้นบานสูผลงานทัศนศิลป 

ออกแบบผลิตภัณฑของที ่ระล ึกจากอัตล ักษณศ ิลปะพื ้นบ านสำหรับ

นักทองเที่ยว.  คณะสถาปตยกรรมศาสตร.  23(23), 115-129. 

เอกรินทร  พึ่งประชา.  (2557).  ผีตาโขน: นิยามและความหมายเบื้องหลัง

หนากากผีตาโขน.  ดำรงวิชาการ.  4(1), 120-129. 

Talknewsonline.  (2565).  เลยคึกคักนักทองเที่ยวรวมงานวันไหลผีตาโขน

บานนาเวียง อำเภอดานซ้าย.  สืบค้นเมื่อ 25 สิงหาคม 2566, จาก 

https://www.talknewsonline.com/476740/ 

https://www.talknewsonline.com/476740/

