
วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 114 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

การศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิม และยุคร่วม
สมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช 

A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary 
Nangtalung Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's 

Nangtalung 
 

วาท ีทรัพย์สิน*, ขวัญตา หนูปล้อง, ลัญจกร นิลกาญจน์  และใหม่ บัวบาล  

Watee Supsin *, Khwanta Hnuplong, Lunjakon Nillakan and Mai Buaban 

 

Received: 9 January 2023, Revised: 7 June 2023, Accepted: 28 June 2023 
 
บทคัดย่อ 

การวิจัยครั้งนี่มีวัตถุประสงค์ (1) เพ่ือศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญาหนังตะลุงยุคดั้งเดิม
และยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราช (2) เพ่ือศึกษาผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุง 
ยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยหนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช (3) เพ่ือสร้างแผนที่วัฒนธรรมหนัง
ตะลุงยุคดั้ งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  
โดยการเก็บข้อมูลเชิงลึกด้วยการวิเคราะห์เอกสาร  การสังเกตแบบมีส่วนร่วม การสังเกตแบบไม่มี
ส่วนร่วม การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง และการสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง 
จากผู้ให้ข้อมูลหลัก คือนายหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยในพ้ืนที่จังหวัดนครศรีธรรมราช 
จำนวน 32 คน ตัวแทนเครือข่ายสถานประกอบการหรือวิสาหกิจชุมชน จำนวน 5 สถาน
ประกอบการจำนวน 5 คน ปราชญ์ชุมชนที่มีองค์ความรู้เกี่ยวกับหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วม
สมัยในจังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 2 คน และตัวแทนกลุ่มโอท็อป ซึ่งเป็นสถานที่จำหน่าย
ผลิตภัณฑ์หนังตะลุงในจังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 3 คน 

ผลการวิจัยพบว่า 1) ตำนาน เรื่องเล่า หนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัด
นครศรีธรรมราช สรุปได้ 4 กระแส คือ กระแสที่ 1 ได้รับอิทธิพลมาจากอินเดีย กระแสที่ 2 ได้รับ
อิทธิพลมาจากชวา กระแสที่ 3 สันนิษฐานว่า หนังตะลุงรับอิทธิพลมาจากหนังใหญ่ซึ่งเล่นกันอยู่
ก่อนในสมัยอยุธยา และกระแสที่ 4 สันนิษฐานว่าหนังตะลุงเกิดขึ้นที่จังหวัดพัทลุง ภูมิปัญญาหนัง
ตะลุงมีการเปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัยในบางขั้นตอน แต่ยังคงมีความละเอียดและละเมียดละไม 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 115 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

ในการสร้างสรรค์งานในทุกกระบวนการ โดยเชื่อมโยงกับความเชื่อที่ พึงปฏิบัติและห้ามปฏิบัติ  
ทั้งนี้เพ่ือความเป็นสิริมงคลแก่นายหนัง คณะหนัง และการแสดงหนังตะลุง ซึ่งความเชื่อต่าง ๆ 
เหล่านี้ มีหลากหลายทั้งที่เกี่ยวกับวิญญาณ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เคล็ด และโชคลาง เป็นต้น 2) ผลิตภัณฑ์
หนังตะลุงยุคดั้งเดิมมีกระบวนการผลิตหนังตะลุงเริ่มต้นจากการเตรียมหนัง การร่างภาพบนหนัง 
การแกะหนัง การลงสีและเคลือบเงา สู่การประกอบตัวหนังและการเข้าตับรูปหนัง สามารถจำแนก
รูปแบบลักษณะและการใช้งานผลิตภัณฑ์หนังตะลุงที่มาจากการสืบทอดภูมิปัญญา การคิดค้น  
การใช้วัสดุ เทคนิค และขั้นตอนในการผลิต ซึ่งได้ผลิตภัณฑ์ จำนวน 1 รูปแบบ คือ รูปหนังเชิด 
ส่วนกระบวนการผลิตหนังตะลุงยุคร่วมสมัยมีกระบวนการผลิตหนังตะลุงที่ทันสมัยมากขึ้นโดยเพ่ิม
กระบวนการแปรรูปหนัง เพ่ือสร้างผลิตภัณฑ์รูปแบบต่างๆ จำนวน 3 รูปแบบ คือ แบบที่ 1 รูป
หนังเชิด แบบที่ 2 เป็นสิ่งที่ใช้ระลึก และแบบที่ 3 ผลิตภัณฑ์ของตกแต่งบ้าน ส่วนการแสดงหนัง
ตะลุงยุคดั้งเดิมมีรูปแบบการแสดงการแสดงหลักโดยเน้นเล่นหนังตะลุงผสมผสานกับบทเจรจา
อย่างเดียว ใช้ภาษาท้องถิ่น (ภาษาใต้)  ไม่มีรูปแบบการแสดงเสริม จึงมีนายหนังตะลุงยุคดั้งเดิม 
จำนวน 4 คน และการแสดงหนังตะลุงยุคร่วมสมัย มีรูปแบบการแสดงการแสดงหลักเล่นหนังตะลุง
ผสมผสานกับบทเจรจาตามสถานการณ์ปัจจุบัน ใช้ภาษาท้องถิ่น (ภาษาใต้)ผสมผสานกับ
ภาษากลาง (เป็นภาษาราชการ) มีรูปแบบการแสดงเสริม เช่น การร้องเพลง การทอล์คโชว์ และ
การแสดงคอนเสิร์ต จึงมีนายหนังตะลุงยุคร่วมสมัย จำนวน 28 คน และ 3) แผนที่วัฒนธรรมหนัง
ตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราช ประกอบด้วยนายหนังตะลุงยุคดั้งเดิม 
จำนวน 4 คน นายหนังตะลุงยุคร่วมสมัย จำนวน 28 คน และสถานประกอบการผลิตภัณฑ์หนัง
ตะลุงจำนวน 5 สถานประกอบการ เป็นเครื่องมือรูปแบบหนึ่งในการสืบสาน ฟื้นฟู ต่อยอด ศิลปะ
และวัฒนธรรม ส่งเสริมผู้ประกอบการวัฒนธรรม และเพ่ิมมูลค่าสินค้าและบริการทางวัฒนธรรม
หนังตะลุง สู่การยกระดับเศรษฐกิจชุมชนและสำนักรักท้องถิ่นในจังหวัดนครศรีธรรมราช 

 

คำสำคัญ : หนังตะลุง, ยุคดั้งเดิม, ยุคร่วมสมัย 
 

 
 
 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 116 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

Abstract 
This research aimed to (1) study the history, tales, and wisdom of the 

shadow puppet (Nang Talung) from the original and modern eras in Nakhon Si 
Thammarat Province (NST), (2) study the shadow puppet products and 
performances from the original and modern eras in NST, and (3) create the 
cultural map of the shadow puppet from the original and modern eras in NST. 
This qualitative research collected in-depth information using content analysis, 
participant observation, non-participant observation, and focus group discussion.  

The research showed that: 
1) From the history and tales in the original and modern eras, the 

background of the shadow puppet could be presumed in four streams: first - the 
shadow puppet was influenced by India; second – the shadow puppet was 
influenced by Java; third – the shadow puppet was influenced from Nang Yai (an 
ancient form of shadow play with a giant puppet made of painted buffalo hide) 
which previously played in the Ayutthaya age, and fourth – the shadow puppet 
started in Patthalung Province. The shadow puppet’s wisdom in some parts of the 
creation process has changed depending on the different eras. However, the 
shadow puppet has been created meticulously in all processes. The creation 
process was linked with the beliefs of actions and activities that people should or 
should not perform to be a fortune for the puppeteers, puppet show groups, and 
puppet performances. These beliefs were various, for example, spirits, holy things, 
tricks, or luck.  

2) The creation process of the shadow puppet products in the original era 
was as follows: hide preparation, drafting on the hide, hide crafting, hide painting 
and vanishing, and hide assembling and keeping. Classified by type, nature, and 
usability, the research found one pattern of the shadow puppet products in the 
original era, the Nang Ched form. In the modern era, however, making the shadow 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 117 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

puppet was more modern by adding the processing part to create three patterns 
of the shadow puppet products: Nang Ched form, souvenir, and house decoration. 
One main style in performing the shadow puppet in the original era was playing 
the shadow puppets with dialog. The language used in the show was the local 
language (southern Thai). There was no additional performance. Therefore four 
puppeteers for each show were adequate. In the modern era, the performance 
style played the shadow puppet mixed with the dialog based on the current 
situations. The language used in the show was local (southern Thai) mixed with 
the common language (official language). Moreover, there were other additional 
performances, such as singing, talk show, and concert. Thus, there were 28 
puppeteers for the modern shadow puppet show.  
         3) The cultural map of the shadow puppet from the original and modern 
eras in NST included four puppeteers in the original era, 28 puppeteers in the 
modern age, and five organizations producing shadow puppet products. This 
cultural map was a tool to preserve, rehabilitate, and continue the art and culture. 
Furthermore, it could promote cultural entrepreneurs by increasing the value 
added to the cultural products and services relevant to the shadow puppet, 
leading to upgrading the community’s economy and local awareness of NST.  

 

Keywords: Nangtalung, Traditional and Contemporary  
 
บทนำ 

หนังตะลุงเป็นศิลปะการแสดงที่ โดดเด่นและเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่สำคัญในจังหวัด
นครศรีธรรมราช ได้วิวัฒน์มายาวนานการวิวัฒน์แต่ละยุคสมัยเป็นสิ่งที่ เหมาะกับบริบทหรือ
สภาพแวดล้อมธรรมชาติ  สังคม และวัฒนธรรม การคงอยู่ของหนังตะลุงที่ รั บใช้ชาวจังหวัด
นครศรีธรรมราชมาช้านาน นอกจากเกี่ยวข้องกับความเชื่อ พิธีกรรม และความบันเทิงใจแล้ว ยังเป็น
สื่อมวลชน เป็นทั้งคติคำสอน การให้ข่าวสาร ความรู้ ความเคลื่อนไหวของสังคม และเป็นสติปัญญา



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 118 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

ให้แก่ชาวบ้านได้อย่างดียิ่ง หนังตะลุงจึงเป็นวัฒนธรรมที่ลงตัวในฐานะวัฒนธรรมอย่างหนึ่งในจังหวัด
นครศรีธรรมราช ซึ่งคงวิวัฒน์และมีพลวัตไม่มีวันจบสิ้น (ชวน เพชรแก้ว, 2556: 23) อย่างไรก็ตาม
สาเหตุสำคัญอีกอย่างที่ทำให้หนังตะลุงยังคงได้รับความนิยมจากอดีตจนถึงปัจจุบันก็เพราะว่าหนัง
ตะลุงเป็นการแสดงพ้ืนบ้านที่สอดรับกับสภาพสังคมและวิถีชีวิตของชาวนครศรีธรรมราชเป็นอย่างดี 
แม้ว่าในปัจจุบันหนังตะลุงจะมีการปรับเปลี่ยน พัฒนารูปแบบ เนื้อหา และเทคนิคการแสดงให้
สอดคล้องกับสภาพสังคมที่เปลี่ยนไป แต่ในขณะเดียวกันก็ยังคงรักษาและคงไว้ซึ่งรากฐานเก่าของ
หนังตลุง ที่แสดงให้เห็นว่ามีความต่อเนื่องจากอดีตจนถึงปัจจุบัน (วรรณา ปูป็ง, 2546: 2) ดังที่ ปริตร
ตา เฉลิมเผ่า กออนันตกุล (2525, อ้างใน วรรณา ปูป็ง, 2546: 2) ได้ศึกษาและสรุปไว้ในรายงานการ
วิจัยเรื่อง ความเปลี่ยนแปลงและความต่อเนื่องในศิลปะการแสดงหนังตะลุงว่า การเปลี่ยนแปลงที่
เห็นชัดของการแสดงหนังตะลุงคือการปรับเปลี่ยนเนื้อหา เค้าโครงเรื่อง และมีการเพ่ิมเติมเทคนิคการ
แสดงด้านแสงเสียง เช่นการใช้เครื่องดนตรีสากลรวมเข้าไปในการแสดง การเปิดไฟ แสงสี เสียง เพ่ิมเติม
ฉากต่างๆ ส่วนความต่อเนื่องคือขนบนิยมของศิลปะการแสดง ลีลาการเชิดรูปหนังที่ไม่ได้ทิ้งหนังตะลุง
ดั้งเดิม นายหนังตะลุงจึงมีความสำคัญต่อการขับเคลื่อนการแสดงพ้ืนบ้านหนังตะลุงให้น่าชื่นชม ชื่น
ชอบของคนในจังหวัดนครศรีธรรมราชอย่างมากวัฒนธรรมหนังตะลุงจึงควรมีการอนุรักษ์ ส่งเสริม 
เผยแพร่ และเก็บรวบรวมข้อมูลอย่างเป็นระบบ เนื่องจากมีความสำคัญต่อการพัฒนาชุมชนในยุค
ปัจจุบัน นำไปสู่การต่อยอดและยกระดับการพัฒนาที่ต้ องตระหนักถึงคุณค่าของฐานวัฒนธรรม 
โดยเฉพาะการศึกษาในประเด็นเกี่ยวกับวัฒนธรรมที่มิได้มีความมุ่งหมายของการเก็บรวบรวมข้อมูลเพ่ือ
การอนุรักษ์และพัฒนา ควบคู่กันดังที่ ปรีชา ช้างขวัญยืน (2560: 29) กล่าวว่า “การอนุรักษ์อย่าง
พัฒนา และการพัฒนาอย่างอนุรักษ์เป็นสิ่งที่เป็นไปได้และยอมรับได้” และข้อมูลด้านภูมิปัญญา  
เรื่องเล่าเป็นสิ่งที่สามารถนิยามบ่งบอกและสะท้อนประวัติศาสตร์ เรื่องเล่า ตำนาน ความเชื่อ เรื่องราว 
ที่มีความเชื่อมโยงกับการดำรงชีวิต พิธีกรรมความเชื่อ จนก่อเกิดเป็นวิถีแห่ งการดำรงชีวิต 
หรือวัฒนธรรมของชุมชนที่หล่อหลอมให้ เกิดเป็นอัตลักษณ์หรือตัวตนของกลุ่มคนหรือชุมชน  
(ศิราพร ณ ถลาง, 2559 : 15). 

 การศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุค
ร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช เป็นการนำข้อมูลที่ผ่านการเก็บ
รวบรวมอย่างเป็นระบบตามหลักวิชาการ มาสู่การจัดเก็บ เผยแพร่ องค์ความรู้ที่มีคุณค่าเพ่ือการ
อนุรักษ์ให้เกิดสำนึกท้องถิ่น และเป็นประโยชน์ในการจัดทำแผนที่ทางวัฒนธรรม ซึ่งนำไปสู่การต่อยอด



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 119 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

ส่งเสริมผู้ประกอบการวัฒนธรรม และเพ่ิมมูลค่าสินค้าและบริการทางวัฒนธรรม และสร้างการมีส่วน
ร่วมของภาคีหลักในพื้นที่ ได้แก่ เครือข่ายศิลปิน องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ชุมชน และภาคธุรกิจ
เอกชน สู่การยกระดับเศรษฐกิจชุมชนและสำนักรักท้องถิ่นอย่างยั่งยืน 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญาหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัด 
นครศรีธรรมราช 
2. เพ่ือศึกษาผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยหนังตะลุงของ

จังหวัดนครศรีธรรมราช 
3. เพ่ือสร้างแผนที่ วัฒนธรรมหนั งตะลุ งยุคดั้ งเดิมและยุคร่วมสมัยของจั งหวัด

นครศรีธรรมราช 
 

ระเบียบวิธีการวิจัย 
 การศึกษาเรื่อง  การศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุง

ยุคดั้งเดิม และยุคร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช  ผู้วิจัยใช้การ
วิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) และนำเสนอผลการวิจัยในรูปแบบพรรณนา 

 

พื้นที่การวิจัย 
ผู้วิจัยเลือกพ้ืนที่ในการดำเนินโครงการวิจัยคือ จังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 12 อำเภอ 

ประกอบด้วย อำเภอท่าศาลา อำเภอเชียรใหญ่ อำเภอสิชล อำเภอเมือง อำเภอปากพนัง อำเภอ
ลานสกา อำเภอร่อนพิบูลย์ อำเภอช้างกลาง อำเภอทุ่งสง อำเภอขนอม อำเภอหัวไทร และอำเภอ
จุฬาภรณ์  

 

ผู้ให้ข้อมูลหลัก ได้แก่  
1. นายหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยในพ้ืนที่จังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 32 

คน เป็นนายหนังตะลุงในพ้ืนที่อำเภอท่าศาลา จำนวน 5 คน อำเภอเชียรใหญ่ จำนวน 2 คน อำเภอ
สิชล จำนวน 2 คน อำเภอเมือง จำนวน 8 คน อำเภอปากพนัง จำนวน 2 คน อำเภอลานสกา 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 120 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

จำนวน 3 คน อำเภอร่อนพิบูลย์ จำนวน 2 คน อำเภอช้างกลาง จำนวน 1 คน อำเภอทุ่งสง จำนวน 
3 คน อำเภอขนอม จำนวน 1 คน อำเภอหัวไทร จำนวน 2 คน อำเภอจุฬาภรณ์ จำนวน 1 คน 

2. ตัวแทนเครือข่ายสถานประกอบการ หรือวิสาหกิจชุมชน จำนวน 5 สถานประกอบการ 
จำนวน 5 คน  

3. ปราชญ์ชุมชนที่มีองค์ความรู้เกี่ยวกับหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยในจังหวัด
นครศรีธรรมราช จำนวน 2 คน 

4. ตั วแทนกลุ่ ม โอท็ อป  ซึ่ งเป็นสถานที่ จำหน่ ายผลิตภัณ ฑ์หนั งตะลุ ง ในจั งหวัด
นครศรีธรรมราช จำนวน 3 คน 

 

เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษา  
เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล  
1. แบบบันทึกการสนทนากลุ่ม เป็นการสนทนาเพ่ือให้ได้ข้อมูล หรือเป็นการเก็บข้อมูล

แบบสนทนา จากผู้ให้ข้อมูลหลัก เพ่ือให้ได้ข้อมูลตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์และการ
แสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยในจังหวัดนครศรีธรรมราช 

2. แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง เพ่ือหาคำตอบตามจุดมุ่งหมาย โดยแยกประเด็น
สัมภาษณ์ออกเป็นข้อมูลส่วนตัวผู้ให้สัมภาษณ์ คำถามเกี่ยวกับรายละเอียดหนังตะลุง การแสดง
หนังตะลุง รายได้จากการแสดงหนังตะลุง เป็นต้น 

3. แบบสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง เป็นการสัมภาษณ์ตามประเด็นคำถามวิจัยสัมภาษณ์
ข้อมูลกว้างๆ เจาะลึก แต่เป็นประเด็นคำถามไม่ตายตัว เพ่ือให้ทราบถึงข้อมูลเกี่ยวกับประวัติ 
ประสบการณก์ารแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยในจังหวัดนครศรีธรรมราช พอสังเขป 

 

การเก็บรวบรวมข้อมูล 
ผูวิจัยไดดําเนินการในการเก็บรวบรวมขอมูล ดังนี้ 
1. ข้อมูลจากเอกสาร (Documentary Study) เก็บรวบรวมข้อมูลทางดานเอกสารที่

เกี่ยวข้องตามขอบขา่ยที่กำหนด เช่น หนังสือ วารสารวิชาการ บทความวิชาการ และอินเทอร์เน็ต 
2. ข้อมูลจากการสนทนากลุ่ม เป็นการสนทนาจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก เพ่ือให้ได้ข้อมูล

ตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยในจังหวัด
นครศรีธรรมราช 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 121 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

3. ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง โดยใช้แบบสัมภาษณ์ ซึ่งแยกประเด็น
สัมภาษณ์ออกเป็นข้อมูลส่วนตัวผู้ให้สัมภาษณ์ คำถามเกี่ยวกับรายละเอียดหนังตะลุง ผลิตภัณฑ์
หนังตะลุงรูปแบต่างๆ เช่น ตัวหนังตะลุง ของที่ระลึก ของตกแต่ง และการแสดงหนังตะลุงยุค
ดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราช 

4. สำรวจและระบุแหล่งข้อมูลวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ เช่น  ตำนาน เรื่องเล่าพิธีกรรม 
ความเชื่อและภูมิปัญญาหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยจากผู้รู้ ปราชญ์ชุมชนที่มีองค์ความรู้
เกี่ยวกับหนังตะลุง โดยใช้วิธีการอธิบายความสัมพันธ์ของวัฒนธรรมหนังตะลุงกับการใช้พ้ืนที่ทาง
วัฒนธรรม และวัฒนธรรมที่จับต้องได้ ซึ่งจะระบุตำแหน่งในแผนที่ เช่น นายหนังตะลุง 2 ยุค สถาน
ประกอบการทำหนังตะลุง สถานที่จำหน่ายหนังตะลุง และพ้ืนที่ทางวัฒนธรรมหนังตะลุง 
 

การวิเคราะห์ข้อมูล  
การวิ เค ราะห์ ข้ อมู ลการวิ จั ยจากการศึ กษ าเอกสารและงานวิ จั ยที่ เกี่ ย วข้ อ ง 

(Documentary) และข้อมูลจากภาคสนาม (Field Study) ทั้งการสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์ การ
สังเกต โดยนำผลที่ได้มาสรุปและวิเคราะห์เนื้อหา โดยมีการจัดกลุ่มเนื้อหาหลักที่ มีความหมาย
สอดคล้องใกล้เคียงกัน ตัดข้อมูลที่ซ้ำออก และสรุปวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของงานวิจัย และ
นำมาจัดทำดังต่อไปนี้  

1. ข้อมูลที่เก็บรวบรวมได้จากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง (Documentary) มาศึกษา
อย่างละเอียดพร้อมจัดระบบหมวดหมู่ตามวัตถุประสงค์ของการศึกษาที่กำหนดไว้ 

2. นำข้อมูลจากภาคสนาม (Field Study) ที่ เก็บรวบรวมได้จากการสนทนากลุ่ม  
การสังเกต การสัมภาษณ์ ซึ่งได้จดบันทึกไว้ และบันทึกในเครื่องบันทึกเสียงมาถอดความทำการ
แยกประเภท จัดหมวดหมู่ และสรุปสาระสำคัญตามประเด็นที่ทำการศึกษา  

3. นำข้อมูลที่เก็บรวบรวมได้จากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง (Documentary) และ
ข้อมูลจากภาคสนาม (Field Study) ที่รวบรวมไว้ได้จากการสนทนากลุ่ม การสังเกต การสัมภาษณ์ 
มาตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ 
 
 
 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 122 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

สรุปผลการวิจัย 
การศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์ การแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิม  และยุค

ร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช สามารถสรุปไดเ้ป็น 3 ประเด็น 
1. ตำนาน เรื่องเล่า หนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราชผู้วิจัย

พบว่า ตำนาน เรื่องเล่า จากหนังสือ เอกสาร  คำบอกเล่าและการสัมภาษณ์นายหนังตะลุงยุค
ด้ังเดิมและยุคร่วมสมัย ผู้รู้ นักวิชาการ สรุปได้ 4 กระแส คือ กระแสที่ 1 ได้รับอิทธิพลมาจาก
อินเดีย จากการขึ้นต้นบทพากษ์ว่า “โอม” เป็นคำที่เชื่อถือว่าศักด์สิทธิ์ เพราะใช้แทนพระนามของ
เทพเจ้าทั้งสามองค์ในลัทธิพราหมณ์ ฮินดู ได้แก่ พระวิษณุ พระอิศวร และพระพรหมของอินเดีย 
กระแสที่ 2 ได้รับอิทธิพลมาจากชวา ผ่านมาทางมาเลเซียที่ยะโฮร์ ดูได้จากรูปหนังตะลุงภาคใต้ (ใน
จังหวัดนครศรีธรรมราช) มีขนาดใกล้เคียงกับรูปหนังชวา กระแสที่ 3 สันนิษฐานว่า หนังตะลุงรับ
อิทธิพลมาจากหนังใหญ่ซึ่งเล่นกันอยู่ก่อนในสมัยอยุธยา เพราะถ้าดูลักษณะของรูปหนังน่าจะเป็น
รูปของหนังใหญ่มีขนาดโตกว่ารูปของหนังตะลุงหลายเท่า วิวัฒนาการของรูปหนังน่าจะเป็นรูป
ขนาดใหญ่ก่อนแล้วจึงย่อให้เล็กลง และกระแสที่ 4 สันนิษฐานว่าหนังตะลุงเกิดขึ้นที่จังหวัดพัทลุง 
โดยน่าจะเกิดที่เขายาไอ้ง หรือเขาพระยาโฮ้ง ซึ่งอยู่ในท้องที่บ้านกงหรา ตำบลชะรัด อำเภอเมือง
พัทลุง ภูมิปัญญาหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยถูกถ่ายทอดให้เห็นในรูแบบการผลิตผลิตภัณฑ์
หนังตะลุง โดยมีรายละเอียดและความละเมียดละไมในการสร้างสรรค์งานทุกกระบวนการ ในยุค
ดั้งเดิมบรรพบุรุษล้วนแต่ทรงภูมิปัญญาในการตระเตรียมตัวหนังตะลุงให้ออกมาเชิดแสดงผ่านแสง
ไฟได้อย่างงดงาม ในยุคร่วมสมัยมีการเปลี่ยนแปลงรูปแบบการผลิตหนังตะลุงเมื่อมีชาวต่างชาติเข้า
มาเที่ยวในเมืองไทยมากข้ึน ภาพหนังตะลุงกลายเป็นสินค้าที่ทำรายได้รูปแบบผลิตภัณฑ์หนังตะลุง
จึงมีการเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมแต่ยังคงสะท้อนให้เห็นภูมิปัญญาการเลือกหนัง การเตรียมหนัง 
การฟอกหนัง การใช้เหล็กจารหรือ เหล็กขีด วาดลงบนตัวหนัง การแกะหนังตะลุง การตอกหนัง
ตะลุง การลงสีตัวหนังตะลุง การทำไม้ตับ การทำคันยักสำหรับชักปากหนังตะลุง การประกอบตัว
หนัง และการแปรรูปหนังตะลุง  

2. ผลิตภัณฑ์และการแสดงหนั งตะลุงยุคดั้ งเดิม และยุคร่วมสมัยหนั งตะลุงของ 
จังหวัดนครศรีธรรมราช พบว่า ผลิตภัณฑ์จากผู้ประกอบการ 5 กลุ่ม ได้แก่ 1) กลุ่มผู้ประกอบการ 
คุณทวี คงบุรี  2) กลุ่มผู้ประกอบการกลุ่ มอาชีพผลิตภัณฑ์แกะหนั งตะลุง “รักษ์คอน”  
3) กลุ่มผู้ประกอบการ นายเสนีย์ ทรัพย์สิน 4) กลุ่มผู้ประกอบการ  คุณศรีวรินทร์  ทองดี และ  



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 123 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

5) กลุ่มผู้ประกอบการนนท์ อ้ายขวัญเมือง โดยกระบวนการผลิตหนังตะลุงยุคดั้งเดิมมีกระบวนการ
ผลิตหนังตะลุงเริ่มต้นจากการเตรียมหนัง การร่างภาพบนหนัง การแกะหนัง การลงสีและเคลือบเงา 
สู่การประกอบตัวหนังและการเข้าตับรูปหนัง สามารถจำแนกรูปแบบลักษณะและการใช้งาน
ผลิตภัณฑ์หนังตะลุงที่มาจากการสืบทอดภูมิปัญญา การคิดค้น การใช้วัสดุ เทคนิค และขั้นตอนใน
การผลิต ซึ่งได้ผลิตภัณฑ์ จำนวน 1 รูปแบบ คือ รูปหนังเชิด มี 5 กลุ่ม ประกอบด้วย   1) รูปหนัง
ตะลุงชนชั้นครู 2) รูปหนังตะลุงชนชั้นปกครอง 3) รูปหนังตะลุงชนชั้น 4) รูปตัวตลก และ             
5) รูปเบ็ดเตล็ด โดยมีการใช้งานผลิตภัณฑ์เพ่ือการแสดงหนังตะลุง สอดคล้องกับการแสดงหนัง
ตะลุงยุคดั้งเดิม เน้นเรื่องรามเกียรติ์ เน้นการแต่งกายโบราณสวมมงกุฎ เหยียบนาค มีอาวุธประจำ
กายคือ พระขรรค์คันศร ตามความเชื่อในศาสนาฮินดู ส่วนกระบวนการผลิตหนังตะลุงยุคร่วมสมัย
มีกระบวนการผลิตหนังตะลุงเริ่มต้นเหมือนกันกับกระบวนการผลิตหนังตะลุงยุคดั้งเดิมแต่จะมี
องค์ประกอบในกระบวนบางอย่างที่ทันสมัยมากขึ้น นอกจากนี้ยังมีกระบวนการแปรรูปหนัง ซึ่งเป็น
ขั้นตอนในการสร้างผลิตภัณฑ์รูปแบบต่างๆ ซึ่งได้ผลิตภัณฑ์ จำนวน 3 รูปแบบ คือ แบบที่ 1 รูป
หนังเชิดโดยมีการใช้งานผลิตภัณฑ์เพ่ือการแสดงหนังตะลุงที่มีรูปแบบการแต่งกายและเนื้อหาที่ใช้
แสดงสอดคล้องกับการแสดงหนังตะลุงยุคร่วมสมัย เช่น วรรณกรรมท้องถิ่น (เรื่องจักรๆวงศ์ๆ) และ
นิยายสมัยใหม่ แนวการเมือง ความรัก ศาสนา ครอบครัว แบบที่ 2 เป็นสิ่งที่ใช้ระลึ กถึงเรื่องราว 
สถานที่ให้นึกถึง คิดถึง โดยใช้รูปหนังเชิดมาออกแบบสร้างสรรค์ใหม่ โดยทำหน้าที่เป็นของที่ระลึก 
ของฝาก ของขวัญ ของกำนัล สำหรับนักท่องเที่ยว เช่น รูปหนังตะลุงขนาดเล็กลง พวงกุญแจหนัง
ตะลุง พัดขนาดเล็ก ที่ค่ันหนังสือ แบบที่ 3 ผลิตภัณฑ์ใช้สำหรับตกแต่งบ้าน เป็นการพัฒนาต่อยอด
การแกะหนังตะลุงเป็นภาพศิลป์ ติดฝาผนัง ในรูปแบบต่างๆ ตามความต้องการของลูกค้า เพ่ือเพ่ิม
คุณค่าและมูลค่าเพ่ิมทางเศรษฐกิจจากการแกะหนัง ทั้งนี้ผลงานแต่ละชิ้นยังแฝงไปด้วยเอกลักษณ์ 
ซึ่งพัฒนามาจากการแกะรูปหนังตะลุงที่มีการตอกลายอย่างความปราณีต งดงาม เพ่ิมลวดลายใหม่
ลงไปในชิ้นงานต่างๆมากข้ึน  

การแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยหนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช มี
รูปแบบการแสดง องค์ประกอบการแสดง และนายหนังตะลุงแตกต่างกัน ผู้วิจัยพบว่า การแสดง
หนังตะลุงยุคดั้งเดิมมีรูปแบบการแสดงการแสดงหลักเล่นหนังตะลุงผสมผสานกับบทเจรจาอย่าง
เดียว ใช้ภาษาท้องถิ่น (ภาษาใต้)  ไม่มีรูปแบบการแสดงเสริม องค์ประกอบในการแสดง 
ประกอบด้วย คณะหนังตะลุง ใช้จำนวนคนประมาณ 7-8 คนเพ่ือทำหน้าที่นายหนัง (เป็นหัวหน้า



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 124 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

คณะและเป็นผู้แสดงหนังตะลุง) สมัยโบราณมีผู้เล่นหรือนายหนัง 2 คน ต่อมานายหนังมี 1 คน 
พร้อมด้วยลูกคู่ จำนวน 5 คน และมีผู้ทำพิธีตามขนบและขนย้ายของ 1 คน ขนบในการแสดง  
ใช้ 10 ขั้น ประกอบด้วย 1) ตั้งเครื่องเบิกโรง โหมโรง 2) ออกรูปฤาษี 3) ออกรูปพระอิศวร  
4) ออกรูปลิงขาว ลิงดำ 5) ออกรูปปลายหน้าบท 6) ออกรูปบอกเรื่อง 7) ขับบทเกี้ยวจอ  
8) ตั้งเมือง 9) ขับกลอนอวยพร 10) โหมโรงปิดเรื่อง เครื่องดนตรี ใช้ เครื่องห้า ประกอบด้วย 
กลองตุ๊ก ทับ ปี่ โหม่ง และฉิ่ง เนื้อหาการแสดง ใช้เรื่องจากเรื่องรามเกียรติ์ และวรรณกรรมท้องถิ่น 
(เรื่องจักรๆวงศ์ๆ) รูปหนังตะลุง นิยมใช้รูปหนังตะลุงตามเรื่องที่แสดง ได้แก่ รูปหนังตะลุงเรื่อง
รามเกียรติ์ และวรรณกรรมท้องถิ่น (เรื่องจักรๆวงศ์ๆ) มีวิวัฒนาการไปตามสมัยนิยมของผู้ชม เช่น 
ทรงผม เสื้อผ้า เครื่องแต่งกาย การใช้สีสัน โรงหนังตะลุงที่ใช้สำหรับการแสดงเริ่มจากโรงหนังตะลุง
แบบสร้างถาวร เปลี่ยนเป็นโรงหนังตะลุงชั่วคราวที่ทำด้วยไม้ และโรงหนังตะลุงชั่วคราวที่ทำด้วย
โครงเหล็ก โอกาสที่ใช้ในการแสดงทำการแสดงเพ่ือประกอบพิธีกรรมมากกว่าการแสดงเพ่ือความ
บันเทิง จังหวัดนครศรีธรรมราชมีนายหนังตะลุงยุคดั้งเดิม จำนวน 4 คน ส่วนการแสดงหนังตะลุง
ยุคร่วมสมัย มีรูปแบบการแสดงการแสดงหลักเล่นหนังตะลุ งผสมผสานกับบทเจรจาตาม
สถานการณ์ปัจจุบัน ใช้ภาษาท้องถิ่น (ภาษาใต้)ผสมผสานกับภาษากลาง (เป็นภาษาราชการ)  
มีรูปแบบการแสดงเสริม เช่น การร้องเพลง การทอล์คโชว์ และการแสดงคอนเสิร์ต องค์ประกอบ
ในการแสดง ประกอบด้วย คณะหนังตะลุง ใช้จำนวนคนประมาณ 9 คนเพ่ือทำหน้าที่นายหนัง 
(เป็นหัวหน้าคณะและเป็นผู้แสดงหนังตะลุง) 1 คน พร้อมด้วยลูกคู่เครื่องห้า จำนวน 5 คน และ
เครื่องดนตรีสากล 3 คน ส่วน บุคคลที่ทำหน้าที่อ่ืนๆในคณะหนังตะลุง เช่นหมอกบโรง คนแบกแผง
หนัง เป็นต้น คณะหนังตะลุงในยุคร่วมสมัยจึงไม่มีบุคคลที่ทำหน้าที่เหล่านี้แล้ว ขนบในการแสดง 
ใช้ 8-9 ขั้น ขั้น ประกอบด้วย 1) ตั้งเครื่องเบิกโรง โหมโรง 2) ออกรูปฤาษี 3) ออกรูปพระอิศวร  
4) ออกรูปปลายหน้าบท 5) ออกรูปบอกเรื่อง 6) ขับบทเกี้ยวจอ 7) ตั้งเมือง 8) ขับกลอนอวยพร  
9) โหมโรง ซึ่งหากใช้ 8 ขั้นตอนจะไม่มีการขับกลอนอวยพร ดนตรีที่ใช้ในการแสดงคือเครื่องห้า
ผสมผสานกับดนตรีสากลเนื้อหาการแสดง ยังคงใช้จากเรื่องรามเกียรติ์ แต่จะมีการเปลี่ยนบทบาท
ไปใช้เพ่ือการทำพิธีกรรมเพียงอย่างเดียว นอกจากนี้ยังใช้เรื่องจากวรรณกรรมท้องถิ่น (เรื่องจักรๆ
วงศ์ๆ) สลับกับนิยายสมัยใหม่ รูปหนังตะลุงตามเรื่องที่แสดง ได้แก่ รูปหนังตะลุงเรื่องรามเกียรติ์ 
และวรรณกรรมท้องถิ่น (เรื่องจักรๆวงศ์ๆ) และรูปหนังตะลุงที่เป็นรูปคนธรรมดา รูปนักการเมือง 
แต่งตัวตามสมัยนิยมตามโครงเรื่องร่วมสมัย โดยรูปหนังมีวิวัฒนาการไปตามสมัยนิยมของผู้ชม  



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 125 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

เช่น ทรงผมเปีย เสื้อผ้าสายเดี่ยว กระโปรงสั้น รองเท้าส้นสูง ทาเล็บ และมีเพ่ิมสีสันมากขึ้น 
โรงหนังตะลุงที่ใช้สำหรับการโรงหนังตะลุงชั่วคราว โอกาสที่ใช้ในการแสดงทำการแสดงเพ่ือความ
บันเทิงมากกว่าการประกอบพิธีกรรม จากการวิเคราะห์การแสดงและรูปแบบการแสดงทำให้มีนาย
หนังตะลุงยุคร่วมสมัย ใช้ลักษณะการแสดงหลักผสมผสานกับการแสดงเสริม โดยรูปแบบการแสดง
หลักเล่นหนังตะลุงผสมผสานกับบทเจรจาตามสถานการณ์ปัจจุบัน ส่วนการแสดงเสริมใช้รูปแบบใด
รูปแบบหนึ่งหรือทั้ง 3 รูปแบบ คือ การร้องเพลง การทอล์คโชว์ และการแสดงคอนเสิร์ต ในจังหวัด
นครศรีธรรมราชมีนายหนังตะลุงยุคร่วมสมัย จำนวน 28 คน 

3. แผนที่วัฒนธรรมหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราช  
เป็นการนำเรื่องราวหนังตะลุงยุคดั้งเดิมในจังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 4 คน หนังตะลุงยุคร่วม
สมัยในจังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 28 คน รวมทั้งสถานประกอบการผลิตภัณฑ์หนังตะลุง 5 
สถานประกอบการ มาสร้างแผนที่วัฒนธรรมหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัด
นครศรีธรรมราช จำนวน 1 ชุด ดังภาพ 
 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 แผนที่นายหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัย 
 

อภิปรายผล 
จากผลการวิจัย เรื่อง ตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์ การแสดงหนังตะลุงยุค

ดั้งเดิม และยุคร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช ผู้วิจัยอภิปรายผล
ตามวัตถุประสงค์ให้ครอบคลุมทั้ง 3 ประเด็น ดังนี้ 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 126 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

วัตถุประสงค์ท่ี 1 การศึกษาตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์ การแสดงหนังตะลุงยุค
ดั้งเดิม และยุคร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราช จากผลการวิจัย
แสดงให้เห็นว่าตำนาน เรื่องเล่าหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัย สรุปได้ 4 กระแส คือ กระแสที่ 
1 ได้รับอิทธิพลมาจากอินเดีย กระแสที่ 2 ได้รับอิทธิพลมาจากชวา กระแสที่ 3 สันนิษฐานว่า หนัง
ตะลุงรับอิทธิพลมาจากหนังใหญ่ซึ่งเล่นกันอยู่ก่อนในสมัยอยุธยา กระแสที่ 4 สันนิษฐานว่าหนัง
ตะลุงเกิดขึ้นที่จังหวัดพัทลุง ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของสุพัตรา คงขำ (2556 :72-74) ที่ได้สรุป
ประวัติความเป็นมาของหนังตะลุง โดยรวบรวมจากตำนานเรื่องเล่าสันนิษฐานได้ว่าเกิดจากการการ
รับอิทธิพลมาจากอินเดียในช่วงอาณาจักรศรีวิชัยเชื่อมโยงกับอาณาจักรชวาตัวหนังตะลุงจึงมีความ
คล้ายคลึงกับของชวา หรือหนังตะลุงมาจากคําว่า พัทลุง ซึ่งเป็นชื่อจังหวัดทางภาคใต้ของประเทศ
ไทยซึ่งเป็นต้น กำเนิดหนังตะลุง จากการเชื่อมโยงดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่าวัฒนธรรมหนังตะลุง
เมื่อได้รับอิทธิพลจากที่แห่งหนึ่งแล้วจะมีการแพร่กระจายไปสู่ อีกแหล่งหนึ่ งรวมทั้งจังหวัด
นครศรีธรรมราช ภูมิปัญญาหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัย แม้จะมีการเปลี่ยนแปลงไปตามยุค
สมัยในบางขั้นตอน แต่ยังคงมีความละเอียดละเมียดละไมในการสร้างสรรค์งานในทุกกระบวนการ
ตั้งแต่การเลือกหนังสำหรับหนังตะลุง การเตรียมหนัง การฟอกหนัง การใช้เหล็กจารหรือ เหล็กขีด 
วาดลงบนตัวหนัง การแกะหนังตะลุง การตอกหนังตะลุง การลงสีตัวหนังตะลุง การทำไม้ตับ การ
ทำคันยักสำหรับชักปากหนังตะลุง การประกอบตัวหนัง สอดคล้องกับงานของ ทัตพงศ์ เที่ยวแสวง 
และคณะ ได้ศึกษาการแกะหนังตะลุงของวิสาหกิจชุมชนแกะรูปหนังตะลุง ชุมชนบ้านสวนจันทร์ 
อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช มีการพัฒนาประเภท ผลิตภัณฑ์หลายรูปแบบมีความ
หลากหลายและยังมีการเผยแพร่การถ่ายทอดความรู้ให้กับชุมชน และผู้ที่สนใจในการแกะหนัง
ตะลุงอีกด้วย ส่วนความเชื่อที่พึงปฏิบัติและห้ามปฏิบัติ ทั้งนี้เพ่ือความเป็นสิริมงคลแก่นายหนัง 
คณะหนัง และการแสดงหนังตะลุง ซึ่งความเชื่อต่าง ๆ เหล่านี้ มีหลากหลายทั้งที่เกี่ยวกับวิญญาณ 
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เคล็ด โชคลาง สอดคล้องกับงานของ บัญชา อาษากิจ (2550:33-36) ได้กล่าวถึงการ
ทำหน้าที่ เกี่ยวกับการแสดงหนังตะลุงสะท้อนความสัมพันธ์กับศาสนาพราหมณ์ ตลอดจน
ความสัมพันธ์กับศาสนาพุทธและการผสมผสานระหว่างศาสนาพุทธกับศาสนาพราหมณ์ ตลอดจน
ความเชื่อทางไสยศาสตร์ สะท้อนบทบาทหน้าที่ของกลุ่มชนสะท้อนระบบชนชั้นวรรณะ บทเพลง
ประกอบการแสดงที่มีความสัมพันธ์กับการออกรูปตัวหนังและการแสดง กิริยาอาการของตัวหนังมี
ท่วงทำนองหลากหลายทั้งแบบต่อเนื่องเชื่อมโยงกันและไม่ต่อเนื่องเชื่อมโยงกัน 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 127 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลิตภัณฑ์และการแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยหนังตะลุง
ของจังหวัดนครศรีธรรมราช จากผลการวิจัยพบว่ากระบวนการผลิตหนังตะลุงยุคดั้งเดิมมี
กระบวนการผลิตหนังตะลุงเริ่มต้นจากการเตรียมหนัง การร่างภาพบนหนัง การแกะหนัง การลงสี
และเคลือบเงา สู่การประกอบตัวหนังและการเข้าตับรูปหนัง สามารถจำแนกรูปแบบลักษณะ 
และการใช้งานผลิตภัณฑ์หนังตะลุงที่มาจากการสืบทอดภูมิปัญญา การคิดค้น การใช้วัสดุ เทคนิค 
และขั้นตอนในการผลิต ซึ่งได้ผลิตภัณฑ์ จำนวน 1 รูปแบบ คือ รูปหนังเชิด ส่วนกระบวนการผลิต
หนังตะลุงยุคร่วมสมัยมีกระบวนการผลิตหนังตะลุงเริ่มต้นเหมือนกันกับกระบวนการผลิตหนังตะลุง
ยุคดั้งเดิมแต่จะมีองค์ประกอบในกระบวนบางอย่างที่ทันสมัยมากขึ้น นอกจากนี้ยังมีกระบวนการ
แปรรูปหนัง ซึ่งเป็นขั้นตอนในการสร้างผลิตภัณฑ์รูปแบบต่างๆ ซึ่งได้ผลิตภัณฑ์ จำนวน 3 รูปแบบ 
คือ แบบที่ 1 รูปหนังเชิด แบบที่ 2 เป็นสิ่ งที่ใช้ระลึก แบบที่ 3 ผลิตภัณฑ์ของตกแต่งบ้าน ซึ่ง
สอดคล้องกับงานของ เรวัต สุขสิกาญจน์ และคณะ (2554: 72-74) สรุปความว่าหัตถกรรมแกะ
หนงัเป็นหัตถกรรมที่มีชื่อเสียงมาตั้งแตอ่ดีตควบคู่กับการเล่นหนังตะลุง ต่อมาระยะหลังได้มีผู้คิดค้น
การแกะหนังตะลุงออกจำหน่ายเชิงพาณิชย์มากขึ้น ด้านรูปแบบของพัฒนากว้างออกคือแทนที่จะ
แกะรูปหนังเชิดอย่างเดียวก็คิดแกะเป็นรูปหนังใหญ่รูปหนังสำหรับประดับตกแต่ง หรือพวงกุญแจ
ของที่ระลึก เกิดพัฒนารูปแบบผลิตภัณฑ์หัตถกรรมท้องถิ่น และเพ่ิมมูลค่าอย่างต่อเนื่องใน 
จังหวัดนครศรีธรรมราช นอกจากนี้ผลการวิจัยยังพบอีกว่าการแสดงหนังตะลุงยุคดั้งเดิม 
มีรูปแบบการแสดงการแสดงหลักเล่นหนังตะลุงผสมผสานกับบทเจรจาอย่างเดียว ใช้ภาษาท้องถิ่น 
(ภาษาใต้)  ไม่มีรูปแบบการแสดงเสริม ในจังหวัดนครศรีธรรมราชมีนายหนังตะลุงยุคดั้งเดิม 
จำนวน 4 คน ส่วนการแสดงหนังตะลุงยุคร่วมสมัย มีรูปแบบการแสดงการแสดงหลักเล่นหนังตะลุง
ผสมผสานกับบทเจรจาตามสถานการณ์ปัจจุบัน ใช้ภาษาท้องถิ่น (ภาษาใต้)ผสมผสานกับ
ภาษากลาง (เป็นภาษาราชการ) มีรูปแบบการแสดงเสริม เช่น การร้องเพลง การทอล์คโชว์ และ
การแสดงคอนเสิร์ต องค์ประกอบในการแสดง โดยใช้รูปแบบใดรูปแบบหนึ่งหรือทั้ง 3 รูปแบบก็ได้
ในจังหวัดนครศรีธรรมราชมีนายหนังตะลุงยุคร่วมสมัย จำนวน 28 คน สอดคล้องกับงานของ 
อัศวิน ศิลปเมธากุล (2552: 30-32) โดยมีการศึกษาการละเล่นหนังตะลุงในภาคใต้เพ่ือออกแบบ
พัฒนาการเล่นร่วมสมัย 3 ลักษณะที่สำคัญคือ 1) เป็นการนำเอาเรื่องราวของบุคคลในท้องถิ่นที่
เกิดข้ึนจริงมานำเสนอเป็นบทหนังตะลุง 2) เป็นการพัฒนารูปแบบลักษณะหนังตะลุงที่เหมือนจริงที่
ประยุกต์ใช้กระดาษหนังไก่ และระบายด้ายสีน้ำ 3) องค์ประกอบของการละเล่นหนังตะลุงได้แก่ 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 128 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

โรงหนังตะลุง จอ เครื่องขยายเสียง เครื่องดนตรี และหลอดไฟฟ้า พัฒนามาเป็นชุดโรงหนัง
สำเร็จรูปที่ติดตั้งได้ง่ายสะดวกในการพกพา และควบคุม แสง เสียง ด้วยอุปกรณ์อิเล็กทรอนิกส์ 
โดยใช้นายหนังตะลุงที่มีประสบการณ์ในการละเล่น ในการนี้ผลการวิจัยการพัฒนาการละเล่นร่วม
สมัยที่ได้ท้าการศึกษาจึงเป็นการส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้านให้คงอยู่คู่กับคนภาคใต้ และ
สังคมไทยต่อไป   

วัตถุประสงค์ที่  3 แผนที่วัฒนธรรมหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัด
นครศรีธรรมราช จากผลการวิจัยพบว่า จากการรวบรวมเรื่องราวหนังตะลุงยุคดั้งเดิมในจังหวัด
นครศรีธรรมราช จำนวน 4 คน หนังตะลุงยุคร่วมสมัยในจังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 28 คน 
รวมทั้งสถานประกอบการผลิตภัณฑ์หนังตะลุงจำนวน 5 สถานประกอบการ มาสร้างแผนที่
วัฒนธรรมหนังตะลุงยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัยของจังหวัดนครศรีธรรมราช จำนวน 1 ชุด เพ่ือเป็น
เครื่องมือรูปแบบหนึ่งในการสืบสาน ฟ้ืนฟูศิลปะและวัฒนธรรมหนังตะลุงมีความเข้มแข็ง เป็นทุน
ทางวัฒนธรรมที่ต่อยอดให้เกิดผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรม การบริการทางวัฒนธรรม ที่สามารถเพ่ิม
รายได้ในชุมชนได้อย่างยั่งยืน สอดคล้องกับงานของ ภาสวรรธน์ วัชรดำรงค์ศักดิ์ และคณะ (2561) 
ทีพั่ฒนาแผนที่วัฒนธรรมและพ้ืนที่วัฒนธรรมเมืองแม่แจ่ม เพ่ือสืบสาน ฟื้นฟูศิลปะ และวัฒนธรรม 
ให้กลับมามีพลังที่เข้มแข็งและเป็นจิตวิญญาณของคนแม่แจ่ม เพ่ือใช้เป็นทุนสำหรับต่อยอดและ
ส่งเสริมให้เกิดผู้ประกอบการทางวัฒนธรรม(Cultural Entrepreneur) และผลิตภัณฑ์วัฒนธรรม 
(Cultural product) ด้านการท่องเที่ยว และงานหัตถกรรม เป็นเครื่องมือที่สำคัญเพ่ือใช้ในการสืบ
สานและพัฒนางานศิลปะและวัฒนธรรมผ่านพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่เป็นรูปธรรมมากขึ้น  

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
1. สถาบันการศึกษาสามารถนำเรื่องหนังตะลุงตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์ 

การแสดงหนั งตะลุงยุคดั้ งเดิม และยุคร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนั งตะลุงของจังหวัด
นครศรีธรรมราช เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของหลักสูตรท้องถิ่น เพ่ือให้เยาวชนได้ศึกษา เรียนรู้ และมี
ส่วนร่วมในการเผยแพร่ และพัฒนาต่อไป 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 129 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

2. ควรมีการถ่ายทอดองค์ความรู้ตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์ การแสดงหนัง
ตะลุงยุคดั้งเดิม และยุคร่วมสมัยสู่การสร้างแผนที่หนังตะลุงของจังหวัดนครศรีธรรมราชไปสู่
เยาวชนภายใต้กิจกรรมที่สอดคล้องกับเยาวชนรุ่นใหม่ 

 ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
ควรจะมีการศึกษาวิจัยและรวบรวมหนังตะลุงตำนาน เรื่องเล่า ภูมิปัญญา ผลิตภัณฑ์  

การแสดงหนังตะลุงทั้งหมดในจังหวัดนครศรีธรรมราชทั้งยุคดั้งเดิมและยุคร่วมสมัย สู่การสร้างแผน
ที่หนังตะลุง 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

ชวน เพชรแก้ว. (2546). หนังตะลุงในประเทศไทย. สุราษฎร์ธานี: สำนักศิลปะและวัฒนธรรม 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎรธ์านี. 23. 

บัญชา อาษากิจ. (2550). ดนตรีประกอบการแสดงหนังตะลุง : คณะสุชาติทรัพย์สิน  
ตำบลในเมือง อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช. กรุงเทพฯ: 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 33-36. 

ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2560). มโนทัศน์วัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 29. 

ภาสวรรธน์ วัชรดำรงค์ศักดิ์ และคณะ. (2561). โครงการพัฒนาเชิงพื้นที่ผ่านทรัพยากรทาง
ศิลปะและวัฒนธรรมเมืองแม่แจ่ม จังหวัดเชียงใหม่. กรุงเทพฯ: สำนักงาน
คณะกรรมการส่งเสริมวิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม. 

เรวัต สุขสิกาญจน์ และคณะ. (2554, กรกฎาคม-ธันวาคม). การพัฒนารูปแบบผลิตภัณฑ์
หัตถกรรมหนังตะลุง โดยใช้วิธีการวิจัยปฏิบัติการ แบบมีส่วนร่วม กรณีศึกษาชุมชน
สร้างสรรค์หัตถกรรมภาพแกะหนังตะลุง ตำบลปากพูน อำเภอเมือง จังหวัด
นครศรีธรรมราช. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร, 31(2). 69-82. 

วรรณา ปูเป็ง. (2546). ศึกษาวิถีชีวิตชาวนครศรีธรรมราชจากบทหนังตะลุง. (วิทยานิพนธ์ศึกษา
ศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยรามคำแหง). 2.  

ศิราพร ณ ถลาง. (2559). คติชนสร้างสรรค์ : บทสังเคราะห์และทฤษฎี. กรุงเทพฯ: ศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 15. 



วารสารวิชาการสังคมมนุษย ์มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช | 130 

 

 

 
*ผู้ประสานงานหลัก (Corresponding Author)          A study of Legends,Wisdoms,Products and Traditional and Contemporary Nangtalung 
E-mail : Watee_sub@nstru.ac.th    Performances to Create a Map of Nakhon Si Thammarat's Nangtalung   

สุพัตรา คงขำ. (2556). การพัฒนารูปแบบการจัดการความรู้ภูมิปัญญาพื้นบ้านหนังตะลุงเพื่อ
เสริมสร้างความเข้มแข็งทางวัฒนธรรมท้องถิ่น. (ปริญญาดุษฎีบัณฑิต, มหาวิทยาลัย
ศิลปากร). หน้า 74. 

อัศวิน ศิลปะเมธากุล. (2552, มกราคม-เมษายน). ศึกษาการเล่นหนังตะลุงในภาคใต้เพ่ือการ
พัฒนาการละเล่นร่วมสมัย. วารสารวิทยบริการ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์,  
20(1). 27-42. 

 
ผู้เขียน 
 

วาที  ทรัพย์สิน* 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช 
1 หมู่ 4 ตำบล ท่างิ้ว อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช 
E-mail: Watee_sub@nstru.ac.th 

 

ขวัญตา  หนูปล้อง 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช 
1 หมู่ 4 ตำบล ท่างิ้ว อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช 
E-mail: Khwanta_hnu@nstru.ac.th 

 

ลัญจกร  นิลกาญจน์ 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช 
1 หมู่ 4 ตำบล ท่างิ้ว อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช 
E-mail: Lunjakon_nil@nstru.ac.th 

 

ใหม่  บัวบาล 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช 
1 หมู่ 4 ตำบล ท่างิ้ว อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช 
E-mail: Mai_bua@nstru.ac.th 


