
 

ISSN: 3056-9834 

การเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. 
(วิริยังค สิรินฺธโร) 

Sammasamadhi Dissemination: VIRIYANG Buddhist Psychology 
of High Holiness Somdetphrananavajirodom 

(Luangphor Viriyang  Sirindharo) 
 

ศรัณภัสร วรกัมพลรัตน0 1 และ ม่ัน เสือสูงเนิน1

2 
Saranbhasara Varakamponratana1 and Man Suesungnoen3 

(gaihakumindfulness@gmail.com) 

 
 

บทคัดยอ 

 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1. เพื่อศึกษาองคประกอบจากหลักการและวิธกีารเผย
แผพระธรรมของพระพุทธเจา อันเปนรากฐานของแนวคิดการเผยแผสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี 
2. เพื่อวิเคราะหและสังเคราะหกระบวนการ กลไกการขับเคลื่อน และปจจัยความสำเร็จใน
การขยายผลการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค 
สิรินฺธโร) และ 3. เพื่อนำเสนอแบบจำลองการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางดังกลาวใน
บริบทสังคมรวมสมัย การวิจัยครั้งน้ีเปนการวิจัยเชิงคุณภาพช้ันสูง โดยใชวิธีการวิจัยเอกสาร 
การสัมภาษณเชิงลึก การสนทนากลุม และการสัมมนาผูเช่ียวชาญพิเศษ เพื่อวิเคราะหและ
สังเคราะหขอมูลอยางเปนระบบ 
 ผลการวิจัยพบวา 1. องคประกอบจากหลักการและวิธีการเผยแผพระธรรมของ
พระพุทธเจา ซึ่งเปนรากฐานของแนวคิดการเผยแผสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี ประกอบดวย 3 
องคประกอบสำคัญ ไดแก 1) ฐานรากทางพุทธจิตวิทยาที่ปรากฏในพระไตรปฎก โดยมีพระ
สัทธรรม 3 คือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ซึ่งเชื่อมโยงกระบวนการเรียนรู การฝกฝน และ
ผลลัพธทางจิตใจอยางเปนองครวม 2) วิถีการเผยแผที่ประกอบดวยผูเผยแผซึ ่งมีความ
นาเชื่อถือควบคูกับเมตตาธรรม หลักสูตรที่บูรณาการทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ และ

 
1 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
   Ph.D. (Buddhist Psychology), Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2 ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  Department of Psychology, Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Received:  September 18, 2025 
Revised:  December 11, 2025 
Accepted:  December 16, 2025 



318 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

องคกรที่มีการบริหารจัดการแบบกระจายอำนาจเอื้อตอการขยายผล และ 3) ผลลัพธของ
การเผยแผที่นำไปสูปญญาจากสมาธิ เมตตาจากจิตที่ตั้งมั่น และสันติสุขอันเปนเปาหมาย
สูงสุดทั้งในเชิงโลกียะและโลกุตตระ 2. กระบวนการ กลไกการขับเคลือ่นและปจจัยความสำเรจ็
ของการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) เปน
การเผยแผเชิงพุทธจิตวิทยาวิถีที่มีองคประกอบ กระบวนการ และกลยุทธซึ่งสัมพันธเช่ือมโยง
กันอยางเปนพลวัตและตอเนื่อง สามารถผสานหลักธรรมเขากับศาสตรการจัดการและการ
สื่อสารสมัยใหมไดอยางเหมาะสม 3. แบบจำลองการเผยแผสัมมาสมาธิในบริบทสังคมปจจุบัน
ในลักษณะนวัตกรรมเชิงระบบ ประกอบดวยองคประกอบสำคัญ 4 ประการ ไดแก การแปลง
องคความรูที่ซับซอนใหเปนหลักสูตรที่มีโครงสรางชัดเจน การจัด การเรียนรูแบบบูรณาการที่
เช่ือมโยงทฤษฎีและการปฏิบัติอยางแนบแนน การสรางทุนทางจิตใจและทุนทางสังคมซึ่งเปน
ผลลัพธที่ตรวจสอบได และการเผยแผเชิงกลยุทธที่สามารถปรับตัวใหสอดคลองกับบริบท
และความตองการของสังคมโลกาภิวัตน อันนำไปสูความสำเร็จอยางยั่งยืนของการเผยแผ
พระพุทธศาสนาในยุคปจจุบัน 

คำสำคัญ :  สมเด็จพระญาณวชิโรดม, การเผยแผ, สัมมาสมาธิ, พุทธจิตวิทยา 
 

Abstract 
 This study aimed to: 1. examine the core components derived from the 
Buddha’s principles and methods of Dhamma propagation that constitute the 
foundational framework of the Buddhist psychological meditation dissemination 
approach; 2.  analyze and synthesize the processes, driving mechanisms, and 
success factors underlying the expansion of Right Concentration (Sammā 
Samādhi) dissemination following the approach of Somdet Phra Ñāṇavajīrodom, 
Ph.D. (Venerable Viriyang Sirintharo); and 3. propose a dissemination model of Right 
Concentration grounded in this approach within the context of contemporary 
society. This research employed an advanced qualitative research design, 
utilizing documentary research, in-depth interviews, focus group discussions, 
and expert seminars to systematically analyze and synthesize data. 
 The findings revealed that: 1.  the components derived from the 
Buddha’s principles and methods of Dhamma propagation, which serve as the 
foundation of the Buddhist psychological meditation dissemination approach, 
comprise three key elements: (a) a Buddhist psychological foundation rooted in 



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 319 

ISSN: 3056-9834 

the Tripiṭaka, particularly the Threefold Dhamma Pariyatti (learning), Paṭipatti 
(practice), and Paṭivedha (realization) which integratively link learning processes, 
practice, and psychological outcomes; (b) a dissemination pathway characterized 
by credible and compassionate disseminators, curricula integrating theory and 
practice, and organizational structures employing decentralized management 
conducive to scalable expansion; and (c) dissemination outcomes leading to 
wisdom arising from concentration, compassion grounded in a stable mind, and 
peace as the ultimate goal in both mundane and supramundane dimensions. 2. 
The processes, driving mechanisms, and success factors of Right Concentration 
dissemination following the approach of Somdet Phra Ñāṇavajīrodom, Ph.D., 
represent a Buddhist psychological pathway-based dissemination characterized 
by dynamically interconnected components, processes, and strategies, 
effectively integrating Dhamma principles with modern management and 
communication sciences. 3.  The proposed model of Right Concentration 
dissemination in the contemporary social context constitutes a systemic 
innovation comprising four essential elements: transforming complex bodies of  
knowledge into clearly structured curricula, implementing integrated learning that 
closely links theory and practice, cultivating measurable forms of mental capital 
and social capital as outcomes, and employing strategic dissemination adaptable 
to diverse contexts and societal needs in a globalized world, thereby contributing 
to the sustainable success of Buddhist propagation in the present era.  

Keywords: High Holiness Somdetphrananavajirodom, Dissemination,  
   Sammasamadhi, Buddhist Psychology  
 

บทนำ 

 องคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาทรงบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณดวยการบำเพ็ญ
สมาธิภาวนา และทรงคนพบความรูเกี่ยวกับจิตซึ่งเปนสัจธรรมที่อยูภายในซึ่งมีมานานกวา 
2,613 ป (ปจจุบัน พ.ศ. 2568) พรอมทั้งคนพบวิธีพัฒนาจิตเพื่อการหลุดพนจากวัฏสงสาร 
ตอมาภายหลังพระมหาบูรพาจารยหลวงปูมั่น ภูริทัตตมหาเถระไดฟนฟูการปฏิบัตธิรรมจน
เกิดการต่ืนตัวและพิสูจนใหเห็นวาคำสอนด้ังเดิมของพระพุทธองค แมในปจจุบันก็ยังคงให 
ผลลัพธที่แทจริง ในสวนของ สมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) ศิษยของหลวงปู
มั่น ภูริทตฺโต ไดรับการอบรมอยางเขมขนทั้งภาคทฤษฎี การปฏิบัติและการธุดงค (วีระดนัย, 



320 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

2567) จนเกิดความรูจริงที่ตรงตามพุทธธรรม ทานบันทึกคำสอนและหลักการที่ไดรับการ
รับรองจากพระมหาบูรพาจารยหลวงปูมั่น เพื่อจัดทำเปนหลักสูตรครูสมาธิ (พระสมหุไพโรจน  
โอภาโส, 2568)  ทานใชกลยุทธการเผยแผพระพุทธศาสนาที่ประยุกตเขากับยุคสมัย โดย
อธิบายวาการปฏิบัติสัมมาสมาธิตามหลักสูตรน้ีเปนธรรมาภิวัฒนที่นำผลทางใจมาสูผูปฏิบัติ
ไดในเวลาอันสั้นเมื่อเทียบเคียงกับโลกาภิวัตน หลักสูตรสมาธิไฮเทคนี้มีระบบการเรยีนการ
สอนที่เปนนวัตกรรมและเปนเอกลักษณ ซึ่งสรางผลทางใจที่ประจักษแกผูปฏิบัตภิายในหก
เดือนและไดรับการยอมรับในหลายประเทศ มีการขยายงานมากกวาสามรอยสาขาทั่ว
ประเทศไทยและยังขยายงานไปยังประเทศแคนาดา สหรัฐอเมริกา ออสเตรเลีย (พระราช
ปญญาวชิโรดม, 2567) อันเปนหลักฐานเชิงประจักษที ่บงชี้ถึงความสำเร็จของการเผยแผ
สัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) 
 อยางไรก็ตาม การเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีตามแนวทางของสมเด็จพระ
ญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) อยางเปนระบบยังไมเคยไดรับการศึกษาอยางลึกซึ้งและ
เปนทางการและไมมีปญหาใดที่เปนจุดใหทำการวิจัย ผูวิจัยทำเพื่อเปนอาจาริยบูชา จึงสนใจที่
จะศึกษาถึง องคประกอบ กระบวนการ กลยุทธและปจจัยความสำเร็จ ของแนวทางการเผยแผ
ที่เปนนวัตกรรมนี้อยางเปนระบบ เพื่อสืบสานและรักษาองคความรูดั้งเดิมอันเปนมรดกทาง
ปญญาที่สำคัญ กอนที่ขอมูลปฐมภูมิอาจสูญหายหรือถูกตีความคลาดเคลื่อน การศึกษานี้จะ
สรางคุณูปการแกแวดวงวิชาการและสาธารณชน โดยเปนหลักสำคัญในอนาคตสำหรับการตอ
ยอดงานวิจัยดานพุทธจิตวิทยาและการปฏิบัติธรรมตอไป  
 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพื่อศึกษาองคประกอบจากหลักการและวิธีการเผยแผพระธรรมของพระพุทธเจา 
ที่เปนรากฐานของแนวคิดการเผยแผสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี 
 2. เพื่อวิเคราะหสังเคราะห กระบวนการ กลไกการขับเคลื่อนและปจจัยความสำเร็จ
ในการขยายผลของการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค 
สิรินฺธโร) 
 3. เพื่อนำเสนอแบบจำลองของการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระ
ญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) ในบริบทสังคมปจจุบัน 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 การวิจัยนี้ใชวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ทำการเก็บขอมูล
จากการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) และการสนทนากลุมยอย (Focus Group) 



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 321 

ISSN: 3056-9834 

รวมถึงการประชุมสัมมนากลุมผูเช่ียวชาญ (Connoisseurship) เพื่อนำเสนอระบบการเผย
แผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) 
 1. การวิจัยเอกสาร (Document Research) ในขั ้นตอนแรกของการวิจัย 
ผูวิจัยไดทำการศึกษาคนควาจากเอกสารตาง ๆ  เชน พระไตรปฏก คัมภีรอภิธัมมสังคณี พระ
สุตตันตปฏก หลักพุทธธรรม หนังสือเรียน เสียงบันทึกคำบรรยาย เอกสารประกอบการ
เรียนการสอนหลักสตูรสมาธิ งานวิจัยที่เกี่ยวของและขอมูลออนไลน สื่ออิเลคทรอนิคสทั้งใน
และตางประเทศ  
  ผูวิจัยไดใชการทบทวนวรรณกรรมอยางเปนระบบ โดย 1) การสำรวจขอมูล
เกี่ยวกับการเผยแผพระสัทธรรมและสมัมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. 
(วิริยังค สิรินฺธโร)  2) นำมาอธิบายหลักพุทธธรรมและพุทธจิตวิทยาที่เกี่ยวกับการเผยแผ
พระสัทธรรมผานสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธ
โร)  3) สกัดองคประกอบของการเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีตามแนวทางของ
สมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) 4) ดำเนินการสรุปแนวคิดการวิจัยฉบับราง 
พรอมบูรณาการเขากับหลักพุทธธรรมและหลักพุทธจิตวิทยา   
  ทำการวิเคราะหโดยตารางวิเคราะหเหตุผลเชิงตรรกะ เพื่อเขาใจแนวคิดพุทธ
จิตวิทยาในพระไตรปฏกและวิเคราะหองคประกอบของการเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี
ตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม  วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) ที่ทำใหบรรลุวัตถุประสงคการ
วิจัยขอที่ 1 และการสรางกรอบแนวคิดการวิจัยฉบับราง นำขอมูลไปออกแบบสรางเครื่องมือ
สำหรับการสัมภาษณเชิงลึก 
 2.  การสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) คือ การสัมภาษณเชิงลึกจากผูให
ขอมูลสำคัญที่เขาใจปณิธาน คำสอนและการทำงานของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค 
สิรินฺธโร) ใชวิธีเลือกแบบเฉพาะเจาะจงและการสุมแบบลูกโซ ประกอบดวย ผูมีความรูเขาถึง
หลักธรรม เกร็ดธรรมและคำสอนของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) พระธรรม
ทูตสายตางประเทศและบุคคลตัวอยางผูมีความรูประสบการณดานงานเผยแผ รวมจำนวน
ผูใหขอมูลสำคัญทั้งสิ้น 27 คน  
  เปนการรวบรวมขอมูลภาคสนามจากแบบสัมภาษณซึ ่งสรางขึ ้นตามกรอบ
แนวคิดที่ไดจากการวิจัยเอกสาร ซึ่งผานการปรับปรุงและตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือแลว โดย
การตรวจสอบความตรงเชิงพินิจ ดัชนีความสอดคลองของขอคำถามกับวัตถุประสงคการวิจัย 
ไดคา 1.0 และการหาคาดัชนีความตรงเชิงโครงสรางเพื่อยืนยันความสอดคลองของขอคำถาม
กับเนื้อหาการวิจัยทั้งฉบับในดานวิถีการเผยแผ สัมมาสมาธิและพุทธจิตวิทยา ไดคา 0.97 
จากนั้น ทำการวิเคราะหดวยเทคนิคสามเสา ผลที่ไดนำมาใชในการคนหาคำตอบของกรอบ
แนวคิดการวิจัยฉบับรางที่สรางจากการวิจัยเอกสาร พัฒนากรอบแนวคิดการวิจัยใหสมบูรณ



322 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

ยิ่งขึ้นและกำหนดนิยามคำศัพทเฉพาะที่ใชในการวิจัย นำขอมูลไปสรางคำถามสำหรับการ
สนทนากลุมยอย 

 3. การสนทนากลุม (Focus Group) ผูวิจัยไดเชิญผูทรงคุณวุฒิ จำนวน 18 คน 
โดยเลือกแบบเฉพาะเจาะจงจากผูที่มีความรูความเขาใจงานของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิ
ริยังค สิรินฺธโร) หรือมีความเขาใจงานการเผยแผเพื่อสันติสุข เก็บรวบรวมขอมูลดวยคำถามที่
สังเคราะหจากขอมูลที่ไดจากการสัมภาษณเชิงลึกมาเปนแนวทางในการทำสนทนากลุม ซึ่ง
ผานการปรับปรุงและตรวจสอบเพื่อยืนยันความนาเช่ือถือโดยการตรวจสอบความตรงเชิงพินิจ 
ดัชนีความสอดคลองของขอคำถามกับวัตถุประสงคการวิจยั ไดคา 0.94 และการหาคาดัชนี

ความตรงเชิงโครงสรางเพื่อยืนยันความสอดคลองของขอคำถามกับเน้ือหาการวิจัยทั้งฉบับใน
ดานวิถีการเผยแผ สัมมาสมาธิและพุทธจิตวิทยา ไดคา 1.0   
  ทำการวิเคราะหสังเคราะหขอมูลดวยการวิเคราะหขอมูลเชิงประเด็น เพื่อ
ตรวจสอบความสอดคลองของขอมูลที่ไดจากการสัมภาษณเชิงลึก เช่ือมโยงความสัมพันธของ
องคประกอบตาง ๆ  สังเคราะหกระบวนการของการเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีตาม
แนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร)  โดยจัดกลุมขอมูลที่สนใจตามสาระ
ของขอมูลเปนประเด็นหลักประเด็นรองซึ่งเช่ือมตอกันเปนโครงสรางหรือระบบ ทำใหมีความ
เขาใจที่ลึกซึ้งมากขึ้นจนสามารถคนพบความรูใหมได นำขอมูลไปสรางเครื่องมือสำหรับการ
สัมมนาผูเช่ียวชาญพิเศษ 
 4. การสัมมนาผู เชี ่ยวชาญพิเศษ (Connoisseurship) ในขั ้นตอนสุดทาย 
ผูวิจัยไดจัดสัมมนาผูเชี่ยวชาญพิเศษจำนวน 5 คน โดยเลือกแบบเฉพาะเจาะจงจากผูที่มี
ความรูความเขาใจงานของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) หรือมีความเขาใจ
งานการเผยแผเพื่อสนัติสุข เพื่อยืนยันองคความรูดวยเครื่องมือที่ไดจากการสนทนากลุมยอย 
เพื่อประเมินขอสรุปที ่ได เรื่องความเปนไปได ความถูกตอง ความเหมาะสม ความเปน
ประโยชน พรอมทั้งนำเสนอองคความรูและขอคนพบใหม ทำการวิเคราะหขอมูลดวยการ
วิเคราะหขอมูลเชิงประเด็น นำไปสังเคราะหเปนขอสรุปรวม เพื่อยืนยันขอคนพบเปนครั้ง
สุดทาย นำเสนอองคความรูใหมและสรุปขอคนพบที่ไดจากการวิจัย เรื่องความถูกตอง 
ความเหมาะสม ความเปนไปไดและความเปนประโยชน 
 

การพิทักษสิทธิกลุมตัวอยาง 

 ในการวิจัยครั้งน้ี ผูวิจัยใหความสำคัญกับสิทธิและความเปนสวนตัวของผูใหขอมูล 
โดยขอความยินยอมและไดรับอนุญาตจากผูใหขอมูลกอนทำการเก็บขอมูลวิจัย พรอมทั้ง



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 323 

ISSN: 3056-9834 

รับรองวาจะเก็บรักษาขอมูลของกลุมตัวอยางเปนความลับและนำเสนอผลการวิจัยในลักษณะ
สรุปภาพรวมเทานั้น ซึ่งคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัยความเห็นวา ขอเสนอการวิจัยนี ้มีความความสอดคลองกับหลักจริยธรรมสากล 
ตลอดจนกฎหมาย ขอบังคับและขอกำหนดภายในประเทศ สมควรใหดำเนินการวิจัยตาม
ขอเสนอได จึงออกใบรับรองที่ ว.263/2567 ลงวันที่ 9 พฤษภาคม พ.ศ. 2567 
 

ผลการวิจัย 

 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 1  การเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี
ตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) เปนระบบบูรณาการที่มี
ความสัมพันธกันอยางเปนลำดับขั้น ประกอบดวย 3 สวนหลัก ซึ่งสัมพันธกันในลักษณะที่
ฐานรากทางพุทธธรรมนำไปสูกระบวนการเผยแผที่มีประสิทธิภาพและนำไปสูผลลัพธที่
ยั่งยืน สวนที่ 1 คือ ฐานราก ซึ่งประกอบดวย พุทธจิตวิทยาในพระไตรปฏกเปนองคความรู
หลักไตรสิกขาเปนเครื่องมือสำคัญและพระสัทธรรม 3 (ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ) ที่เชื่อมโยง
การศึกษา การฝกฝน และผลลัพธเขาไวดวยกันอยางไมขาดตอน สวนที่ 2 คือ วิถีการเผยแผ
อันเปนหัวใจสำคัญที่นำพาฐานรากไปสูการปฏิบัติจริงในชีวิต โดยมีองคประกอบคือ ผูเผยแผ
ซึ่งผสานความนาเชื่อถือกับความเมตตา หลักสูตรที่เนนการปฏิบัติและมีเทคนิคที่เรียกวา
สมาธิไฮเทคและองคกรที่มีการบริหารงานแบบกระจายอำนาจ สวนที่ 3 คือ ผลลัพธ (ปฏิเวธ) 
ซึ ่งประกอบดวยปญญาที่เกิดขึ ้นจากสมาธิ เมตตาเปนผลจากจิตที ่สงบและสันติสุขเปน
เปาหมายสูงสุดทั้งทางโลกและทางธรรม จนนำไปสูเปาหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา คือ 
นิพพาน ซึ่งสรุปไดวาระบบนี้มี ผูสอน (ฆราวาส) หลักสูตร (เครื่องมือที่เขาใจงาย) ผูเรียน 
(บุคคลทั ่วไปที ่สามารถปฏิบัติได) และวัตถุประสงค (สรางสันติสุขใหแกโลก) เปนองค 
ประกอบสำคัญที่เช่ือมโยงกันอยางเปนระบบ 

 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 2 การเผยแผสัมมาสมาธิแบบพุทธจิตวิทยาวถีิ
ตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิร ิยังค สิร ินฺธโร) เปนการบูรณาการที ่มี
องคประกอบ กระบวนการ กลยุทธและปจจัยความสำเร็จที่ชัดเจน ซึ่งทำงานสัมพันธกันอยาง
เปนพลวัตและตอเนื ่อง มีตนแบบมาจากหลักการและวิธีการเผยแผพระธรรมของ
พระพุทธเจา ผสานเขากับศาสตรการจัดการและการสื ่อสารสมัยใหมไดอยางลงตัว 
ประกอบดวย 1) องคประกอบของระบบ ประกอบดวย ผูเผยแผ หลักสูตร ผูเรียนและวัตถุ 
ประสงคของการเผยแผ 2) กระบวนการของระบบแบงเปน การออกแบบหลักสูตรและการ
สรางแรงจูงใจ ระบบการจัดการที่เปนมาตรฐาน กลไกขับเคลื่อนที่สรางการเติบโต ผลผลิต



324 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

โดยตรงและผลลัพธที่ย่ังยืน 3) กลไกของระบบเกิดข้ึนจากการทำงานรวมกันขององคประกอบ
ตางๆ ในระบบ ดังน้ี (1) การสรางแรงจูงใจดวยสมาธิไฮเทคที่ปฏิบัติงายใหผลในเวลาอันสั้น (2) 
การออกแบบหลักสูตรที่มีโครงสรางชัดเจนและมีมาตรฐาน (3) การใชภาษาที่เรียบงายทำให
หลักธรรมที่ซับซอนสามารถเขาถึงและเขาใจไดสำหรับคนทุกกลุม (4) การสรางระบบการสอน
ที่มีแบบแผนชัดเจนและมีการจัดการที่เปนมาตรฐาน (5) การสรางวงจรจิตอาสาเปนกลยุทธ
สำคัญที่ทำใหระบบขยายตัวอยางย่ังยืน (6) การประยุกตใชหลักพุทธธรรมเขากับยุคสมัยใชคำ
สอนมีความรวมสมัยและสอดคลองกับวิถีชีวิตของผูคน 4) ปจจัยความสำเร็จคือสิ่งที่สงผล
โดยตรงตอผลลัพธ ไดแก ความนาเชื่อถือและบุคลิกของผูเผยแผ (สมเด็จพระญาณวชิโรดม) 
ผลลัพธจากการปฏิบัติที่จับตองไดจริง การรวมตัวกันของผูปฏิบัติกลายเปนเครือขายทางสังคม
ที่ขยายตัวอยางตอเน่ือง ความเปนสากลของคำสอนเรื่องจิตทำใหสามารถเขาถึงผูคนไดทั่วโลก 

 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอท่ี 3 การเผยแผสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีตาม
แนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) เปนนวัตกรรมเชิงระบบที่สราง

ความสำเร็จอยางยั่งยืน ประกอบดวยองคประกอบสำคัญ 4 ประการ ไดแก การแปลงองค
ความรูที่ซับซอนใหเปนหลักสูตรที่มีโครงสรางชัดเจน นวัตกรรมการเรียนรูแบบบูรณาการที่
เช่ือมโยงทฤษฎีและการปฏิบัติเขาดวยกันอยางแนบแนน การสรางทุนดานจิตใจและสังคม
ซึ่งเปนผลลัพธที่จับตองไดและการเผยแผเชิงกลยุทธเพื่อการเขาถึงที่ปรับตัวใหเขากับความ
ตองการของคนยุคโลกาภิวัตน ซึ่งทั้งหมดน้ี สัมพันธกันในลักษณะที่การแปลงความรูเปน
จุดเริ ่มตนของระบบ โดยอาศัยการเรียนรู แบบบูรณาการเปนกลไกสำคัญที่ชวยเปลี่ยน

ความรูเชิงทฤษฎีไปสูการปฏิบัติจริง ซึ่งกอใหเกิดผลลัพธคือการสรางทุนดานจิตใจและสังคม
อยางเปนรูปธรรม โดยระบบทั้งหมดนี้ถูกขับเคลื่อนและขยายผลอยางมีประสิทธิภาพดวย
การใชกลยุทธที่เขาถึงผูคนไดในวงกวาง ทำใหการปฏิบัติสมาธิกลายเปนสวนหน่ึงในวิถีชีวิต 
และนำไปสูการเปนแบบอยางในการสรางสรรควิธีการใหมเพื่อสงเสริมการปฏิบัติสมาธิใน
อนาคต คำสอนของทานจึงเปนอนุสาสนียปาฏิหาริย คือ คำสอนเปนจริง สอนใหเปนจริง 
นำไปปฏิบัติไดผลสมจริงเปนอัศจรรย ซึ่งเปนปาฏิหาริยเดียวที่องคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ

เจาทรงสรรเสริญวาเปนเยี่ยม สำหรับปาฏิหาริยอื่นทรงไมสนับสนุนเพราะไมทำใหพนทกุข  
สมาธิไฮเทคนับเปนนวัตกรรมการทำสมาธิสมัยใหมที่สมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค 
สิรินฺธโร) คิดคนและเผยแผเพื่อการพัฒนาจิตใจและสงัคมแหงสันติภาพไดจนเปนที่ประจักษ
และยอมรับทั่วโลก เพราะทำใหเกิดพุทธปญญา คือ สุตมยปญญา ปญญาที่เกดิจากการฟง  
จินตามยปญญา ปญญาที่เกิดจากการคิดและภาวนามยปญญา ปญญาที่เกิดจากการปฏิบัติ 



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 325 

ISSN: 3056-9834 

สรุปผลการวิจัยและการอภิปรายผลการวิจัย 

 ผูวิจัยนำขอสรุปมาจัดกลุมขอมูลเปน 4 กลุม ดังน้ี 1. ฐานรากและแหลงที่มาจาก
องคความรูและพลังปญญาที่ถายทอดมาจากพระอาจารยสองรูป คือ หลวงปูมั่น ภูริทัตโต
และพระอาจารยกงมา จิรปุญโญ สูสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) 2. กลไก
การขับเคลื่อน เริ่มจากการพลกิกระบวนทัศนการสอนสมาธิจากเรือ่งลี้ลบัในปาสูสมาธิไฮเทค
ที่เปนวิทยาศาสตรและเขาถึงงายทำใหผูปฏิบัติสามารถทำไดอยางถูกตองและพิสูจนได มี
การบูรณาการระหวางฆราวาสที่มีพลังขับเคลื่อนและพระสงฆซึ่งเปนรากฐานทางศาสนาทำ
ใหเปนการเผยแผที่มั่นคง กอใหเกิดสมดุลระหวางความคลองตัวและความนาเชื่อถือ ขยาย
องคความรูจากความเปนปจเจกบุคคลของผูกอตั้ง สูการเปนสถาบันที่มีระบบและหลักสูตร
มาตรฐานเดียวกันทั่วโลก ขับเคลื่อนโดยระบบที่มีชีวิตของเครือขายจิตอาสา สามารถปรับตัว
เขากับบริบททางสังคมและเทคโนโลยีที่เปลี่ยนไปอยางรวดเร็วทำใหองคกรอยูรอดและเติบโต
ไดอยางย่ังยืนในยุคโลกาภิวัตน ผูปฏิบัติสัมผัสผลลัพธที่เปนวิทยาศาสตรสามารถยืนยันได โดย
นำเสนอสมาธิในฐานะของกลางที่ไรขอจำกัดทางวัฒนธรรมและศาสนาจึงขามพนกำแพง
ความเช่ือและเขาถึงผูคนไดทั่วโลกอยางแทจริง ถือเปนเสนทางสูสันติภาพโลกอยางย่ังยืน 
3. ผลลัพธและการขยายผลสูเปาหมายสูงสุด จากผลลัพธระดับบุคคลที่เปนอกาลิโกเกิดการ
เปลี่ยนแปลงภายใน ทำใหมีการขยายผลเปนเครอืขายจิตอาสาที่มีพลงั พรอมสภาพแวดลอม
ทางสังคมที ่เอื ้ออำนวยตอการปฏิบัติธรรมและการพัฒนาจิตใจอยางตอเนื ่องเปนองค 
ประกอบที่สงเสริมและเกื้อหนุนผูปฏิบัติใหเดินทางบนเสนทางสูเปาหมายสูงสุด คือ นิพพาน
ไดอยางมั่นคงและมีประสิทธิภาพ 4. กลไกสำคัญและปจจัยความสำเร็จ มีการปรับตัวและ
พัฒนานวัตกรรมอยางตอเน่ือง สามารถพิสูจนผลลัพธของการปฏิบัติไดดวยตนเอง ทำให 
สมาธิกลายเปนสวนหนึ่งของชีวิตและนำไปใชแกปญหาตาง ๆ  ไดจริง ผูปฏิบัติไดสัมผัสถึง
ความมหัศจรรยของสมาธิดวยตนเอง เกิดความเขาใจอยางแตกฉานและแบงปนประสบการณ 
ทำใหเกิดการสืบทอดงานและองคความรูไดอยางเปนธรรมชาติ ทั้งในมิติแนวต้ัง (ขยายสูคนใน
ทุกชวงวัย) และแนวนอน (ครอบคลุมผูคนทุกความเช่ือ ศาสนา และอาชีพ) มีการใชกลยุทธที่
เฉียบคมโดยนำเสนอสมาธิในฐานะวิทยาศาสตรและการพัฒนาจิตใจ 
 ผลการวิจ ัยทั ้งหมดชี ้ใหเห ็นถึงความสำเร็จและคุณลักษณะของการเผยแผ
สัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) ใน
ฐานะที่เปนระบบนิเวศนวัตกรรมที ่บูรณาการเพื่อความยั่งยืน โดยแบงสาระสำคัญเปน 3 
ประการเปนองคความรูที่ไดจากการวิจัย คือ 1) ฐานรากทางปญญาและเครื่องมือ ระบบถูกวาง
บนรากฐานของพุทธจิตวิทยาในพระไตรปฎก โดยมีไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปญญา) เปนเครื่องมอื
หลักและพระสัทธรรม 3 (ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ) เปนกลไกเชื่อมโยงที่ทำใหการศึกษา การ
ฝกฝนและผลลัพธเปนไปอยางไมขาดตอน 2) กลไกขับเคลื่อน มีหัวใจสำคัญคือ วิถีการเผยแผ



326 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

ที่ผสานความนาเชื่อถือกับความเมตตาของผูเผยแผเขากับหลักสูตรครูสมาธิที่เปนนวตักรรม 
(สมาธิไฮเทค) ซึ่งแปลงความรูซับซอนใหเปนวิธีการปฏิบัติที่งายและเปนวิทยาศาสตร มีการ
ขับเคลื่อนดวยระบบจิตอาสาที่เปนผลผลิตหลักและการบริหารงานแบบกระจายอำนาจที่ได
มาตรฐานสากล 3) ผลลัพธสูงสุดและยั่งยืน ผลลัพธไมไดหยุดเพียงแคปญญาและเมตตาใน
ระดับบุคคเทานั ้น แตกอใหเกิดทุนดานจิตใจและสังคมในรูปแบบของจิตอาสา และมุงสู
เปาหมายสูงสุดคือ สันติสุขของโลกและนิพพาน ซึ่งสอดคลองกับอนุสาสนียปาฏิหาริย (คำสอน
ที่ใหผลจริง) 

 จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายผลการวิจัยไดดังน้ี 
 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 1 ที่ระบุวา "สัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี" เปน
ระบบบูรณาการที่มีฐานรากคือ พุทธจิตวิทยาและไตรสิกขา มีความสอดคลองกับงานวิจัยของ
ศรีสารภี (2566) ที่สรุปวา ฐานรากของระบบประกอบดวย พุทธจิตวิทยาเปนองคความรูหลัก 
ไตรสิกขาเปนเครื่องมือสำคัญในการพัฒนมนุษยและยืนยันวัตถุประสงคเพื่อประโยชนเรื่อง
ความสุขตนเองในเบิ้องตน ประโยชนตอสุขสังคม มนุษยชาติในทามกลางและประโยชนแหง
การหลุดพนจากวัฏฏสงสารในที่สุด วิธีการเขาถึงประโยชนในลำดับชั้นตาง ๆ มี 3 ขั้นตอน 
ไดแก ปริยัติ (การศึกษาหลักพทุธธรรม) ปฏิบัติ (ฝกฝนดวยตนเองอยางถูกตองตามหลักพุทธ
ธรรม) ปฏิเวธ (เปนผลเฉพาะบุคคลที่ไดรับจากการปฏิบัติตามสมควรแกการปฏิบัติ) 
 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 2 ที่วิเคราะห กระบวนการ กลไกการขับเคลื่อน 
และ ปจจัยความสำเร็จ ของระบบสัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถี มีความสอดคลองอยางมากกับ
งานวิจัยเรื่อง สุทธิลักษณ (2560) และ ณญาน (2565) ซึ่งยืนยันวา ความสำเร็จเกิดจากการ
ผสานสมาธิไฮเทคเขากับการจัดการที่เปนมาตรฐาน ระบบการเผยแผสมาธิไฮเทคเปนกลไก
หลักในการสรางแรงจูงใจโดยใหผลลัพธที่จับตองไดและรวดเร็ว และใชวงจรจิตอาสาเปนกล
ยุทธการขยายผลที่ย่ังยืน (วรงค, 2554) อยางไรก็ตาม มีความแตกตางที่สำคัญคือการเนนย้ำ
กลไกเชิงพลังงานโดย กรกนก (2564) ระบุวา สมาธิไฮเทคเปนวิธีการที่มุงสะสมพลังจิตซึ่งเปน
สมรรถนะของใจที่เหนือกวาการแคความสงบทั่วไป นอกจากน้ี การสอบภาคสนาม (วรรณพร, 
2566) เปนการแสดงถึงการควบคุมคุณภาพที่เขมงวด ทำใหระบบน้ีเปนนวัตกรรมเชิงกลไกใน
การสรางทุนทางสังคมที่นาเช่ือถือ 
 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 3 ยืนยันวา สัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีเปน
นวัตกรรมเชิงระบบที่สรางความสำเร็จอยางย่ังยืน โดยมีองคประกอบ 4 ประการเปนแกนหลัก 
ความสอดคลองกับงานวิจัยของ ณญาน (2565) และงานวิจัยของ สุทธิลักษณ (2560) ที่ตาง
ยืนยันวา สมาธิไฮเทคเปนอัตลักษณที่โดดเดนและมีโครงสรางที่เปนมาตรฐานครบถวน (ปริยัติ 
ปฏิบัติ ปฏิเวธ) ความเหมือนคือระบบนี้ประสบความสำเร็จในการแปลงองคความรูที่ซับซอน



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 327 

ISSN: 3056-9834 

ของบูรพาจารย (พระครูปลัดสังวาลย เทวสโร, 2563) สูหลักสูตรมาตรฐานและการสรางทนุ
ดานจิตใจและสังคม (กุลนิษฐ, 2567) ซึ่งเปนผลลัพธที่จับตองไดจริง อยางไรก็ตาม มีความ
แตกตางเชิงนัยยะ คือ ผลวิจัยขอ 3 ยกระดับสถานะของวิธีการสูอนุสาสนียปาฏิหาริยและ
เนนย้ำวานวัตกรรมน้ี คือ การพลิกกระบวนทัศน จากเรื่องลี้ลับในปาสูสมาธิไฮเทคที่เปน
วิทยาศาสตรและเขาถึงงาย ซึ่งเปนการผนวกความชอบธรรมทางศาสนาเขากับการพิสูจน
ผลลัพธดวยตนเอง และใชเปนกลยุทธที่เฉียบคม เพื่อขามกำแพงความเช่ือและเขาถึงผูคนได
ทั่วโลกอยางย่ังยืนในยุคโลกาภิวัตน 
 

องคความรูจากการวิจัย 

 ผูวิจัยทำการปรับปรุงแกไขสรุปผลที่ไดจากการวิจัยตามเสนอแนะจากผูเชี่ยวชาญ
พิเศษ (Connoisseurship) ใหมีความสมบูรณมากย่ิงข้ึนแลว จึงไดองคความรูจากการวิจัยซึ่ง
นำเสนอเปนระบบนิเวศนวัตกรรมการเผยแผสัมมาสมาธิ VIRIYANG Buddhist Psychology 
พุทธจิตวิทยาวิถีความรูสูปญญาที่ยั่งยืน ที่แสดงความสัมพันธขององคประกอบในการเผยแผ
สัมมาสมาธิพุทธจิตวิทยาวิถีตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) ที่
มีฐานรากจากพุทธธรรมสู เปาหมายคือสันติสุขของโลก ทุกองคประกอบมีความสัมพันธ
เชื่อมโยงกันเปนระบบองครวม เริ่มจากคุณธรรมเปนฐานราก ผานการสรางนวัตกรรมที่สราง
ความเช่ือมโยงซึ่งนำไปสูผลลัพธที่ชัดเจน มีการวางโครงสรางที่ดีอยางเปนธรรมชาติ อันทำให
เกิดการเติบโตและผลที่ย่ังยืน ซึ่งประกอบดวยองคความรูที่ไดจากการสังเคราะหและเช่ือมโยง
ขอมูลเชิงคุณภาพเขากับแนวคิดของ V-I-R-I-Y-A-N-G ซึ่งมีพลวัต (Dynamics) และกลไกการ
ทำงานของระบบที่ทำใหการเผยแผสัมมาสมาธิมีความย่ังยืนและขยายผลไดอยางกวางขวาง ซึ่ง
จำแนกเปน 3 สวนหลัก ดังน้ี 

 1. ฐานรากและแหลงที่มา (Foundation and Provenance) : การเผยแผ
สัมมาสมาธิมีฐานรากที่แข็งแกรงและลึกซึ้งในพระพุทธศาสนาสายปฏิบัติจากพระอาจารย
ใหญ 2 องค คือ พระมหาบูรพาจารยหลวงปูมัน่ ภูริทัตตมหาเถระและพระอาจารยกงมา จิร
ปุญโญ ซึ่งเปนแหลงที่มาขององคความรูและพลังปญญา (V-Value & Virtue) ที่สงตอมายัง
สมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิร ิยังค สิร ินฺธโร) จึงเปนปจจัยสำคัญในการสรางความ
นาเช่ือถือและคุณคาทางปญญาของหลักสูตร 

 2.  กลไกการขับเคลื่อน (Driving Mechanisms) : วัฏจักรการเผยแผที่แสดงใน
วงกลมเปนหัวใจของระบบการเผยแผสัมมาสมาธิ ประกอบดวยกลไกสำคัญ 3 สวน คือ การ
ออกแบบหลักสูตร (I-Innovation) การจัดการเรียนรู (I-Integration) และการเรียนรูเชิง
ประจักษ (R-Relevance) เปนการแสดงใหเห็นวาระบบไมไดยึดติดกับวิธีการเดิม แตมีการ



328 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

ปรับตัวและพัฒนานวัตกรรมอยางตอเน่ือง เพื่อตอบสนองตอบรบิททางสงัคมและเทคโนโลยี 
(A-Architecture and Adaptability) การที่แผนภาพแสดงการเชื่อมโยงกับแนวคิดสมาธิ
ไฮเทค (N-Naturalization and Neutralization) บงชี้วาผูสรางหลักสูตรไดนำเสนอการ
ปฏิบัติสมาธิในฐานะเครื่องมือที่เขาถึงงายและเปนวิทยาศาสตร ซึ่งเปนหัวใจสำคัญในการทำ
ใหระบบสามารถขามขอจำกัดทางวัฒนธรรมและศาสนาได 

 3. ผลลัพธและการขยายผล (Outcomes and Extension) : นำเสนอผลลพัธ
ของระบบอยางเปนรูปธรรม ซึ่งแบงออกเปน 3 ระดับ 
  3.1 ระดับบุคคล (Y-Yield, G-Gain) ผู ปฏิบัติไดรับผลลัพธที ่ส ัมผัสไดจริง 
(อกาลิโก) เชน ความสงบทางจิต ซึ ่งเปนพลังสำคัญที่นำไปสูการบอกตอและทำใหเกิด
ศรัทธาที่แทจรงิ พลวัตของผลลัพธที่แปลงเปนพลังขับเคลื่อน เปนระบบที่มีชีวิตเพราะมกีลไก
ปอนกลับที่เขมแข็ง ผลลัพธไมไดหยุดอยูแคผูเรียนแตละคน แตถูกแปลงเปนทุนดานจิตใจ
และสังคมในรูปของจิตอาสา จิตอาสาจะกลับมาเปนพลังขับเคลื่อนใหงานเผยแผสามารถ
ขยายตัวไดอยางรวดเร็วผานระบบบริหารแบบกระจายอำนาจ ทำใหระบบมคีวามสามารถใน
การขยายขนาดและความย่ังยืนในระดับโลก เปนการประยุกตใชหลกัการการบรหิารงานแบบ
กระจายอำนาจที่มีประสิทธิภาพสูง 
  3.2  ระดับเครือขาย (N-Networking, I-Institutionalization) ผลลัพธใน
ระดับบุคคลนำไปสูการสรางเครือขายผูปฏิบัติที่เขมแข็ง รวมถึง การจัดต้ังกลายเปนกลไกที่
สำคัญในการขยายผลและสรางชุมชนที่เกื้อกูลกันเปนสังคมคุณธรรม 
  3.3  ระดับสากล (G-Growth, G-Global Outreach) ผลลัพธสุดทาย คือ การ
เติบโตขององคกรและการเขาถึงผูคนในระดับสากล ซึ่งเกิดจากการที่ระบบมีโครงสรางที่
ยืดหยุนและสามารถปรับตัวใหเขากับวัฒนธรรมที่หลากหลายได 
  3.4  ผลลัพธของระบบสมาธินี้สอดคลองกับอนุสาสนียปาฏิหาริย (คำสอนที่
ให ผลจร ิง) หลักการสูงสุดทางพุทธศาสนา (Nibbana) เพราะเปนปาฏิหาร ิย เด ียวที่
พระพุทธเจาทรงยกยอง ถือเปนการยืนยันความถูกตองและความสมบูรณของระบบในระดับ
สูงสุดทางพุทธจิตวิทยา ระบบน้ีสรางสุตมยปญญา (ฟง) จินตามยปญญา (คิด) และภาวนามย
ปญญา (ปฏิบัติ) อยางครบถวน ทำใหผูเรียนไมไดเพียงแครูหรือคิดตาม แตสามารถสัมผัส
ผลลัพธไดดวยตนเองทั้งทางกายและใจ ซึ่งเปนหลักฐานเชิงประจักษที่สำคัญของการวิจัยเชิง
คุณภาพ แสดงใหเห็นวา การเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชโิรดม 
วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) เปนเทคโนโลยีทางจิตใจที่สามารถทดสอบและสัมผัสผลลัพธไดจริง 
ซึ่งเปนปจจัยสำคัญที่ทำใหธรรมสามารถอยูรอดและเปนที่ยอมรับในยุควิทยาศาสตรและ
เหตุผลนิยม 



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 329 

ISSN: 3056-9834 

 

  

 

 

G-
Ga

in

ปร
ะโ

ยช
น์

สว่
นต

น 
ปร

ะโ
ยช

น์
ผูอ้

ื� น 
ปร

ะโ
ยช

นท์
ั� ง

สอ
งฝ่

าย สนั
ตสิ

ขุ
ขอ

งโล
ก

คว
าม

มห
ศัจ

รร
ย์

อา่
นแ

ลว้
ปฏ

ิบตั
 ิ

ทํา
ซํ

� าจ
ะเก

ดิผ
ลท

ี�
ลกึ

ซึ
� งแ

ละ
ชดั

เจ
น

มา
กข

ึ� นเ
รื� อ

ย 
ๆ

 
 

 
 

G-
Gl

ob
al

 
O

ut
re

ac
h

กล
ยุท

ธท์
ี�ทาํ

ให
้

สา
มา

รถ
เข

า้ถ
งึ

ผูค้
นไ

ดท้
ั�วโ

ลก
 

นํา
เส

นอ
สม

าธ
ใิน

ฐา
นะ

วทิ
ยา

ศา
สต

ร์

เป็
นก

าร
พฒั

นา
จิต

ใจ
ทํา

ให
ห้ล

กัส
ตูร

กา้
ว

ขา้
มข

อ้จ
ําก

ดัท
าง

วฒั
นธ

รร
มแ

ละ
ศา

สน
า

เข
า้ถ

งึง
่าย

เร
ยีน

ง่า
ย

เข
า้ใ

จง
่าย

คน
ทุก

ศา
สน

าเ
รยี

นไ
ด

้

 
 

 

 

G-
Gr

ow
th

เต
บิโ

ตแ
ละ

พฒั
นา

ใน
หล

าย
มิต

ิ
พล

งัจ
ิตแ

ละ

สบื
ทอ

ดง
าน

แน
วต

ั� ง 
- ช

ว่ง
วยั

แน
วน

อน
-ค

วา
มเ

ชื� อ
 

เต
บิโ

ตอ
ย่า

ง
ยั� ง

ยืน
 เผ

ยแ
ผ่

ไป
ทั� ว

โล
ก

เร
ยีน

แล
ว้

ได
ผ้ล

จร
งิ

จึง
บอ

กต
อ่

ฐา
นร

าก
ขอ

งร
ะบ

บ
คอื

 ช
วีป

ระ
วัต

ิ
คว

าม
รูแ้

ละ
ปร

ะส
บก

าร
ณ

์

สม
เด็

จพ
ระ

ญ
าณ

วช
โิร

ดม
 ว

.ิ
(ว

ริยิั
งค

 ์ส
รินิฺ

ธโ
ร)

 
เป็

นลู
กศ

ษิย
ข์อ

ง
หล

วง
ปู่ม

ั�น 
ภูร

ทิตั
ตม

หา
เถ

ระ
 

แล
ะพ

ระ
อา

จา
รย

ก์ง
มา

 จ
ริป

ญุ
โญ

คว
าม

รูแ้
ละ

ปร
ะส

บก
าร

ณ
์ตร

ง
จา

กก
าร

ปฏ
บิตั

จิร
งิร

วม
ถงึ

กา
รเ

ดนิ
ธดุ

งค
ก์ับ

คร
ูบา

อา
จา

รย
์

สั ป
ปรุ

สิธ
รร

ม
ธร

รม
ขอ

งส
ั ตต

บรุ
ุษ 

เป็
นปั

ญ
ญ

าท
ี�

เก
ดิจ

าก
กา

รป
ฏบิ

ตัสิ
มา

ธวิ
ปิัส

สน
า

V 
-V

al
ue

 &
 V

irt
ue

 

มคี
วา

มเ
กี�ย

วข
อ้ง

กับ
ชวี

ติข
อง

คน
ยุค

 
 

 

ระ
บบ

พี�ส
อน

นอ้
งท

าํใ
หร้

ูส้กึ
เป็

นส
่ วน

หน
ึ�งข

อง
กลุ่

ม

รูส้
กึเ

ชื� อ
มโ

ยง
แล

ะเ
กดิ

แร
งบ

นัด
าล

ใจ
ใน

กา
ร

คน
เข

า้ถ
งึแ

ละ
ปฏ

บิตั
ไิด

ง้่า
ย

กา
รใ

ชภ้
าษ

าแ
ละ

กา
ร

นํา
เส

นอ
ท

ี�เป็
นว

ทิย
าศ

าส
ตร

 ์

R
-R

el
ev

an
ce

กล
ไก

กร
ะบ

วน
กา

รห
ลัก

อง
คค์

วา
มร

ูท้
ี�แป

ลง
เป็

นห
ลัก

สูต
รค

รูส
มา

ธิ

ไต
รส

กิข
า

ศลี
 ส

มา
ธ ิ

ปัญ
ญ

า

ปร
มัต

ถธ
รร

ม
จติ

 เจ
ตส

กิ 
รูป

 น
พิพ

าน
สั ท

ธร
รม

ปร
ยิัต

 ิป
ฏบิ

ตั ิ
ปฏ

เิว
ธ

สร
า้ง

หล
กัส

ตูร
สร

า้ง
นิส

ยัก
าร

ฝึก
สม

าธ
ิใน

ชวี
ติป

ระ
จํา

วนั

เข
ียน

ตาํ
รา

 ๓
 เล

ม่
ไม

่ซบั
ซอ้

นแ
ละ

ทนั
สม

ยั

สร
า้ง

คณุ
คา่

ที� จ
บัต

อ้ง
ได

้

รา
กฐ

าน
ขอ

งค
วา

ม
ศร

ทัธ
าจ

าก
พร

ะส
งฆ

 ์
พล

งัข
บัเ

คล
ื� อน

ที�
ยืด

หยุ่
นจ

าก
ฆร

าว
าส

I -
In

te
gr

at
io

n

เป
ลี� ย

นก
าร

เผ
ยแ

ผ่ใ
น

นา
มบุ

คล
เป็

นส
ถา

บนั

i -
In

st
itu

tio
na

liz
at

io
n

ปร
บัต

วัเ
ขา้

กบั
บร

บิท
ทา

งส
งัค

ม
ใช

เ้ท
คโ

นโ
ลยี

ที�
ทนั

สม
ยั

ปร
บัว

ธิีใ
หเ้

หม
าะ

กบั
ผูเ้

รยี
น

A 
-A

da
pt

ab
ili

ty

ใช
ห้ล

กัส
ตูร

แล
ะม

าต
รฐ

าน
เด

ยีว
กนั

ทั� ง
เค

รอื
ข่า

ย
วา

งโค
รง

สร
า้ง

เค
รอื

ข่า
ยแ

ละ
กา

ร
บร

หิา
รง

าน
เป็

นร
ะบ

บ

หล
กัส

ตูร
มีค

วา
มต

อ่เ
นื� อ

งเป็
นล

าํด
บัช

ั� น
โค

รง
สร

า้ง
อง

คก์
รช

ดัเ
จน

แล
ะท

นัส
มยั

ระ
บบ

กา
รเ

รยี
นก

าร
สอ

นม
ีเอ

กภ
าพ A 

-A
rc

hi
te

ct
ur

e

สม
าธ

ิเป็
นเ

รื� อ
งธ

รร
มช

าต
ิ

เป็
นส

ว่น
หนึ

� งข
อง

ชวี
ติป

ระ
จํา

วนั

N
 -

N
at

ur
al

iza
tio

n

สม
าธ

ิเป็
นส

าก
ล

ไม
่มีข

อ้จ
ําก

ดัท
าง

วฒั
นธ

รร
มห

รอื
ศา

สน
า

จิต
ทาํ

งา
นเ

ป็น
อตั

โน
มตั

ิ
มีส

ตแิ
กไ้

ขเ
รื� อ

งเฉ
พา

ะห
น้า

ได
ท้นั

เว
ลา

N
 -

N
eu

tra
liz

at
io

n

I -
In

no
va

tio
n

มร
รค

นิพ
พ
าน

ผ
ล

Pe
op

le
   

  
an

d
W

or
ld

 P
ea

ce

สา
รา

ณี
ยธ

รร
ม

สร
า้ง

คว
าม

สา
มคั

คแี
ละ

เก
ื� อก

ลูก
นัใ

นห
มู่ค

ณ
ะ

สั ง
คห

วัต
ถ ุ

๔
วธิ

ถีา่
ยท

อด
คว

าม
รูท้

ี�
เห

มา
ะส

มก
ับผ

ผูเ้
รยี

น

 
 

เป็
นอ

กา
ลโิ

ก

ได
ผ้ล

จร
งิ

สมั
ผสั

ได
้

เป็
นร

ูปธ
รร

ม

Y 
-Y

ei
ld

ขย
าย

งา
นโ

ดย
เค

รอื
ข่า

ยจ
ิดอ

าส
า

แล
ะส

าข
า

สร
า้ง

ชนุ
ชน

ผูป้
ฏบิ

ตัิ
ที� เ

กื� อ
กลู

กนั
เป็

น

N
 -

N
et

w
or

k

ปัจ
จยั

คว
าม

สาํ
เร

็จ

 

เข
า้ถ

งึก
าร

ละ
อตั

ตา
นํา

สูค่
วา

ม
พน้

ทุก
ข

์

N
 -

N
ib

ba
na

 
ภาพท่ี 1  องคความรูที่ไดจากการวิจัย  



330 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

ขอเสนอแนะการวิจัย 

 1. ขอเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช  
  เนนการนำกลไกความสำเร็จของระบบการเผยแผสมัมาสมาธิตามแนวทางของ
สมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) ไปใชเปนตนแบบในการสรางระบบการ
พัฒนามนุษยที่เปนมาตรฐานและสามารถขยายผลในดานตาง ๆ  ไดแก ดานโครงสรางเพื่อ
สรางระบบที่เปนมาตรฐาน สรางและรับรองหลักสูตรสมาธิที่เปนมาตรฐานกลาง (ถอดแบบ
ทฤษฎี/ปฏิบัติ) ฝกอบรมและรับรองคุณสมบัติของครูผูสอน และบูรณาการหลักสูตรยวุสา
สมาธิในการศึกษาภาคบังคับ ดานความรวมมือเพื ่อสรางเครือขายที ่เขมแข็ง จัดสรร
งบประมาณสนับสนุนและสงเสริมพันธมิตรไตรภาคี (วัด ชุมชนและสถาบันการศึกษา) 
เพื่อใหเกิดการขยายผลอยางยั่งยืนและดานการสรางผลลัพธที่จับตองได โดยพัฒนาระบบ
ประเมินผลมาตรฐาน (วัดความสุข/ลดอัตตา) สรางจิตอาสาใหเปนกลไกขับเคลื่อนการเผย
แผ และยึดหลักอนุสาสนียปาฏิหาริยในการสรางความเช่ือมั่น 

 2. ขอเสนอแนะสำหรับการวิจัยคร้ังตอไป  
  มุงเสริมความสมบูรณและความนาเชื ่อถือของผลการวิจัยและการขยาย
ขอบเขตการศึกษาเพื่อทำความเขาใจในบริบทที่หลากหลาย โดยการวิจัยเชิงปริมาณเพื่อวัดผล
กระทบเชิงประจักษ เปรียบเทียบสุขภาพจิต/คุณภาพชีวิตกับกลุมควบคุม และศึกษาดาน
ประสาทวิทยาศาสตร (Neuroscience) เพื่อยืนยันการเปลี่ยนแปลงทางสรีรวิทยาของสมอง 
การศึกษาเปรียบเทียบกับบริบทที่หลากหลาย เปรียบเทียบการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทาง
ของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริยังค สิรินฺธโร) กับแนวทางอื่นเพื่อระบุปจจัยรวม/ปจจัย
เฉพาะและวิจัยเชิงประยุกตในกลุมเปาหมายเฉพาะ (เชน เยาชน บุคลากรทางการแพทย หรือ
องคกรธุรกิจ) และการวิจัยเชิงปฏิบัติการเพื ่อพัฒนานวัตกรรมตอเนื ่อง พัฒนาสื ่อและ
แพลตฟอรมดิจิทัลเพื่อใหเขาถึงคนรุนใหมและวิจัยการสรางและประเมินผลของทุนดานจิตใจ
และสังคม (จิตอาสา) เพื่อใชเปนแบบอยางในการสรางทุนทางสังคม 

 3. ขอเสนอแนะเชิงนโยบาย  
  ใชระบบการเผยแผสัมมาสมาธิตามแนวทางของสมเด็จพระญาณวชิโรดม วิ. (วิริ
ยังค สิรินฺธโร) เปนกลไกหลักในการพัฒนามนุษยบนพื้นฐานของพุทธธรรมอยางเปนรูปธรรม
และยั่งยืน ไดแก การสงเสริมการสรางฐานรากทางจิตใจที่ยั่งยืน โดยผลักดันหลักสูตรยุวสา
สมาธิเขาสูระบบการศึกษา เปนวิชาพื้นฐานในระดับประถมศึกษา (ปฏิบัติสมาธิทุกวัน) กำหนด
มาตรฐานและรับรองหลักสูตรสมาธิภาคบังคับ พรอมฝกอบรมและรับรองผูสอนอยางเปน
ระบบ รวมถึง สรางเครือขายความรวมมือที่เขมแข็ง โดยจัดสรรงบประมาณสนับสนุนโครงการ



วารสารจติวิทยาพุทธศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม             ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2568  | 331 

ISSN: 3056-9834 

สุขภาพจิตและสงเสริมพันธมิตรไตรภาคี (วัด ชุมชน และสถาบันการศึกษา) ดวยการทำ MOU 
เพื่อใหเกิดการขยายผลอยางมีระบบและยั ่งยืน และสรางระบบประเมินผลเชิงประจักษที่
ทันสมัย โดยพัฒนาแบบประเมินมาตรฐาน (วัดความสุข/ลดอัตตา) และใชเทคโนโลยี (แอพ
พลิเคชัน/แพลตฟอรม) ในการรวบรวมขอมูลและติดตามผลการปฏิบัติ เพื่อนำไปปรับปรุง
นโยบายอยางตอเน่ือง 
 

รายการอางอิง 

กรกนก รุจินาม. (2560). การสรางสันติภาพของครูสมาธิ. วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน,  
 2(2), 64–80. 
กุลนิษฐ ชาตินักรบ. (2567). การสงเสริมความเปนพลเมืองตามแนวทางของหลักสูตรครู 
 สมาธิของสถาบันพลังจิตตานุภาพ วัดสิรินธรเทพรัตนาราม อำเภอสามพราน  
 จังหวัดนครปฐม. วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี, 7(4), 393–410. 
ณญาน นลินขวัญ. (2565). พุทธจิตวิทยาตามแนวการสอนหลักสตูรครสูมาธิของสมเด็จพระ 
 ญาณวชิโรดม (วิริยังค สิรินฺธโร) เพื่อสรางเสริมสุขภาวะองครวม (พุทธศาสตร 
 ดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
ทวีศักด์ิ ใหมประยูร, พ.ต.ท. (2560). การปฏิบัติการพุทธจิตวิทยาเพื่อการเผยแผ 
 พระพุทธศาสนา. วารสารศรีปทุมปริทัศน ฉบับมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร,  
 17(2), 19–20. 
พรพิมล จอโภชาอุดม. (2565). การวิเคราะหกลยุทธการเผยแผพระพุทธศาสนาของ 
 พระพุทธเจาในพระไตรปฎก. วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน, 6(3),  
 115–132. 
พระครูญาณเพชรรัตน (เทวินทร ปยทสฺสี). (2557). ยุทธศาสตรการเผยแผพระพุทธศาสนา 
 เชิงรุก. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร, 2(2), 80–93. 
พระครูปลัดสังวาลย เทวสโร (ศรีสุข). (2563). รูปแบบการบรหิารงานเผยแผพระพุทธศาสนา 
 ตามหลักพุทธบริหารการศึกษาสำหรับวัดในกรุงเทพมหานคร (พุทธศาสตรดุษฎี 
 บัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั. พระนครศรีอยุธยา. 
พระโสภณวชิรวาท ี(อาทิตย อตฺถเวที). (2566). รูปแบบการเผยแผพระพุทธศาสนาตามหลัก 
 พุทธจิตวิทยาของพระพรหมบัณฑิต ศ.ดร. (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). วารสารสันติ 
 ศึกษาปริทรรศน มจร, 11(6), 2364. 
พระสมุหไพโรจน โอภาโส. (2568). พระวิทยากร มูลนิธิสถาบันพลังจิตตานุภาพหลวงพอ 
 วิริยังค สิรินฺธโร. สัมภาษณ. 



332 | Journal of Applied Psychology and Buddhism for Society       Vol.11 No.2 (July – December) 2025 

ISSN: 3056-9834  

ริญญารัตน วรจินตนาลักษณ. (2566). พุทธจิตวิทยาเพื่อการพัฒนาตนเอง. วารสารปารมิตา  
 ศูนยวิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, 5(2), 307. 
วรงค ทันตานนท. (2554). ตนกลาวิทิสาสมาธิรวมกอการดีสูโครงงานแผนที่ GIS พื้นที่คน 
 รักษดีในลุมน้ำคลองอูตะเภา (รายงานวิจัย). ศูนยศึกษาสิ่งแวดลอมลุมน้ำคลองอู 
 ตะเภา คณะการจัดการสิ่งแวดลอม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร วิทยาเขต 
 หาดใหญ. 
วรรพร ฮอฟมันน. (2566). ศึกษาผลสัมฤทธ์ิวิธีการสอนครูสมาธิเพื่อนำไปใชในชีวิตประจำวัน 
 ของสถาบันพลังจิตตานุภาพ วัดมหาธาตุ อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม.  
 วารสารวิชาการสังคมศาสตรวิทยาลัยสงฆรอยเอ็ด, 2(1), 10–16. 
วีระดนัย ไผอรุณรัตน. (2567). ผูบุกเบิกสาขา มูลนิธิสถาบันพลังจิตตานุภาพหลวงพอวิริยังค  
 สิรินฺธโร. สัมภาษณ. 
ศรีสารภี. (2566). พุทธจิตวิทยา ตอนที่ 1. สืบคนเมื่อ 30 กันยายน 2566 จาก  
 https://www.oknation.net/post/detail/634d4e4d1fdfbe75bf7598ad 
สุทธิลักษณ สุทธิ. (2560). สมาธิกับการเสริมสรางพลังจิตตานุภาพ: วิเคราะหจากวิธีการ 
 สอนสมาธิของพระธรรมมงคลญาณ (หลวงพอวิริยังค สิรินฺธโร). วารสารบัณฑิต 
 ศึกษาปริทรรศน, 13(3), 101–112. 
สุภารักษ จูตระกูล. (2567). การใชโซเชียลมีเดียในการเผยแผพระพุทธศาสนาเชิงรุกของ 
 พระสงฆ. สืบคนเมื่อ 8 มีนาคม 2567 จาก http://app.northbkk.ac.th/ 
 research_/themes/downloads/abstract/1575880849_abstract.pdf 
Phramaha Somphong Unyo. (2023). A feature of dissemination of Buddhism  
 on social media: The strength and the weakness. Buddhist ASEAN  
 Studies Journal, 8, 1–6. 
 


