
ISSN: 2586-9817 

ชีวิตสูความสำเร็จดวยการคิดบวก 

Life to Successes with Positive Thinking 
 

พระอธิการเทวินทร เทวาโณ (ใจแกว) 0

1 และ ธนศักดิ์ พรทัพพสาร1

2 
Phra Athikan Tevin Devañano (Jaikaew) and 

Thanasak. Pontappasarn 
(Jaikaew2000@gmail.com and pthana8911@gmail.com) 

 
 

บทคัดยอ 

 การคิดเชิงบวกเปนตัวแปรที่บงบอกถึงการมีสุขภาพกายและจิตที่ดีของบุคคล 
เปนกระบวนการทางจิตที่เกิดการรับรูและแปลความหมายในทางที่ดี การคิดแตเรื่องดีเพื่อ
เพิ่มคุณคาของชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา เปนการคิดที่ประกอบดวยปญญา การคิดเชิง
บวกเปนทักษะสำคัญของมนุษยที่จะชวยเพิ่มประสิทธิภาพในการดำรงชีวิตและสรางสรรค
ชีวิตใหดีข้ึน โดยยอมรับสภาพปญหาที่เกิดข้ึนในชีวิตตามความเปนจริง มองปญหาทุกอยาง
ใหเปนประโยชนสำหรับการพัฒนาตนเอง รู จ ักแยกแยะตัวความคิด รู จ ักพิจารณาถึง
ประโยชนและโทษของความคิด รวมถึง รูจักใชเปนแนวทางในการเรียนรูสิ่งใหม ๆ  ที่เปน
ประโยชนตอชีวิต รวมถึง การมองวิกฤตเปนโอกาสสูความสำเร็จ ซึ่งการสรางความสำเร็จ
ของชีวิตดวยจิตคิดบวก คือ การหามุมมองที่เปนบวก มีแงคิดที่ดีที่ทำใหมีกำลังใจในการ
ดำรงชีวิต มีความทุกขนอยลง มีความสุขมากข้ึน มีแรงจูงใจที่จะตอสูกับชีวิตและสามารถ
อยูในสังคมไดอยางมีความสุข โดยบุคคลตองเพียรพยายามนอมจิตใหคิดดีอยูเสมอ มี
สมาธิในการมุงมั่นที่ดี มีพลังแหงปญญาเพื่อจัดการกับปญหาและอุปสรรคของชีวิตให
หมดไป การคิดเชิงบวกตามแนวพุทธจิตวิทยา เปนกระบวนการคิดไตรตรองอันแยบคาย 
หรือการคิดแบบโยนิโสมนสิการ ที่ประกอบดวยหลักธรรม “พละ 5” ไดแก ศรัทธา วิริยะ 
สติ สมาธิและปญญา ที่จะชวยใหเขาใจสาเหตุของปญหาและเขาถึงเปาหมายความสำเร็จ
ของชีวิตไดอยางมีคุณภาพและสามารถดำรงชีวิตไดอยางมีความสุขตลอดไป 

คำสำคัญ :  ชีวิต, ความสำเร็จ, การคิดบวก 

 
1 วัดศรีลอม ต.หารแกว อ.หางดง จังหวัดเชียงใหม   
  Watsilom Han Kaeo Subdistrict Hang Dong District, Chiang Mai 
2 บริษัท ไทยออยล จำกัด (มหาชน)   
   Thai Oil Company Limited  

Received:  January 29, 2024 
Revised:  June 08, 2024 
Accepted:  June 13, 2023 

mailto:Jaikaew2000@gmail.com


418 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

Abstract 

 Positive thinking is an indicator of good physical and mental 
health. It is a mental process that involves perceiving and interpreting things 
in a positive way. Thinking only about good things to increase the value of 
life according to Buddhist principles is thinking that is accompanied by 
wisdom. Positive thinking is an important human skill that can help improve 
the efficiency of living and create a better life. It involves accepting the 
problems that arise in life as they are, seeing every problem as an 
opportunity for self-development, knowing how to distinguish between 
thoughts, knowing how to consider the benefits and drawbacks of thoughts, 
and knowing how to use them as a guide to learning new things that are 
beneficial to life, including seeing crises as opportunities for success. 
Creating success in life with a positive mind means finding a positive 
perspective, having good thoughts that give you the motivation to live your 
life, having less suffering, being happier, having the motivation to fight life, 
and being able to live happily in society. This requires individuals to make 
an effort to keep their minds thinking positively at all times, to have good 
concentration and determination, and to have the power of wisdom to deal 
with life's problems and obstacles. Positive thinking according to Buddhist 
psychology is a process of thoughtful reflection or "Yonisomanasikāra" 
thinking that is based on the five precepts: faith, diligence, mindfulness, 
concentration, and wisdom. This will help to understand the causes of 
problems and achieve quality life goals and live happily ever after. 

Keywords:  Life, Success, Positive Thinking 
 

บทนำ 

 การคิดเชิงบวก (Positive Thinking) เปนกระบวนการทางความคิดของบคุคล
อันเกิดจากการที่คนเรามีรูปแบบการรับรูและการรูคิด (Perception and Cognitive 
Style) ไปในทิศทางที่ดี มองและรับรูสิ่งตาง ๆ ตามสภาพความเปนจริง เปนเหตุเปนผล 
ดวยอารมณที่ผองใส จึงทำใหมีพฤติกรรมการแสดงออกที่เหมาะสม ดีงามและสรางสรรคซึ่ง
เปนพื้นฐานที่ทำใหคนเราเกิดการตัดสินใจและแกไขปญหาไดอยางมีประสิทธิภาพ รวมทั้ง 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 419 

ISSN: 2586-9817 

ยังเปนจุดเริ่มตนของความฉลาดทางอารมณและความคิดสรางสรรคดวย ซึ่งความคิดในเชิง
บวกนั้น ทำใหผูคิดเกิดความรูสึกไปในทิศทางบวกและจะแสดงออกมาเปนพฤติกรรมที่ดี 
สงผลทำใหทั้งตนเองและสังคมคนรอบขางมีความสุข (นิภา แกวศรีงาม, 2547)  
 ดังน้ัน ในพระพุทธศาสนาจึงสอนใหฝกจิตใหคิดดี เพราะจิตที่ฝกแลวยอมเปน
เหตุนำสุขมาให (ขุ.ธ.(ไทย)40/13/285) สวนคนคิดแงลบ มักจะรูสึกวาชีวิตตัวเองยำ่แย
วิตกกังวลกับชีวิตตนเอง มีความเครียด มีอารมณไมมั่นคง เปลี่ยนแปลงงาย ไมสนใจ
ความรูสึกของคนอื่น เขากับเพื่อนยาก ชอบเก็บตัวเงียบอยูคนเดียว ในขณะที่คนที่มีจิต
คิดแตแงมุมดี ๆ  จะเปนคนที่เห็นคุณคาชื่นชมตัวเอง มองตัวเองในแงดี คิดแตเรื่องบวก
ใหแกชีวิตตนเอง เปนคนที่มีความสุข จะรูจักควบคุมชีวิตของตัวเองไดและเชื่อวาตน
สามารถควบคุมสิ่งตาง ๆ  ที่เกิดขึ้นกับชีวิตของตนเองได ทำใหตนเองมีกำลังใจทำงาน
สำเร็จ มองวาตัวเองเปนคนมีศักยภาพสามารถทำสิ่งตาง ๆ  ตามที่ตนตั้งเปาหมายไวได 
การฝกจิตใหเปนไปในทางบวกรูเทาทันตนเอง เขาใจตนเอง มีความเมตตากรุณา รูจักเอือ้
เฟอเผื่อแผและเห็นอกเห็นใจผูอื่น จะเปนแนวทางการพัฒนาชีวิตใหเกิดความดีงามมี
ความสุขทางจิตใจมากย่ิงข้ึน (สุวรรณี ไวท และคณะ, 2564) 
 

ความหมายของการคิดเชิงบวก  

 จากการประมวลเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวของกับการคิดเชิงบวก ทำให
สามารถจัดกลุมความหมายของการคิดเชิงบวกแบงไดเปน 2 ประเด็น ประเด็นแรกให

ความหมายของการคิดเชิงบวกในแงของทักษะ หรือกระบวนการในการคิด สวนประเด็น
ที่สอง ใหความหมายของการคิดเชิงบวกในแงของผลที่เกิดจากการคิดเชิงบวก 
 แนวคิดที ่สนับสนุนประเด็นแรกที ่มองการคิดเชิงบวกในความหมายของ
กระบวนการคิด พบวา มีนักวิชาการทั้งไทยและตางประเทศไดใหนิยามไว เชน ไพเฟอร 
(2548) นิยามการคิดเชิงบวกวา เปนวิธีการชักจูงจิตใตสานึกของเราใหเปนไปในทิศทางบวก 
คิดและทำอะไรอยางมีสติตามความเปนจริง สงผลทำใหมีพฤติกรรมไปในทิศทางบวกดวย

ความคิดที่เปนบวก สอดคลองกับ มาคินและลินเลย (Makin; & Lindley, 1996; อางถึงใน 
ประกายดาว บุญม,ี 2552) ที่ใหความหมายของการคิดเชิงบวกวา เปนวิธีการคิดที่เนนมอง
สิ่งตาง ๆ ใหมในดานบวกมากกวาที่จะมองแตดานลบ โดยมองตามความเปนจริง และพอต
เตอร (Potter, 1998) ที ่กลาวถึงการคิดเชิงบวกวาเปนกระบวนการคิดที ่ทำใหเรามี
ความสุข เก ิดความกระตือรือรน มองโลกในแงดีม ีพลัง ที ่จะกระทำสิ ่งตาง ๆ มี
สัมพันธภาพที่ดีกับผูอื่น มีสุขภาพที่ดีข้ึนและสงผลทำใหประสบความสำเร็จในชีวิตดวย  



420 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 สำหรับนักวิชาการของไทย เชน นิภา แกวศรีงาม (2547) กลาวถึงการคิดเชิง
บวก (Positive Thinking) วา เปนกระบวนการทางความคิดของบุคคลอันเกิดจากการที่
บุคคลมีรูปแบบการรับรูและการรูคิด (Perception and Cognitive Style) ไปในทิศทางที่
ดีมองและรับรูสิ่งตาง ๆ  ตามความเปนจริง เปนเหตุเปนผลดวยอารมณที่ผองใส ทำใหมี
พฤติกรรมที่เหมาะสม ดีงามและสรางสรรค สามารถสรางกำลังใจและความสุขใหเกิดข้ึนได 
เรวดี ทรงเที่ยง (2550) ไดกลาวถึงการคิดเชิงบวกวา เปนกระบวนการในการสรางความคิด
และใชพลังทางความคิดอยู บนพื ้นฐานของความเปนจริง โดยไมใชการคิดแบบเขาขาง
ตนเอง ซึ่งพลังดังกลาวนี้จะชวยผลักดันใหมองเห็นผลลัพธวา จะเกิดผลดีตอตนเองหรือ
ผูอื่นอยางไร ยุทธนา ภาระนันท (2554) มองวา การคิดเชิงบวกเปนวิธีการมองสถานการณ
ตาง ๆ ที่สรางสรรค เพื่อรับมือปญหาไดอยางเหมาะสมและใชชีวิตไดอยางมีความสุข 
 เมื ่อกลาวถึงดานของผลที ่เกิดจากการคิดเชิงบวก พบวา อิงลิช (English, 
1992) กลาววา เปนการมองโลกในแงดี ยอมรับในสิ่งที่เกิดข้ึนตามความเปนจริง สามารถ
แกปญหาและปองกันไมใหเกิดปญหาน้ันข้ึนอีกได โดยไมยึดติดกับประสบการณในอดีตที่
ไมดีและพรอมที่จะเรียนรูสิ่งใหม ๆ  ที่เปนประโยชน สวน พีล (2548) กลาวถึงการคิดเชิง
บวกวา เปนความคิดที่มุงไปสูความสำเร็จอยางเปนรูปธรรม โดยนำหลักทางศาสนาเขา
มาเกี่ยวของ เชน การมองโลกในแงดี ความเชื่อมั่นในตนเอง การตั้งจุดมุงหมายในชีวิต 
ขจัดความกังวลและปญหาโดยการผอนคลายและการฝกใชความคิดที่เปนบวก ในขณะที่ 
เวนเทรลลา (2545) ไดสรุปความหมายของการคิดเชิงบวกวา เปนประสิทธิภาพของ
มนุษยในการที่จะสรางสรรคผลลัพธที่เราตองการไดดวยการคิดในแงบวก 
 การคิดเชิงบวก เปนความสามารถของบุคคลทีม่องเหตุการณรอบตัวตามความ
เปนจริงดวยความมั่นคงทางอารมณ (Kaori and Motoko, 2015) ทัศนคติทางจิตที่เปน
บวกของบุคคลที่มีตอเหตุการณตาง ๆ ทำใหเกิดความยืดหยุนและสรางสรรคมากข้ึน 
(Hsiao Wenloong and Ying, 2012) กระบวนการคิดที่ทำใหเกิดมีความสุข เกิดความ
กระตือรือรน มองโลกในแงดี มีพลังที่จะกระทำสิ่งตาง ๆ มีสัมพันธภาพที่ดีกับผูอื่น มี
สุขภาพที่ดีข้ึนและสงผลทำใหประสบความสำเร็จในชีวิตดวย (Potter, 1998) ในขณะที่
ความหมายของการคิดเชิงบวก คือ วิธีการชักจูงจิตใตสำนึกของเราใหเปนไปในทิศ
ทางบวก คิดและทำอะไรอยางมีสติตามความเปนจริง สงผลทำใหมีพฤติกรรมไปในทิศ
ทางบวกดวยความคิดที่เปนบวก (ไพเฟอร, 2548) เปนการคิดในแงดีและเปนประโยชน 
นำไปสูความเจริญรุงเรืองและประสบความสำเร็จ ทำใหสามารถปรับตัวไดดีและอยูรวมกับ
ผูอื่นไดอยางมีความสุข (Baughman, 1974) การมองโลกในแงดี ยอมรับในสิ่งที่เกิดข้ึนตาม
ความเปนจริงสามารถแกปญหาและปองกันไมใหเกิดปญหานั้นขึ้นอีก โดยไมยึดติดกับ
ประสบการณไมดีในอดีตและพรอมที่จะเรียนรูสิ่งใหมที่เปนประโยชน (English, 1992) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 421 

ISSN: 2586-9817 

 กลาวโดยสรุป ความหมายของการคิดเชิงบวก เปนไดทั้งกระบวนการในการ
คิดและเหตุผลที่เกิดจากการคิดของบุคคล อันเกิดจากการมีรูปแบบการรับรูและการรูคิดไป
ในทิศทางที่ดี เชื่อในความเปนไปไดของเหตุการณบนพื้นฐานความเปนจริง ความเปนเหตุ
เปนผลและความเอื้ออาทร มีความมุงมั่น เช่ือมั่นในตนเองและควบคุมอารมณได สงผลให
บุคคลมีพฤติกรรมการแสดงออกที่เหมาะสมและดีงาม โดยการคิดเชิงบวกเปนทักษะสำคัญ
ของการดำรงชีวิต ผลของการมคีวามคิดเชิงบวก จะชวยใหบุคคลมีความสุขในชีวิต ยอมรับ
สภาพปญหาที่กำลังเกิดข้ึน สามารถเผชิญกับสถานการณตาง ๆ ที่เกิดข้ึนในชีวิตประจำวัน
ไดอยางมีประสิทธิภาพ ชวยใหรูจักตัดสินใจ รูจักตนเอง มีความเช่ือมั่นในตนเองและกระทำ
การใหบรรลุเปาหมายไดอยางเหมาะสม มีกำลังใจและความเขมแข็งในการตอสูชีวิตตอไป 
 

ความสำคัญของความคิด 

 กระบวนการคิดของมนุษยเกิดจากการรับรู ผานระบบประสาทสัมผัสหรือ
อายตนะทั้ง 6 ชองทาง ซึ่งเปนจุดเช่ือมตอทำใหเกิดความรูที่มาจากภายในโดยทำหนาที่
ในการรับรูที่แตกตางกัน เชน ตา-รับรูการเหน็ หู-รับรูการไดยินเสียง จมูก-รบัรูกลิน่ กาย-
รับรูสัมผัสเย็น-รอนออน-แข็งและใจ-รับรูอารมณความรูสกึ เชน สุข ทุกข เปนตน เมื่อเกิด
การรับรูอารมณ บุคคลตองมีสติสัมปชัญญะในการเลือกปจจัยที่จะชักนำความคิดใหเปน
กุศลหรือคิดบวกตามหลกัพุทธธรรม โดยใชนาม-รูป หรือ กาย-ใจเปนเครื่องมือนำไปสราง
กุศลจิตคิดบวกใหเกิดขึ้น ซึ่งตองใชการฝกสติอบรมจิตใหเกิดการคิดดวยปญญาหรือ
โยนิโสมนสิการ การคิดเชิงบวกเปนประสิทธิภาพของมนุษย ในการที ่จะสรางสรรค
ผลลัพธที่ตองการไดดวยการคิดในแงบวก การมีความเช่ือในความเปนไปได (เวนเทรลลา, 
2545) จึงสามารถยอมรับสภาพปญหาที ่กำลังเกิดขึ้น การควบคุมอารมณไดดี มีการ
ตัดสินใจอยางสมเหตุสมผล สามารถเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงในสถานการณตาง ๆ  ที่
เกิดขึ ้นในชีวิตไดอยางมีประสิทธิภาพและสรางความสัมพันธที่ดีตอตนเองและผูอื่น
ความคิดเปนตัวกำหนดความเปนไปของสัตวโลก กลาวคือ โลกจะไปทางไหนก็สุดแลวแต
ความคิดของมนุษยจะนำไป จะไปทางดีหรือทางช่ัว ทางสงบหรือทางวุนวาย ผูนำโลก คือ
ความคิดหรือจิตมนุษยน่ันเอง ดังที่พระพุทธองคตรัสไววา  
 “ความคิดนำโลกไป ความคิดทำใหโลกดิ้นรน สิ่งทั้งปวงตกอยูใตอำนาจของ
ความคิด” (ส .ส.(ไทย) 24/180-181,211)  
 โลก คือ หมูมนุษยดิ ้นรนก็เพราะจิตดิ้นรนหรือความคิดดิ ้นรนนั่นเอง พอ
ความคิดสงบ โลกก็สงบ สิ่งทั้งปวงอยูภายใตอำนาจแหงความคิดอยางแทจริง 



422 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 ดังนั้น ความคิดจึงมีความสำคัญอยางยิ่งเพราะเปนจุดเริ่มตนของการกระทำ
ทั้งทางกาย วาจาและทางใจ นำมาซึ่งความสุขหรือความทุกข ก็อยูที่วิธีคิด จิตมีธรรมชาติ
ในการคิดเรื่องตาง ๆ ที่ไดกระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กายและที่ไดรับรูไดคิดทางใจ นำสิ่ง
ที่รับรูเขามาคิดปรุงแตงในจิตใจ เกิดเปนที่ตั้งของอารมณ ทั้งความยินดียินราย นำไปสู
การหลงติดในอารมณน้ัน ๆ  จึงปรากฏเปนราคะความติด ใจยินดีหรือโลภะ คือ ความโลภ
อยากได เปนโทสะ คือ ความกระทบกระทั่งโกรธแคนขัดเคือง เปนโมหะ คือ ความหลง
อันเรียกวากิเลสอารมณและกิเลสเหลาน้ี เปนสิ่งที่ประกอบกันอยูแลวหมักดองอยูในจิต 
ทับถมทวีขึ้น อาการที่หมักดองเรียกวา“อาสวะ” อาการที่นอนเนื่องเรียกวา “อนุสัย” 
อันเปนที่ต้ังอาการของจิตที่เรียกวา นิสสัยอุปนิสัย สันดานของแตละบุคคล เมื่อจิตน้ีรับ
อารมณเรื่องใหม ๆ เขามา ก็ทำใหอารมณและกิเลสที่หมักดองอยูเปนอาสวะเปนอนุสัย
ดังกลาวนั้นฟุงขึ้นมา แสดงออกเปนความชอบบาง ในสิ่งที่ชอบ เปนความชังบางเมื่อ
อารมณใหม ๆ เหลาน้ันเปนที่ต้ังของสิ่งที่ชัง เกิดความหลงบาง ก็เพิ่มพูนราคะหรือโลภะ 
โทสะ โมหะ มากข้ึนไปอีก จิตของแตละบุคคลน้ี จึงเปนจิตที่เศราหมองไมผองใส เพราะ
ยังมีเครื่องเศราหมองมาหมักดองนอนจมอยู มากำบังธรรมชาติของจิตที่ประภัสสร คือ 
ผุดผองน้ัน ทำใหไมผุดผองและมาปดบังความรูที่เปนธาตุรูน้ันไมใหรูจริง ใหรูแคมายาติด
อยูแคมายาเทาน้ัน (สมเด็จพระญาณสังวร, 2551) 
 พระพุทธเจาตรัสวา จิตน้ีเปนธรรมชาติที่นอมไปได ถานอมไปในทางความดี ก็
จะคุนเคยอยูในความดี ถานอมไปทางฝายชั่ว ก็จะคุนเคยอยูกับความชั่ว การนอมจิตก็
โดยใชการคิด เม ื ่อคิดดีบ อย ๆ จ ิตก็จะคุ นเคยกับความดีละความคิดชั ่ว (ม.มู. 
18/252/206) โดยสรุป คือ ความคิดของคนเราจะดีหรือชั่วก็ขึ้นอยูกับเจตสิกที่เขามา
ประกอบกับจิต คำวา “เจตสิก”หมายถึง สภาวธรรม 52 อยางประกอบกับจิต เกิดและ
ดับขณะเดียวกับจิต มีอารมณและที่ตั้งอยางเดียวกับจิต (พระอนุรุทธาจารย, 2556) ซึ่ง
เปนธรรมชาติที่ปรุงจิตใหรูอารมณเปนไปตาง ๆ  ตามลักษณะของตนปรุงแตงใหคิดไป
ในทางดี เรียกวา “โสภณเจตสิก” ทำใหเปนกุศลจิต ปรุงแตงใหคิดไปในทางช่ัว เรียกวา 
“อกุศลเจตสิก” ทำใหเปนอกุศลจิตตัวปรงุแตงจติน้ีเรยีกรวม ๆ  วา “สังขารเจตสิก” ดังน้ี  

 จิต+เจตสิกฝายดี = กุศลจิต อารมณ+คิดดี      คิดดี     ทำดี     ความสุข 

 จิต+เจตสกิฝายช่ัว = อกุศลจิต อารมณ+คิดช่ัว      คิดช่ัว      ช่ัว      ความทุกข 

 สรุปไดวา จิตมีธรรมชาตินอมไปไดทั้งกุศล-คิดดีและอกุศล-คิดชั ่ว ขึ ้นกับ
พื้นฐานของจิตวาคุนเคยอยูกับความดีหรือความช่ัว ถาจิตที่คุนเคยอยูกับความดี เมื่อรับรู
อารมณใด ๆ ก็เปนเหตุใหคิดดี เมื่อคิดดีก็แสดงพฤติกรรมออกมาดี ทั้งคำพูดและการ

กระทำ ก็จะนำมาซึ่งความสุข แตถาจิตคุนเคยอยูกับความช่ัว เมื่อรับรูอารมณใหม ๆ จิต



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 423 

ISSN: 2586-9817 

ก็จะนอมไปทางคิดช่ัว การแสดงพฤติกรรมก็ไปในทางช่ัว นำมาซึ่งปญหาและความทุกข
อารมณและกิเลสตาง ๆ  เปนสิ่งที่ประกอบกันอยูในจติที่สะสมฝงอยูอยางหนาแนน ดังน้ัน
บุคคลจึงควรฝกนอมจิตใหคิดดี คิดเชิงบวกอยูเสมอ เพื่อเขาถึงความจริงตามธรรมชาติ ไม
หลงติดอยูในอารมณของจิตที่เศราหมอง ขัดเกลาจิตใหมีความผองใส ซึ่งเปนวิธีสอนของ

พระพุทธศาสนาที่นำไปสูการดับความทุกขหรือแกปญหาของชีวิตได ซึ่งแนวคิดเกี่ยวกับการ
คิดเชิงบวก (Positive Thinking) เปนพลังอันย่ิงใหญ ไมวาบุคคลน้ันจะเผชิญกับเหตุการณ
หรือสถานการณที่รายแรงเพียงใดก็ตาม จะสามารถควบคุมแกไขใหผานไปไดดวยดี เปน
การมองสถานการณตาง ๆ ที่เกิดข้ึนตามความเปนจริงและถูกตองแนนอน ดวยความเขาใจ
พื้นฐานของปญหาและรูวาปญหาแตละอยางนั้น มีสาเหตุมาจากหลายอยางตาง ๆ กัน 
บุคคลที่มีการมองโลกในแงดี จะมีความมั่นคงและมั่นใจในตนเองอยางสรางสรรค มีกำลังใจ

และมีความสุขมากกวาคนทั่ว ๆ ไป (ปญจนาฏ วรวัฒนชัย, 2565)  
 

แนวคิดเก่ียวกับการคิดเชิงบวก  

 แนวความคิดที่ทันสมัยของการคิดเชิงบวกเริ่มตนขึ้นจาก ศาตราจารย นอร
แมน วินเซนต พีล นักจิตวิทยาและผูกอตอง ศูนยพีลเซนเตอร เพื่อการดำรงชีวิตของ
ชาวคริสเตียน ซึ่งไดรับการยกยองวาเปน บิดาแหงการคิดบวก (The father of positive 
thinking) การคิดเชิงบวกของพีล มีหลักการณที่ตั้งมั่นอยูบนพื้นฐานของความศรัทธา
และจิตวิทยาเปนสำคัญ กลาวคือ ความหมายของการคิดบวกในมุมมองของพีลนั้น มี
ความหมายสอดคลองกับความศรัทธาของคริสตศาสนาที่เช่ือวา ทุกสิ่งสามารถเปนไปได
ดวยศรัทธาแหงพระเจา โดยศรัทธาแหงพระเจาสามารถผลักดันความเชื่อมั่นในตนเอง 
ซึ่งนำไปสูความมั่นใจในตนเอง สวนจิตวิทยานั้น มีบทบาทเสริมเพื่อใหบุคคลสามารถ
สัมผัสและสื่อสารกับพระเจาโดยผานกระบวนการทางจิตเปนสำคัญ โดยในระยะแรก 
พบวา ผลงานที่เกี่ยวของกับการคิดเชิงบวกของพีลยังคงมีลักษณะกระจัดกระจายอยูใน
ผลงานเขียนของทานซึ ่งมีจำนวนมาก สก็อตต เวนเทรลลา (Scott Ventrella) ซึ ่งเปน
นักวิชาการทางดานการคิดเชิงบวกและมีความศรัทธาในแนวคิดของพีล ไดทำการวิจัยและ
รวบรวมผลงานของ ศาตราจารยนอรแมน วินเซนต พีล เพื่อหาขอสรุปเกี่ยวกับการคิดเชิง
บวกที ่สามารถนำมาประยุกตใชกับชีวิตประจำวันไดอยางเหมาะสม จนเปนที ่มาของ
คุณลักษณะคุณลักษณะเฉพาะ 10 ประการของการคิดเชิงบวก ไดแก (เวนเทรลลา, 2545)  
 1. การมองโลกในแงดี (Optimism) หมายถึง ความเช่ือและความคาดหวังวา
จะเกิดสิ่งที่ดีแมวาจะตกอยูในสถานการณที่ยากลำบาก คับขันหรือทาทายก็ตาม  



424 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 2.  ความกระตือรือรน (Enthusiasm) หมายถึง การมีความสนใจ พลังในแง
บวก แรงปรารถนาหรือแรงกระตุนสวนตัวสูงในการกระทำสิ่งตาง ๆ 
 3.  ความเช่ือ (Belief) หมายถึง ความเช่ือมั่นและศรัทธาในตนเองตอผูอื่น และ/
หรือตอพลังอำนาจทางจิตวิญญาณที่สูงกวา ซึ่งคอยใหการสนับสนุน การช้ีแนะแนวทาง 
 4.  ความยึดมั ่นในคุณธรรม (Integrity) หมายถึง การกระทำภายใตคำมั่น
สัญญาที่มีตอความซื่อสัตย ความเปดเผยและความยุติธรรมตามมาตรฐานของบุคคลน้ัน ๆ 
 5.  ความกลาหาญ (Courage) หมายถึง ความเต็มใจในการลองเสี ่ยงและ
เอาชนะความกลัว แมผลลัพธที่ไดอาจจะไมแนนอน  
 6.  ความมั ่นใจ (Confidence) หมายถึง การมีความเชื ่อม ั ่นในตนเองถึง
ความสามารถสมรรถภาพและศักยภาพของตนเอง 
 7.  ความมุงมั่น (Determination) หมายถึง การมุงดำเนินใหสำเร็จตามเปาหมาย 
วัตถุประสงคหรือสิ่งที่จำเปนในชีวิตอยางไมรูจักเหน็ดเหน่ือย  
 8.  ความอดทน (Patience) หมายถึง ความเต็มใจในการรอคอยโอกาส ความ
พรอมหรือผลลัพธจากการกระทำของตนเองหรือของผูอื่น 
 9. ความสุขุม (Calmness) หมายถึง การดำรงไวซึ่งความเยือกเย็นและใฝหา
ความพอเหมาะพอควรในการโตตอบกับความยากลำบาก ความทาทายหรือวิกฤตการณตาง ๆ  
 10. การสำรวมความตั้งใจ (Focus) หมายถึง การเอาใจจดจออยูกับการกระทำ 
ใหบรรลุเปาหมายตามลำดับความสำคัญกอนหลัง 
 คุณลักษณะเหลาน้ีสัมพันธกับความเช่ือ ความรูสึกและการกระทำดังภาพที่ 1 

 

 ภาพท่ี 1 ความสัมพันธของความเช่ือ ความคิด ความรูสึกและการกระทำ (ที่มา : 
เวนเทรลลา, 2545) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 425 

ISSN: 2586-9817 

กระบวนการคิดเชิงบวกทางพระพุทธศาสนา 
 กระบวนการคิดเกิดจากการรับรู พระพุทธองคทรงแสดงวา มนุษยเกิดขึ้นได
เพราะการประชุมรวมกันของธาตุ 6 ชนิด ไดแก ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาศ 
และวิญญาณธาตุ (ม.อุ. (ไทย) 23/679/314) โดย 4 ธาตุแรกเปนรูปธาตุ สวน 2 ธาตุหลัง
เปนนามธาตุ เฉพาะวิญญาณธาตุเปนธาตุพิเศษ คือ เปนธาตุรูหรือสามารถรูอะไร ๆ ได เมื่อ
ธาตุทั้ง 6 มารวมกันแลว ไดกอใหเกิดประสาทรับรูของมนุษยข้ึน 6 ชนิด ไดแก 1. ประสาท
ตา (จักขวายตนะ) 2.ประสาทหู (โสตาย ตนะ) 3.ประสาทจมูก (ฆานายตนะ) 4.ประสาทลิ้น 
(ชิวหายตนะ) 5.ประสาทกาย (กายายตนะ) และ 6.ประสาทใจ (มนายตนะ) รวมเรียกวา 
ผัสสายตนะ 6 (ม.อ.ุ(ไทย) 23/680/315)  
 โดยประสาทรับรูอยางแรก เรียกวา ประสาทสัมผัสทางกาย สวนอยางสุดทาย
เรียกวา ประสาทสัมผัสทางใจ ในทางพระพุทธศาสนาเรียกประสาทสัมผัสทั้ง 6 นี้วา
“อายตนะ” แปลวา ทวาร หรือ ประตู ที่ทำใหมนุษยสามารถติดตอกับโลกภายนอกได 
ซึ่งอายตนะน้ี พระพุทธเจาทรงตรัสวา นรกมีที่อายตนะ สวรรคอยูที่อายตนะ ตรัสวา 
“นรกที่อายตนะ สำหรับสัมผัสนั้นเห็นแลว” ( อภิ.วิ. (ไทย) 78/1103/895) สวนสวรรค
อยู ที ่อายตนะนั ้น ทรงตรัสวา “สวรรคทางผัสสายตนะ ฉันเห็นแลว” (อภิ.วิ. (ไทย) 
78/1103/895) กลาวคือ เมื่อใดเห็นรูป ไดฟงเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส สัมผัสผิวหนัง คิดนึก
เรื่องอะไรอยูในใจแลว เกิดราคะขึ้นขบกัด เกิดโทษะขึ้นเผาผลาญ เกิดโมหะขึ้นหอหุม
จิตใจ เมื่อน้ัน เรียกวา มีนรกทางผัสสายตนะ ซึ่งเปนนรกจริง นรกชนิดน้ีมีที่น่ีไมตองรอ
ตอตายแลวเปนนรกที่ควบคุมได กำจัดไดเปนสิ่งที่ควรรูจักสนใจ เมื่อไมตกนรกชนิดน้ีแลว
จะไมตกนรกชนิดไหนหมด (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 
 สำหรับสภาวะหรือความรูแจงในอารมณความรู สึกที่เรียกวา “วิญญาณ” 
เกิดข้ึน เมื่อเกิดการรับรูจากการกระทบจากประสาทสัมผัสหรือที่เรียกวา “ผัสสะ” (การ
ทำงานพรอมกันแหงอายตนะภายในอายตนะภายนอกและวิญญาณ) ไดแกวิญญาณ 6 
การรับรูผานชองทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจหรือเรียกงาย ๆ  วา “อินทรีย” เปนอายตนะ
ภายใน 6 ชองทาง ซึ่งเปนแดนเช่ือมตอใหเกิดความรูที่มาจากภายใน โดยทำหนาที่ในการ
รับรูคนละประเภทที่แตกตางกัน เชน ตา-รับรูการเห็น หู-รับรูการไดยินเสียง จมูก-รับรู
กลิ่น กาย-รับรูสัมผัส เย็น-รอน ออน-แข็ง และใจ-รับรูอารมณความรูสึก เชน สุข–ทุกข 
เปนตนในขณะที่ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัสและอารมณหรือธรรมมารมณเปนอายตนะ
ภายนอก 6 ชองทางซึ่งเปนแดนเชื่อมตอใหเกิดความรูที่มาจากภายนอก โดยทำหนาที่
เช่ือมตอการรับรูจากอายตนะภายในมาเช่ือมกบัแดนรับรูภายนอก เชน มีวัตถุที่ต้ังอยูโดย
มีตามาทำหนาที่เช่ือมกับรูป จนทำใหเห็นวัตถุคือรูปน้ัน ๆ เปนตน 



426 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 การรับรูของมนุษยจะเกิดขึ้นไดนั้น ประสาทสัมผัสทั้งหลายตองไมเสียหาย
และตองมกีารใสใจจงึจะเกดิการรบัรู ดังที่พระสารีบุตรอธิบายไววา “เมื่อจักษุประสาทไม
แตกทำลายและรูปทั้งหลายอันเปนภายนอกมาปรากฏ แตจิตไมใสใจ รูปก็ไมปรากฏ แต
เมื่อจิตใสใจ รูปก็ยอมมีในกาลนั้น วิญญาณ คือ ความรูอันเกิดแตจักษุ รูปและการใสใจ
ยอมมีไดดวยอาการอยางน้ี” (ม.มู. (ไทย)18/346/512) ในกรณีของโสตประสาท ฆาน
ประสาท ชิวหาประสาท กายประสาทก็เชนเดียวกัน จะเห็นไดวากระบวนการรับรูของ
มนุษย เกิดจากประสาทสัมผัสทั้ง 6 อยางที่ไมเสียหายตองทำงานรวมกันจึงจะเกิดการรู
หรือการรูที่ชัดเจน แบงเปน 2 ข้ันตอน คือ  
 ขั ้นตอนแรก ประสาททางกาย เชน ตากระทบกับรูป กอใหเกิดความรูสึก
ขั้นตน เรียกวา ความรูสึกทางตา (จักขุวิญญาณ) กระบวนการขั้นตอนนี้ (ตา + วัตถุ = 
จักขุวิญญาณ) รวมเรียกวา “ผัสสะ” คือ ความรูสึกกระทบหรือความรูสึกสัมผัส  
 ข้ันตอนที่สอง ผัสสะหรือความรูสึกที่กระทบน้ันไหลไปสูประสาทใจ คือ มนะ
และใจรับรูการสัมผัสนั้น จึงเกิดการรับรูในขั้นที่สอง คือ รูทางใจ เรียกวา มโนวิญญาณ 
คือ การรูทางใจเปนการรูที่ชัดเจน เปนการเห็นที่ชัดเจน เปนความรูทางตา ในกรณีของ
ประสาทสัมผัสอื่น ๆ ก็ทำนองเดียวกัน โดยกระบวนการทำงานพรอมกัน ดังน้ี 

 1. ผัสสะทางตาหรือจักขุสัมผัส คือตา + รูป + จักขุวิญญาณ = มองเห็นรูป 
 2.  ผัสสะทางหูหรือโสตสัมผัส คือหู + เสียง + โสตวิญญาณ = ไดยินเสียง   
 3.  ผัสสะทางจมกูหรอืฆานสัมผัส คือจมูก + กลิ่น + ฆานวิญญาณ = รับรูกลิน่ 
 4.  ผัสสะทางลิ้น หรือ ชิวหาสัมผัส คือลิ้น + รส + ชิวหาวิญญาณ = รับรูรส  
 5.  ผัสสะทางกาย หรือ กายสัมผัส คือกาย + โผฏฐัพพะ + กายวิญญาณ =  
  รับรูสัมผัส  
 6. ผัสสะทางใจ หรือ มโนสัมผัสคือใจ+ ธรรมารมณ + มโนวิญญาณ = รับรู 
  ความรูสึกนึกคิด  
 กระบวนการคิดของมนุษย เปนขั้นตอนที่ตอเนื่องจากกระบวนการรับรูของ
ประสาทสัมผัสทางกาย หรือชวงของผัสสะ เมื่อมีการรับรู ก็จะมีความรูสึกตออารมณน้ัน 
เชน สุข สบาย ทุกข ไมสบายหรือเฉย ๆ  เรียกวา “เวทนา” พรอมกันนั้น ก็จะมีการหมาย
อารมณวา เปนน่ันเปนน่ี เปนอยางน้ันอยางน้ี ช่ือน้ัน ช่ือน้ี เรียกวา “สัญญา” จากน้ัน เกิด
ความคิด ความดำริตริตรึกตาง ๆ  เรียกวา “วิตักกะ” กระบวนการรับรูเปนไปอยางน้ี
เหมือนกัน ไมวาจะเปนการประสบอารมณ โดยไดรับประสบการณภายนอก หรือ การนึกถึง
ยกเอาเรื่องราวตาง ๆ  ขึ้นมาพิจารณาในใจ ขั้นตอนของการคิด (วิตักกะ) นี้มีความสำคัญ
อยางยิ่งในการกำหนดบุคลิกภาพและวิถีชีวิตของบุคคล ตลอดถึงสังคม แตความคิดจะ
เปนอยางไร ยอมตองอาศัยปจจัยที่กำหนดปรุงแตงความคิดน้ันอีกตอหน่ึง 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 427 

ISSN: 2586-9817 

 ปจจัยหน่ึงที่มีอิทธิพลอยางมากตอความคิด ไดแก ความรูสึกสุขทุกข (เวทนา) 
ถารูสึกเปนสุข ก็ชอบใจ อยากได อยากเสพ อยากเอา (ตัณหาฝายบวก) ถารูสึกเปนทุกข 
ก็ขัดใจไมชอบใจ อยากเลี่ยงพนหรืออยากทำลาย (ตัณหาฝายลบ) จากนั้น ความคิดปรุง
แตงตาง ๆ  ก็จะเพงไปที่อารมณเปนที่มาของเวทนานั้น เอาสิ่งนั้นเปนที่จับความคิดพรอม
ดวยความจำไดหมายรูวาสิ่งน้ันสิ่งน้ี เปนอยางน้ันอยางน้ี (สัญญา) แลวความคิดปรุงแตงก็
ดำเนินไปตามวิถีของความชอบใจไมชอบใจน้ัน เครื่องปรุงแตงของความคิด ก็คือความโนม
เอียง ความเคยชิน กิเลส จิตนิสัยตาง ๆ  ที่จิตไดสั่งสมไว (สังขาร) และคิดอยูในกรอบ ใน
ขอบเขตในแนวทางของสังขารน้ัน จากความคิดก็อาจแสดงออกมาเปนการกระทำการพูด
และแสดงบทบาทตาง ๆ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557) 

 
 ภาพท่ี 2 แสดงตัวอยางแสดงกระบวนการเกิดความคิด 

 จากการรับรู ทางตา พระพุทธองคทรงแสดงเหตุปจจัยของความทุกขและ
ความสุขวา เกิดจากความคิดกระบวนการความคิดน้ี เปนกระบวนที่สนองตัณหาเมื่อ
กระแสความคิดตกอยูใตอิทธิพลของเวทนา คือ ความรูสึกสุข ทุกขหรือแมแตรูสึกเฉย ๆ 
ผลลัพธ คือ การกอปญหาทำใหเกิดทุกข ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงสอนใหตัดกระแส
ความคิดที่กอใหเกิดปญหาทุกขดวยการคิดที่ประกอบดวยปญญา หรือ โยนิโสมนสิการ 
เปนกระบวนการของการศึกษาความคิดภายในตน อันเปนการคิดที่แกปญหานำไปสู
ความดับทุกขและจุดสำคัญของโยนิโสมนสิการคือ การตัดวงจรไมใหเวทนามีอิทธิพลที่
เปนปจจัยกอใหเกิดตัณหาตอไป คือ ใหมีแตเพียงการรับรูเวทนา โดยไมเกิดตัณหา เมื่อ
ไมเกิดตัณหาการคิดปรุงแตงตามอำนาจของตัณหาก็ไมเกิดอีกตอไป โยนิโสมนสิการก็นำ
ความคิดไปสูปญญาเพื่อแกปญหาทุกข  



428 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 สรุปไดวา เหตุปจจัยของความทุกขและความสุขเกิดจากความคิดกระบวนการ
คิดของมนุษยเกิดจากการรับรู (ผัสสะ) แลวเกิดเปนความรู ส ึกสุข ทุกขหรือเฉย ๆ 
(เวทนา) ในข้ันตอนน้ี ถาบุคคลมีการคิดไตรตรองใครครวญอยางลึกซึ้ง (โยนิโสมนสิการ) 
ก็จะทำใหเกิดปญญาสามารถปองกันปญหาที่จะเกิดข้ึนได แตถาปลอยใหความคิดไหลไป
ตามความอยากของกิเลสตัณหาก็จะกอใหเกิดปญหาตามมา ข้ันตอนของการรับรู (ผัสสะ) 
จึงเปนขั้นตอนที่สำคัญ ที่จะนำไปสูการมีปญหาหรือไมมีปญหาทุกข ดังนั้น บุคคลพึง
ระวังเมื่อเกิดผัสสะ การรับรูอารมณ ตองมีสติเลือกปจจัยที่จะชักนำความคิดใหเปนกุศล
(คิดบวก) โดยใช นาม-รูป หรือ กาย-ใจเปนเครื่องมือนำไปสรางกุศลจิตคิดบวกใหเกิดข้ึน 
ซึ่งตองใชการฝกสติอบรมจิตใหเกิดโยนิโสมนสิการ หรือ คิดด 
วยปญญานำมาซึ่งการดำเนินชีวิตที่ดีงาม ผาสุกตอไป 
 

แนวทางสูการคิดเชิงบวกตามแนวพุทธจิตวิทยา 

 แนวทางพุทธจิตวิทยา คือ การนำแกนคำสอนของพุทธศาสนาที่วาดวยเรื่อง
ทุกขและวิถีทางในการเขาถึงความดับทุกขมาประยุกตใชในกระบวนการทางจิตวิทยา 
เปนผลสืบเนื่องจากความเปลี่ยนแปลงของปญหาสภาพชีวิตและสังคม เกิดขึ้นในยุค
พัฒนาที่คนมีความพรั่งพรอมดวยวัตถุมากขึ้น แตชีวิตกลับมีปญหามากขึ้น โดยเฉพาะ
ดานจิตใจ เชน ความเครียด ความวิตกกังวล ความรูสึกแปลกแยก ความวาเหวเดียวดาย 
ความรูสึกวางเปลาไรความหมาย มีความกดดันและบีบคั้น ซึ่งในทางพุทธศาสนารวม
เรียกวา “ทุกข” (พระศรีปริยัติธาดา และคณะ, 2560) การศึกษาสภาวะตาง ๆ ทางจิตใจ
ที่สัมพันธกับปญหา (ทุกข) ที่เกิดตามสภาพที่แทจริงของชีวิต เขาใจสาเหตุของปญหา 
(สมุทัย) เขาถึงเปาหมายการดับปญหาที่แทจริงของชีวิต (นิโรธ) รูถึงวิธีการปฏิบัติพัฒนา
จิตของตนเองเพื่อเผชิญปญหาดวยจิตที่มั่นคงตามหลักพุทธธรรม โดยไมถูกบีบคั้นจาก
ปญหาและไมเกิดความทอแทสิ้นหวัง  
 พุทธจิตวิทยา จึงเปนการเรียนรูในแกนแทของพุทธศาสนา คือ อริยสัจสี่ซึ่ง
เนนการใชสติปญญาในการแกปญหาหรือทุกข นอกจากน้ี แนวความคิดตามหลักพุทธ
ศาสนาเปนความคิดเชิงบวกทั้งสิ้น กลาวคือ คิดแลวไดประโยชน แกปญหาได ทำใหชีวิต
ดีข้ึน ชีวิตมีความสุข สวนที่มาของความคิดเชิงบวกเริ่มจากคำวา คิดดี  
 การคิดดีตามหลักพระพุทธศาสนาหมายถึงการคิดถูกตอง คิดแลวอกุศลลดลง
กุศลเพิ่มข้ึน น่ันหมายถึง คิดแลวทำใหความช่ัวลดลง ความดีเพิ่มข้ึน คิดแลวชีวิตดีข้ึน คิด
แลวไดผลดี จึงเรียกวา คิดเชิงบวก กระบวนการคิดตามหลักพระพุทธศาสนาเปนการคิด



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 429 

ISSN: 2586-9817 

ที่ประกอบดวย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิและปญญาน้ีเรียกวา เปนวิธีการคิด เน้ือหาสาระ
ของความคิด ก็คือ ตองคิดบนพื้นฐานของความจริง โดยจะมีทั้งความจริงที่มีประโยชน
และไมมีประโยชน จึงตองระบุลงไปวาเปน “ความจริงที่มีประโยชน” เทานั้น ถาความ
จริงที่ไรประโยชนก็ไมตองไปใสใจเสียเวลากับความจริงน้ัน 
 ผลลัพธของการคิดเชิงบวกคือ ทำใหเกิดความสุข ซึ่งความสุขเปนผลที่ไดจาก
การแกป ญหาแกท ุกขได มีชีว ิตที ่ด ีงาม จึงเป นล ักษณะของความคิดเชิงบวก ใน
พระพุทธศาสนา พระพุทธองคไดกำหนดยุทธศาสตรและวางกลยุทธดานการสื่อสารโฆษณา
ชวนเช่ือและการเขาถึงมวลชน ดวยการใชพลังทางสังคมจิตวิทยาในการสรางศรัทธาฝกฝน
จิตดวยการปฏิบัติธรรม โดยมุงทำใหจิตมีศักยภาพที่จะสามารถเอาชนะหรือควบคุมดูแลจิต
ไมใหจมอยูกับความเศราหมองหรือทุกขได เนนการใชสติปญญาในการดับทุกข (ทวีศักด์ิ 
ใหมประยูร และ พระครูสุธีคัมภีรญาณ, 2560) ในความคิดบวกแนวพุทธมีอุปการะธรรม
เปนจุดเริ่มตน ไดแก ศรัทธา คือ เช่ือในคำสอนของพระพุทธเจา สวนอุปการะธรรมอื่น ๆ ที่
ตองมี ไดแก ความไมประมาท ความเพียรและสมาธิ เปนธรรมสมังคี พละสมังคี หรือพละ 5 
(สกล เหลืองไพฑูรย, 2561)  
 องคธรรมที ่สำคัญในการจัดการกับความคิด คือ สติที ่ชวยใหไมเผลอ ไม
ประมาท สัมปชัญญะที่มีความรูตัววา กำลังคิด วิริยะ ความเพียรพยายาม ละความคิดฝาย
ช่ัว เจริญความคิดฝายดี สมาธิ คือ ความต้ังใจมั่นที่ชวยไมใหเกิดความคิดฟุงซานและปญญา 
ทำหนาที่พิจารณาเห็นคุณโทษของความคิด เมื่อเห็นเปนอกุศลก็ละเลิก ถาเห็นวาเปนกุศล 
ก็ทำใหเจริญข้ึน กุศลวิตกน้ีคิดนานเพียงใด ก็ไมมีโทษแตถาคิดนานเกินไป จิตก็ฟุงซาน จึง
ตองทำสมาธิเพื่อไมใหจิตฟุงซานเพราะฉะนั้นองคธรรมที่ใชในการบริหารจัดการความคิด 
เริ่มจากการสรางความเช่ือมั่น ศรัทธาในสิ่งดีงาม มีสติ สัมปชัญญะ วิริยะ สมาธิและปญญา 
โดยวิธีการที่นำมาจัดการกับความคิดของตนเพื่อใหเกิดประโยชนสุขมีดังน้ี 
 1. คิดถึงผลเสียหายที่เกิดจากการกระทำนิสัยทีไ่มดีของตน จะทำใหไมกลาทำ
ความชั ่ว นอกจากนั ้น ก็คิดถึงผลเสียหายที่เกี่ยวกับโทษของอบายมุข ก็ยอมละเลิก
พฤติกรรมไมดีลงได 
 2. ใชโยนิโสมนสิการ คือ คิดพิจารณาจนเห็นโทษภัยที่แทจริงของนสิัยที่ไมดี 
ผลกระทบในปจจุบันและผลที่เกิดในอนาคตตอไป  
 จากน้ัน ก็คิดในทางกลับกันคือ ปลูกฝงนิสัยที่ดีข้ึนมาแทนตามแนวหลักโยนิโส
มนสิการ ทั้ง 4ประการดังตอไปน้ี (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย(ป.อ.ปยุตฺโต), 2556) 
 1. อุบายมนสิการ แปลวา คิดหรือพิจารณาโดยอุบายหรือคิดถูกวิธีที่จะให
เขาถึงความจริง สอดคลองเขาแนวกับสัจจะ ทำใหหยั ่งรู สภาวะลักษณะและสามัญ
ลักษณะของสิ่งทั้งหลาย 



430 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 2. ปถมนสิการ แปลวา คิดเปนทางหรือคิดถูกทาง คือ คิดไดตอเน่ืองเปนลำดับ
มีข้ันตอน คิดไปเปนแถวเปนแนว หมายถึง ความคิดเปนระเบียบตามแนวเหตุผล ไมยุงเหยิง
สับสนหรือกระโดดไปกระโดดมา ตอเปนช้ินเปนอันไมได ทั้งน้ี รวมทั้งความสามารถที่จะชัก
ความคิดเขาสูแนวทางที่ถูกตอง 
 3. การณมนสิการ แปลวา คิดคนหาตามเหตุผลหรือคิดอยางมีเหตุผล  หมายถึง 
การคิดสืบคนตามแนวความสัมพันธแหงเหตุปจจัย พิจารณาสืบสาวหาสาเหตุ ใหเขาใจ
แหลงที่มาซึ่งสงผลตอเน่ืองตามลำดับ 
 4. อุปปาทกมนสิการ แปลวา คิดใหเกิดผลที่พึงประสงคการคิดอยางมีเปาหมาย 
รวมถึง การคิดพิจารณาที่ทำใหเกิดกุศลธรรม เชน ปลุกเราใหเกิดความเพียร การรูจักคิด
ในทางที่ทำใหหายหวาดกลัว ใหหายโกรธ 
 การพิจารณาที่ทำใหมีสติหรือทำใหจิตใจเขมแข็งมั่นคง เปนตนความคิดทั้ง 4 
ฐานน้ี มีความสัมพันธกัน คือ เมื่อคิดบนฐานความจริง คิดแสวงหาความจริง ก็จะทำให
พบกับความจริง เมื่อพบกับความจริงก็จะชวยใหแกปญหาได เมื่อแกปญหาไดก็ทำใหเกิด
ประโยชน คือ ความสุขเปนไปตามคำสอนของพระพุทธเจาที่ทานทรงสอนแตความจริง
และมีประโยชน (ส .มหา.(มมร.) 31/1712/448) 
 แนวคิดแบบวิธีพยายามละความช่ัวของตนที่มีออกไป เริ่มจากความช่ัวในระดับ
หยาบไปจนถึงละเอียด ตามแนวพระพุทธศาสนา 7 วิธี (ม.มู.(ไทย)17/11-18/113-121) คือ 
1) ใหเห็นอยางชัดเจนตามอริยสัจ 4 2) ใหสำรวมอินทรีย คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ 
3) ใหคำนึงถึงคุณคาและประโยชนของการใชสอยสิ่งตาง ๆ ทุกอยางอยูเสมอจะทำใหเกดิ
ความตระหนักรูถึงสาระและความไรสาระไดชัดเจนขึ้น 4) ใหรูจักอดทน 5) ใหรูจักเวน 
หลีกหนีจากสถานการณที่เสี่ยงตอการหวนประพฤติและแสดงนิสัยดานลบออกมา 6) ให
รูจักบรรเทาเบาบางทิ้งหางความถี่ลง 7) เขารับการอบรมฝกฝนนิสัยละลายพฤติกรรม
เสียใหม  
 5. คิดถึงจุดสุดทายของชีวิต คือ ความตาย ใหคิดถึงความตายบอย ๆ  ทุกลม
หายใจ นำมาซึ่งความไมประมาทในชีวิต 
 6. เขาใจโลกธรรม คือ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา 
ทุกข วาเปนของคูโลก ไมควรยึดมั่นถือมั่น เชน เมื่อถูกนินทา หากเปนจริงตองปรับปรุง
ตนและขอบคุณผูนั้นที่ชี้แนะ หากไมเปนจริงก็ไมตองเดือดรอน วิธีนี้ลดนิสัยหงุดหงิด 
ฉุนเฉียวลงได ฝกมีเมตตาจิตแผเมตตาดวยใจจริงไปถึงสรรพสัตวทั้งหลาย ดวยจิตอัน
ไพบูลย หาประมาณมิได  



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 431 

ISSN: 2586-9817 

 7. เมื่อคิดในเรื่องใดแลว ความคิดอกุศลเกิดข้ึน ก็ใหเปลี่ยนเรื่องที่คิดเสีย ไป
คิดเรื่องที่ดีงามแทน แตถาเปลี่ยนเรื่องที่คิดแลว ความคิดอกุศลยังเกิดอีก ก็ใหพิจารณา
โทษของความคิดน้ันก็จะละความคิดบาปอกุศลได 
 8. เมื่อพิจารณาโทษของความคิดบาปอกุศลนั้นแลว ความคิดบาปอกุศลยัง
เกิดอีก ก็ใหเลิกคิดถึงเรื่องน้ันเสียก็จะละความคิดบาปอกุศลได ทำจิตใหเปนสมาธิได 
 9. เมื่อเลิกคิดถึงเรื่องนั้นแลว ความคิดบาปอกุศลยังเกิดอีก ก็ใหพิจารณาวา
อะไรเปนเหตุ ใหเกิดความคิดบาปอกุศลน้ัน ก็จะละความคิดบาปอกุศลได ทำจิตใหเปน
สมาธิได  
 10. เมื่อพิจารณาถึงเหตุเกิดแหงความคิดบาปอกุศลแลว ความคิดบาปอกุศลยัง
เกิดข้ึนอีก ก็ใหกัดฟนอยางแรง เอาลิ้นกดเพดาน อธิษฐานจิต คือ ต้ังใจแนวแนเด็ดเด่ียว ขม
ใจระงับความคิดน้ันก็จะสามารถละความคิดบาปอกุศลน้ันได ทำจิตใหเปนสมาธิได 
 

สรุป 
 จากเน้ือหาทั้งหมดน้ี จะเห็นไดวา การคิดเชิงบวกตามหลักพุทธธรรมเกิดจาก
ความคิดที่เกิดจากการยอมรับความจริงในทุกเรื่องที่เกิดขึ้นทั้งบวกและลบอยางเขาใจ  
หากเปนเรื่องดานลบ พยายามคิดหามุมมองที่เปนประโยชนทางดานบวกจากเรื่องดาน
ลบน้ัน ๆ ใหเกิดประโยชนกับตนเองและผูอื่น การเสริมสรางพลังการคิดเชิงบวกจะทำให
บุคคลรูสึกมีคุณคา มีความเชื่อในความสามารถที่จะเลือกตัดสินใจอยางมีวิจารณญาณ  
กระทำในสิ่งที่สรางสรรค มีการแสดงความหวงใย มีความสัมพันธที่ดีกับบุคคลอื่น เอื้อ
อาทรตอผูอื่น สามารถสรางสรรคประโยชนใหแกตนเองและสังคมได 
 นอกจากน้ี ยังกระตุนใหบุคคลพยายามตอสูฟนฝาอุปสรรคเพื่อใหบรรลุถึง
จุดหมายปลายทางของชีวิต (พระสมุหวัลลภ, 2560) การคิดเชิงบวก จึงเปนการหา
มุมมองที่ทำใหมีแงคิดที่ดี มีกำลังใจ มุมมองที่ทำใหรูสึกมีความทุกขนอยลง มีความสุข
มากขึ ้น มีแรงจูงใจที ่จะตอสู กับชีวิต กลาที ่จะเผชิญชีวิตหรืออยูในสังคมไดอยางมี
ความสุข เพราะฉะนั้น การสงเสริมจิตใหคิดดีเปนกุศลหรือใหเกิดความคิดเชิงบวกตาม
แนวพุทธจิตวิทยา จึงตองพัฒนาความคิดเพื ่อใหเกิดความเห็นที ่ถูกตองที่ เรียกวา 
สัมมาทิฏฐิ และมีความคิดที่ถูกตองเรียกวา สัมมาสังกัปปะ ทำใหมีศักยภาพที่จะเขาใจ
ตนเองและแกปญหาไดดวยตนเอง โดยกระบวนการของความคิดน้ี ตองอาศัยการคิด
แบบโยนิโสมนสิการพรอมดวยองคประกอบโดยใชพละ 5 ดังกลาวแลว 



432 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 ในการสรางพลังใหเกิดความคิดเชิงบวกไดแก ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิและ
ปญญา เปนฝกฝนความมีสติดวยการคิดอยางตั้งใจ มีเหตุมีผล มีความเพียรพยายาม
มุงมั่นจดจอ เกิดความเขาใจชัดเจน มีความรูถูกตองเปนปญญาที่เกิดบนศรัทธาแหงความ
เชื่อมั่นในสิ่งที่ดีงาม เมื่อมีปญญามากขึ้น ก็จะไปเสริมทั้งศรัทธาวิริยะ สติ สมาธิ ให
เหนียวแนนย่ิงข้ึน เปนวงจรเกื้อกูลตอเน่ืองกัน ที่จะมาชวยสนับสนุนใหเกิดเน้ือหาสาระ                   
ของความคิดที่เปนความจริง เปนการคิดที่กอใหเกิดประโยชนสุข แกปญหาทุกขตาม
เปาหมายของความคิด เปนการเรียนรู ของบุคคลที่ฝกฝนและพัฒนาจิตในการแปล
ความหมายเรื่องราวตาง ๆ ในดานบวกแสดงความรูสึกดี ๆ เบิกบานกระปรี้กระเปราและ
มีพละกำลังที่พาชีวิตไปสูทิศทางที่ถูกตอง เปนแนวทางในการดำเนินชีวิตที่ดีงามและมี
ความสุขอยางสงบตลอดไป 
 

รายการอางอิง 

ทวีศักด์ิ ใหมประยูร และพระครูสุธีคัมภีรญาณ. (2560). การปฏิบัติการพุทธจิตวิทยาเพื่อ 
 การเผยแผพระพุทธศาสนา. ศรีปทุมปริทัศน ฉบับมนุษยศาสตรและสังคม  
 ศาสตร, 17(2), 18-26. 
ปญจนาฏ วรวัฒนชัย. (2565). การคิดเชิงบวก. วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร  
 มหาวิทยาลัยราชภัฏบานสมเด็จเจาพระยา, 16(2), 190-223. 
พระศรีปริยัติธาดา, ทิพย ขันแกว และ เอกชัย พัฒนะสิงห. (2560). การเยียวยาและพัฒนา 
 จิตใจมนุษยตามหลักพุทธจิตวิทยา. สืบคนเมื่อ 8 สิงหาคม 2566, จาก 
 http://wittayalai.com/_files_school/1331100048/document/1331100 
 048_0_20170627-133016.pdf 
พระสมหุวัลลภ วลฺลโภ. (2560). การใหคำปรึกษาและการเสริมสรางพลังความคิดเชิงบวก 
 ในผูสูงอายุ. วารสารพุทธจิตวิทยา, 2(2), 28-44. 
พระอนุรุทธาจารย. (2556). อภิธรรมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี. กรุงเทพฯ: ไทยรายวัน. 
พุทธทาสภิกขุ. (2548). คิดใหเปนเด๋ียวเห็นเอง. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ. 
ไพเฟอร, เวรา. (2548). การคิดแงบวก [Positive thinking] (นุชจรีย ชลคุป, ผูแปล) 
 กรุงเทพฯ: บลิส พับลิชช่ิง. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุวรรณี ไวท, สิริวัฒนศรีเครือดง และสุวัฒสัน รักขันโท. (2564). พุทธจิตวิทยากับการ 
 พัฒนาตนใหมีความสุข. วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน, 9(1), 1-15. 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 433 

ISSN: 2586-9817 

สมเด็จพระญาณสงัวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปริณายก. (2561). หายใจใหเปนสุข. 
 กรุงเทพฯ : ซไทโลกราฟ. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม (พิมพครั้ง 
 ที่ 26). กรุงเทพฯ : แอคทีฟพริ้นท. 
“_______”. (2557). พุทธธรรมฉบบัปรับขยาย (พิมพครั้งที่ 40). กรุงเทพฯ : ผลิธัมม. 
อารี พันธมณี. (2564). การพัฒนาความคิดสูความเปนเลิศ. กรุงเทพฯ : พัฒนาศึกษา. 
Baughman, John Lee. (1974). Beyond Positive Thinking: The Greatest Secret  
 Ever Told. New York: Harper & Row. 
English, Martin. (1992). How to Feel Great About Yourself and Your Life: A Step  
 by Step Guide to Positive Thinking. New York : AMACOM. 
Potter, Alice. (1998). Putting the Positive Thinker to Work: 21 Ways 21 Days to  
 a Happy, Fulfilling, Successful Life. New York : Berkley Books. 

 
 


