
ISSN: 2586-9817 

สุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาของบุคคลในองคกรธุรกิจเครือขาย 

Holistic health according to Buddhist Psychology of 
Individuals in Network Business Organizations 

วิไล ถาวรสุวรรณ0

1 และ เมธาวี อุดมธรรมานุภาพ2 

Vilai Thavornsuwon and Methawee Udomtanmanuphap  
(vilai.nui1959@gmail.com and laocup@gmail.com) 

บทคัดยอ 

บทความน้ีนําเสนอเกี่ยวกับการจัดการสขุภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยา
ของบุคคลในองคกรธุรกิจเครือขายซึ่งประกอบดวย นักธุรกิจอิสระ (Independent) 
สมาชิก (Member) และลูกคา (Customer) จากกระแสแหงการเปลีย่นแปลงของโลกยุค
ปจจุบัน ดานเศรษฐกิจ ดานสังคมและ ดานสิ่งแวดลอม สงผลกระทบตอรูปแบบการ
ดำเนินชีวิตของสุขภาวะสวนบุคคล ดานรางกาย ดานจิตใจ  สาเหตุจากภาวะความเครยีด 

ความวิตกกังวล ความกดดันดานเปาหมายธุรกิจทั้งสวนตัว ครอบครัวและเครือขาย
องคกร นำไปสูภาวะโรคทางดานรางกาย และจิตใจ การจัดการสุขภาวะองครวมดวย
หลกัพุทธจิตวิทยาและหลักจิตวิทยาเชิงบวก บูรณาการกับแนวคิดธุรกิจเครือขาย พัฒนา
ศักยภาพตนเองใหรูสติ มีปญญา จัดการปญหาดวยความเขาใจ โดยนําหลักธรรม สงเสรมิ
การพัฒนา กาย วาจา ใจ เพื่อการจัดการสุขภาวะองครวมของรูปแบบการดำเนินชีวิต
สวนบุคคลอยางมีคุณภาพ สรางภูมิคุมกันทั้งดานรางกาย ดานจิตใจ ดานสังคม ดาน

ปญญา ดานอารมณ  เปนตนแบบของการสรางสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยา
ของบุคคลในองคกรธุรกิจเครือขาย ขยายสูสังคมประเทศ 

คำสำคัญ : สุขภาวะองครวม, พุทธจิตวิทยา, องคกรธุรกิจเครือขาย 

1 นักธุรกิจระดับไพลินสองผูสถาปนาแอมเวย (ประเทศไทย) จำกัด 
  Founder sapphire businessmen of Amway (Thailand) Ltd. 
2 ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  Department of Psychology, Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Received:  January 06, 2024 
Revised:  March 04, 2024 
Accepted:  March 06, 2024 



338 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

Abstract 

 The article that wants to discuss management of health, leadership, 
including the history of individuals in network business organizations for 
independent business people (independents), members (members) and 
customers (customers) from the currents of world change economic, social 
and environmental aspects Affects the lifestyle of personal well-being, both 
physical and mental, caused by stress. Anxiety Pressure regarding business and 
personal goals Family and corporate networks Leads to physical and mental 
disease. Management of holistic health using Buddhist psychology and positive 
psychology principles Integrated with network business concepts Develop your 
own potential to be mindful, intelligent, and manage problems with 
understanding. By applying the principles Promote the development of body, 
speech, and mind for quality management of the overall health of personal 
lifestyles. Build immunity in terms of physical, mental, social, intellectual, and 
emotional aspects. Become a model for creating holistic health according 
to Buddhist psychology for individuals in network business organizations. 
Expand to national society 

Keywords: Holistic Health, Buddhist Psychology, Network Business Organization 
 

บทนำ 

 บทความนี้มีจุดมุ งหมายใหเห็นถึงความสำคัญในการจัดการสุขภาวะสวน
บุคคลในองคกรธุรกิจเครือขายตามแนวพุทธจิตวิทยาเพื่อถายทอดแนวทางการจัดการสุข
ภาวะองครวม (Holistic health management) ของนักธุรกิจอิสระสู องคกรธ ุรกิจ
เครือขายซึ่งระบบงานคือการมีสุขภาพดีและความเปนอยูที่ดี (Healthty and wellbeing) 
ใหสมดุลสมบูรณ แข็งแรง ปราศจากโรค  เปนบริบทสำคัญของระบบงานพื้นฐาน การหลอ
หลอมแนวคิดการใชชีวิตใหมีความรูความเขาใจรับผิดชอบและพึ่งพาตนเองได ทั้ง 5 มิติ คือ 
ดานรางกาย ดานจิตใจ ดานสังคม ดานปญญา และดานอารมณ เช่ือมโยงกันเปนสุขภาวะ
องครวมอยางสมดุล โดยนำหลักไตรสิกขา (องฺ.ติก.20/90/318) เปนแนวทางหลักการฝก
ปฏิบัติตน ดวย ศีล สมาธิ ปญญา เพื่อสรางวินัยตนเอง นำหลัก โภชเนมัตตัญุตา คือ การ
รู จ ักประมาณในการบริโภคอาหารเปนแนวทางปฎิบัติ หลักโยนิโสมนสิ การมีปญญา



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 339 

ISSN: 2586-9817 

วิเคราะห (ม.มู.12/238/254.) หลักพรมวิหาร 4 (อภิ.สํ. 34/190/753) เปนหลักธรรมนำ
ความสุข ประกอบองคธรรมคือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา และหลักจิตวิทยาเชิงบวก
บูรณาการกับแนวคิดธุรกิจเครือขาย เพื่อพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม ตลอดจนคานิยม เจต
คติ ลักษณะนิสัย และบุคลิกภาพ สงผลตอความสุขสวนตัว สุขครอบครัว และสุขสังคมใน
องคกร ดังน้ันการสรางบรรยากาศ   ในองคกรใหมีสุขภาวะองครวม เปนการหลอหลอม
บุคคลใหพัฒนาทั้ง 5 มิติ สืบเนื่องจากกระแสแหงการเปลี่ยนแปลงของโลกยุคปจจุบัน 
โดยเฉพาะดานเศรษฐกิจ ซึ่งขาดความแนนอน ภาวะเงินเฟอ โดย สศช.ไดประมาณการ
แนวโนมเศรษฐกิจไทย ป 2566 มีรายไดตอหัวคนไทย ลดลง (GDP Per Capita) เศรษฐกิจ
ระดับครัวเรือนถดถอย ทำใหอัตราการซื้อขายลดลง สงผลตอระดับความเช่ือมั่นของบุคคล
ในองคกรธุรกิจเครือขาย และปญหาการเปลี่ยนแปลงดานสิ่งแวดลอมที่สงผลกระทบตอ
ภาวะแวดลอม โดยรายงานจากศูนยเทคโนโลยีโลหะและวัสดุแหงชาติ 2566 ภาวะของสิ่ง
ปนเปอน ในอาหาร น้ำ อากาศ สูงขึ้น สงผลกระทบตอสุขภาวะองครวมสวนบุคคลใน
องคกรธุรกิจเครือขายและประชากรโดยรวม  
 การปฏิบัติตนตามหลักพุทธจิตวิทยา เปนแนวทางการจัดการปญหาดวยความ
เขาใจ สงเสริมการพัฒนา กาย วาจา ใจ ลดภาวะความเครียด ลดความวิตกกังวล ดาน
การดำเนินชีวิตสวนตัว ครอบครัวและลดภาวะกดดันจากการบริหารเครือขายองคกร กรณี
บรรลุผลนอยลง ไมตรงตามเปาหมาย ซึ่งมีสวนกระทบตอภาวะวิกฤติดานสุขภาพ การ
จัดการสุขภาวะองครวมดวยหลักพุทธจิตวิทยา เพื่อพัฒนาศักยภาพตนเองใหรูสติ มีปญญา 
มีทัศนคติเชิงบวก ของรูปแบบการดำเนินชีวิตสวนบุคคลอยางมีคุณภาพ สรางภูมิคุมกันทั้ง 
5 มิติ สรางวิถีธรรมชาติการดำเนินชีวิตโดยใชหลักธรรมคำสอนขององคสมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจาซึ่งมีมานานกวา 2,600 ป เปนแนวทางการจัดการสุขภาวะองครวมตาม
แนวพุทธจิตวิทยาในองคกรธุรกิจเครือขาย มีคุณสมบัติของมนุษยสัมพันธอันดี เปน
กัลยาณมิตรมีความเมตตาเกื้อกูลตอกัน เขาใจศาสตรแหงชีวิตและสรรพสิ่งจนเกิดความ
รอบรู แยกแยะคุณภาพชีวิตดวยปญญา เขาใจความจริงของโลกและชีวิต มีความมั่นคงทาง
จิตใจตามหลักพุทธจิตวิทยา ผูเขียนหวังใหเกิดประโยชนกับบุคคลในทุกองคกร 
 

ความหมายและแนวคิดการจัดการสุขภาวะองครวม 

 องคการอนามัยโลก (World Health Organization: WHO) ไดใหคำจำกัด
ความวา “สุขภาพคือ สภาวะที่สมบูรณของรางกาย จิตใจ และสามารถอยูในสังคมได
อยางปกติสุขและมิไดหมายความเฉพาะเพียงแตการปราศจากโรคและทุพพลภาพ
เทานั้น” (WHO, 1998) ตอมา ไดใหคำนิยามไวกวาง ๆ วา สุขภาวะหมายถึงองครวม
ความสัมพันธที่ดีของ กาย ใจ สังคม อารมณ ปญญา รวมถึงจิตวิญญาณ เช่ือมโยงเขาไว



340 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

ดวยกันอยางสมดุล (WHO, 2005) และพระราชบัญญัติสุขภาพแหงชาติ พ.ศ.2550 
“สุขภาพคือสุขภาวะ หมายถึงภาวะที่สมบูรณทั้ง ทางดานรางกาย จิตใจ สังคม และ
ปญญา ที่เช่ือมโยงกันเปนองครวมอยางสมดุล (พ.ร.บ.สุขภาพแหงชาติ, 2550)  
 โดยที่พระราชบัญญัติสุขภาพแหงชาติ  พ.ศ. 2550 ไดกำหนดไววา “สุขภาพ
ทางปญญา (Wisdom Wellbeing) หมายความวา ความรูทั่วรูเทาทัน และความเขาใจ
อยางแยกไดในเหตุผลแหงความดี ความช่ัว ความมีประโยชนและความมีโทษ ซึ่งนำไปสู
ความมีจิตใจอันดีงาม และเอื ้อเฟ อเผื ่อแผ สุขภาวะทางปญญาชวยใหผูคนบรรลุถึง
ความสุขที่แทจริงคือความสุข ที่เกิดจากการมีทัศนคติที่ถูกตอง รูเทาทัน ความจริงของ
ชีวิตและโลก สามารถคิดถูก คิดชอบ และรูจักแกทุกขไดดวยปญญา รวมทั้งมีความสุข 
จากการดำเนินชีวิตถูกตอง ดีงาม จากการเปนผูให และการทำความดีเพื่อคนอื่นหรือ
สวนรวม”สอดคลองกับความหมาย สุขภาพ คือ “สุขภาวะที่สมบูรณ ทั้งทางกาย ทางจิต 
ทางสังคม และทางปญญา สุขภาวะทั้ง 4 ดาน บูรณาการเชื่อมโยงถึงกัน และอยูในกัน
และกัน ปญญาเปนศูนยกลาง ถาปราศจาก ปญญา สุขภาวะทางกาย ทางจิต และทาง
สังคมก็เปนไปไมได การพัฒนาปญญาตองนำไปสูการพัฒนา กาย จิต และสังคม การ
พัฒนากาย จิต และสังคม ตองนำไปสูการพัฒนาปญญาทัง้ 4 รวมกัน จึงเกิดสุขภาวะที่
สมบูรณ” (ประเวศ วะสี, 2550) และทานสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตโต) ได
กล าวไวในหนังสือ ส ุขภาวะองครวมแนวพุทธวา คำวาส ุขภาวะองครวมที ่ขยาย 
ความหมายโดยมองใหครอบคลุมอยางนี้ สื่อความหมายใกลเคียงกับคำวา สุข มากข้ึน 
คือเปนภาวะที่หมดทุกข ปลอดทุกข เปนภาวะที่สมบูรณ หรือจะเรียกวา เปนภาวะที่เปน
สุของครวมได (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย ป.อ.ปยุตโต, 2562)  
 ดังนั ้น ความหมายและแนวคิดสุขภาพหรือสุขภาวะองครวมในบทความ
วิชาการนี้สรุปดังนี้ สุขภาวะมีหลายองคประกอบเขามาเกี่ยวของ และองคประกอบ
เหลานั้นมิไดมีแคองคประกอบทางกายภาพเทานั้นยังมีองคประกอบทางดานจิตใจและ
ความสัมพันธทางเศรษกิจ สังคม สิ่งแวดลอม และวัฒนธรรมเขาเกี่ยวของดวยเสมอการ
เชื่อมโยงและการบูรณาการสุขภาวะองครวมใหสมดุล เกิดจากความรู ความเขาใจและ
ทักษะการปฏิบัติตนอยางตอเน่ืองในระยะเวลาที่เหมาะสมขององคประกอบเฉพาะบุคคล
จึงมีผลลัพธของความหมายสุขภาวะองครวมเปนพลวัตร 5 มิติ ที่บูรณาการเชื่อมโยงถึง
กันอยางมีคุณภาพ โดยมีรายละเอียดองคประกอบของสุขภาวะองครวมดังน้ี 
 1. สุขภาวะที่สมบูรณทางรางกาย (Physical Wellbeing) หมายถึง รางกาย
ที่สมบูรณแข็งแรง คลองแคลว มีกำลัง ไมเปนโรค ไมพิการ มีเศรษฐกิจหรือปจจัยที่
จำเปนพอเพียง ไมมีอุปทวอันตราย และมีสิ่งแวดลอมที่สงเสริมสุขภาพ เมื่อมีความ



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 341 

ISSN: 2586-9817 

เจ็บปวยหรือมีความผิดปกติเกิดข้ึนกับรางกาย จะสามารถสังเกตถึงความผิดปกติเลาน้ีได
งายที่สุด แนวทางการจัดการสุขภาพทางรางกายที่ดี ไดแก 1) นอนหลับอยางเพียงพอ 2) 
ด่ืมน้ำในปริมาณที่เหมาะสมเพื่อไมใหรางกายขาดน้ำ 3) รับประทานอาหารที่มีประโยชน
ครบทุกหมูและครบปริมาณตอมื้อตอวัน และเลือกรับประทานอาหารไมหวานหรือไมด่ืม
เครื่องด่ืมที่มีน้ำตาลมากเกนิไปและหลีกเลีย่งการรับประทานอาหารแปรรปู 4) ออกกำลัง
กายใหเหมาะสมกับวัยเพศและสภาพรางกายอยางนอยวันละ 30 นาที 5) งดสูบบุหรี่และ
ด่ืมเครื่องด่ืมแอลกอฮอล 
 2. สุขภาวะที ่สมบูรณทางจิตใจ (Mental Wellbeing) หมายถึง จิตใจที่มี
ความสุข ราเริง คลองแคลว ไมติดขัด ไมมีความกังวล มีความสุข มีความเมตตากับสรรพ
สิ่ง มีสติ มีสมาธิ มีปญญา รวมถึงการลดการเห็นแกตัวลงไปดวย การดูแลสุขภาพจิตมี
ความสำคัญไมนอยไปกวาการดูแลสุขภาพกาย เพราะสุขภาพจิตที่ไมดี จะสงผลกระทบ
ตอสุขภาพโดยรวม การจัดการกับความเครียดและความวิตกกังวล มีแนวทางการจัดการ
ดังน้ี 1) ทำสมาธิเปนประจำเพื่อใหจิตใจสงบและสามารถวิเคราะห คัดเลือก และชัดเจน
กับสิ่งสำคัญในชีวิต 2) เขียนบันทึกประจำวันเพื่อใหรูเทาทันความคิดและอารมณของ
ตัวเอง 3) จดบันทึกเรื่องราวดีๆ ในแตละวัน (Gratitude Journal) 4) ออกกำลังกาย
เพื่อใหสมองปลอดโปรงทำใหจิตใจผอนคลายหากรูสึกวากำลังเผชิญกับปญหาที่ไมมี
ทางออก ควรพูดคุยและการปรึกษาผูเช่ียวชาญเพื่อรับการชวยเหลือที่ถูกตอง 
 3. สุขภาวะที่สมบูรณทางสังคม (Social Wellbeing) หมายถึง การอยูรวมกนั
ดวยดี มีครอบครัวอบอุน ชุมชนเขมแข็ง สังคมมีความยุติธรรม มีความเสมอภาค มีความ
เปนอยูที่เอื้ออาทร มีความเปนกัลยาณมิตร มีภารดรภาพ มีสันติภาพ มีความเปนประชา
สังคม มีระบบบริการที่ดี และมีระบบบริการที่เปนกิจการทางสังคม ทุกคนตองการอยูใน
สังคมที่ดีและมีความสัมพันธที่ดีกับคนรอบขาง ไมวาจะเปนเพื่อน ครอบครัว หรือชุมชนที่
ตนเองอยู แนวทางการจัดการสุขภาพองครวมทางสังคมไดแก 1) ออกไปพบปะและใชเวลา
กับเพื่อนหรือคนในครอบครัวใหมากข้ึน เขารวมกิจกรรมที่กอใหเกิดความสัมพันธที่ดี รักษา
สายสัมพันธ 2) มีสวนรวมกับสังคมหรือชุมชนที่ตนเองอยูดวยการเขารวมกิจกรรมตาง ๆ  
เชน กิจกรรมจิตอาสา กิจกรรมพัฒนาชุมชน หรือกิจกรรมของระบบองคกร 
 4. สุขภาวะทางจิตวิญาณหรือปญญา (Spiritual or Wisdom Wellbeing) 
คือสุขภาวะที่เกิดข้ึนเมื่อทำความดี การมีสติปญญาความรู ความนึกคิด ความรูเขาใจใน
เหตุและผล รอบรูในสิ่งที่เปนประโยชน และไมเปนประโยชน ตลอดจนรูแจงในสภาวะ
ของสิ่งทั้งหลาย สามารถใหการดูแลชวยเหลือซึ่งกันและกัน จิตสมัผัสกับสิ่งที่ดีอันสูงสง 
เชนการเสียสละ การมีความเมตตา กรุณา การเขาถึงพระรัตนตรัย แนวทางการจัดการ



342 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

การฝกจิตวิตวิญญาณหรือปญญา จะชวยใหบุคคลเช่ือมตอกับจิตวิญญาณของตัวเอง ทำ
ใหเขาใจความจริงของชีวิต เขาใจธรรมชาติและสรรพสิ่งที่อยูรอบตัวเรา การทำความเขา
ใจความจริงเหลาน้ี สามารถทำไดโดย 1) การสวดภาวนาตามหลักศาสนาหรือการฝกดวย
ตัวเอง  2) ใชเวลากับธรรมชาติ ฝกสมาธิ เลนโยคะ 3) การนวดก็เปนอีกวิธีที่จะชวยให
ผอนคลายรางกายและจิตใจได 4) การเปดกวางตอความคิดและประสบการณใหม ๆ 
เพื่อพัฒนาความรู ความเขาใจ และเสริมสรางศักยภาพใหกับตัวเอง 
 5. สุขภาวะทางอารมณ (Emotional Wellbeing) หมายถึง ความสามารถใน
การจัดการกับความบีบคั ้นในเชิงบวก และสามารถแสดงออกทางอารมณไดอยาง
เหมาะสม ซึ่งประกอบดวย การตระหนักรู และยอมรับอารมณของบุคคลอื่น การมีทักษะ
ในการไมยอมพายแพ ทอถอยตอความบกพรอง หรือความลมเหลวที่เกิดขึ้นสามารถ
บริหารจัดการอารมณของตนเองและผูอื่นไดอยางเหมาะสมและสรางสรรค ความฉลาด
ทางอารมณจึงมีอิทธิพลตอการดำเนินชีวิต 
 จากนิยามสุขภาพ (Health) ในยุคแรก WHO ใหนิยามที่ครอบคลุมใน 3 มิติ
สำคัญของชีวิตมนุษยคือ รางกาย จิต สังคม แตในภายหลังไดเพิ่มเติมมิติอื่นๆ เขามา เชน 
มิติทางสติปญญา มิติทางอารมณ ตอมามีความสนใจศึกษาเพิ่มข้ึนทั่วโลก จึงมีการเสนอมิติ
อื ่นๆ เพิ ่มขึ ้น ในปจจุบันมิติของความเปนอยู ที ่ดีที ่นิยมกลาวถึง มี 8 มิติ คือ กาย 
( physical), จ ิ ต  ( spiritual), ส ั งคม  ( social), อารมณ   (emotional), สต ิ ป  ญญา 
(intellectual), อาชีพการงาน (occupational), สภาพการเง ิน (financial) และสภาพ 
แวดลอม (environmental) และแนวโนมการจัดการสุขภาวะองครวมสวนบุคคลสูงข้ึนโดย 
McKinsey Research ไดสำรวจในหัวขออนาคตของความเปนอยูที่ดี (future of wellness) 
พบวาผูบริโภคมีความสนใจมากในเรื่องตอไปนี้ ไดแก สุขภาพที่ดีขึ้น (better health), 
สมรรถภาพทางกายที ่ด ีข ึ ้น (better fitness), โภชนาการที ่ด ีข ึ ้น (better nutrition), 
รูปลักษณที่ดีข้ึน (better appearance), การนอนหลับที่ดีข้ึน (better sleep) และการ
มีสติที่ดีข้ึน (better mindfulness) 
 การทำความเขาใจแนวคิดแบบสุขภาวะองครวมสวนบุคคลเปนระบบการ
จัดการสุขภาวะซึ่ง ในปจจุบันไมไดมุงเนนเพียงแคการดูแลสุขภาพกายและสุขภาพจิต
เทานั้นแตยังครอบคลุมถึงความสัมพันธกับคนรอบขาง ครอบครัว สังคม สิ่งแวดลอม 
เศรษฐกิจ วัฒนธรรม ความเชื่อและสิ่งที่เปนนามธรรมเชน จิตวิญญาณและจิตปญญาที่
อยูภายใน เพื่อใหเกิดความสมบูรณในทุกๆ ดาน การดูแลสุขภาพอยางเปนระบบหรือที่
เรียกวา “การดูแลสุขภาวะองครวม” ( Holistic Health) จึงเขามามีบทบาทเพื่อเติมเต็ม
ชีวิตสวนบุคคลใหมีความสุขทางปญญาดวยทักษะการปฏิบัติจริงจากความรูความเขาใจที่



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 343 

ISSN: 2586-9817 

ถูกตองอยางตอเนื่อง ทั้งสุขภาวะสวนตวั สุขภาวะครอบครัว และสุขภาวะสังคม ดังน้ัน
การจัดการสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาเปนการจัดการแบบยั่งยืนทั้งกาย 
วาจา ใจ ดวยการปฏิบัติตนเพื่อใหรูปแบบการดำเนินชีวิตมีดุลยภาพมากข้ึน 
 

องคประกอบที่มีอิทธิพลตอสุขภาวะองครวม 

 1. พันธุกรรม (Heredity) เปนการถายทอดลักษณะตางๆ ทั้งทางกายและ
จิตใจจากพอแม บรรพบุรุษไปยังลูกหลานโดยลักษณะตางๆ อาจมีความปกติและ
บกพรองโรคที่ถายทอดทางพันธุกรรม คือ โลหิตจาง ธาลัสซีเมีย โรคเลือด ตาบอดสี 
ภูมิแพ เบาหวาน ลมชัก ดาวนซินโดรม เปนตน 
 2. สิ่งแวดลอม (Environment) หมายถึง สิ่งที่อยูรอบ ๆ ตัว ทั้งมีชีวิตและไม

มีชีวิต ทั้งที่เกิดข้ึนเองตามธรรมชาติและที่มนุษยสรางข้ึน เปนสิ่งที่มีอิทธิพล การถายทอด
ลักษณะตาง ๆ ทั้งทางกายและจิตใจต้ังแตอยูในครรภมารดาและหลังคลอดไปตลอดชีวิต 
 3. พฤติกรรม (Behavior) สุขปฏิบัติ (Health Practice) หมายถึง การปฏิบัติ
ที่จะใหเกิดผลตอสุขภาพ ซึ่งจะเปนตัวกำหนดสุขภาพที่สำคัญย่ิง และเปนเรื่อง ที่สำคัญ
ทุกวันน้ี เราตองเผชิญปญหาทางสุขภาพ ลวนมาจากพฤติกรรมที่ไมเหมาะสม โดยเฉพาะ
อยางยิ่งโรคที่ไมใชสาเหตุจากการติดเชื้อ คือโรคอวน คือ ภาวะที่รางกายมีการสะสม

ไขมันมากเกินกวาปกติหรือมากเกินกวาที่รางกายจะเผาผลาญ จึงสะสมพลังงานที่เหลือ
เอาไวในรูปของไขมันตามอวัยวะตางๆ ซึ่งมีความเสี่ยงตอการเกิดปญหาสุขภาพ และเปน
สาเหตุของการเกิดโรคเรื้อรังตางๆ ตามมา และรูไดอยางไรวาเปน “โรคอวน” วิธีวัด
ไขมันมีหลายรูปแบบ โดยที ่นิยมกันคือ การวัดจากดัชนีมวลกาย หรือ Body Mass 
Index – BMI และการตรวจวัดรอบเอว โดยทั่วไปแลว ควรมีคา BMI อยูที่ระหวาง 18.5-
22.9 kg/m2 หากมากหรือนอยกวานี้ จะเกิดภาวะทุพโภชนาการและโรคตางๆ โดย 

Body Mass Index (BMI) มีสูตรการคำนวณ = น้ำหนักตัว [Kg] / (สวนสูง[m]2) สูตร
คำนวณเหมาะสำหรับใชประเมินผูที่มีอายุต้ังแต 20 ปข้ึนไป 
  คา BMI < 18.5 – 22.9 kg/m² เรียกวา “ปกติ” 
  คา BMI 23.0 – 24.9 kg/m² เรียกวา “น้ำหนักเกิน” 
  คา BMI > 25 kg/m² เรียกวา “โรคอวน”kji 

 โรคอวน แบงออกไดเปน 2 ประเภท ไดแก อวนลงพุง และอวนทั้งตัว (จาก
สถิติขององคกรอนามัยโลก – WHO พบวา เกือบหน่ึงในสามของประชากรไทย มีน้ำหนัก



344 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

ตัวมากจนเปนโรคอวน) อวนลงพุง เปนโรคที่มาจากการใชชีวิตที่ไมเหมาะสม ตั้งแต
อาหารการกิน ไมมเีวลาออกกำลังกาย จนทำใหกลายเปนโรคอวนตามมา คนที่อวนลงพุง 
มักจะมีไขมันสะสมในชองทองมากเกินไป ทำใหเกิดเมตาบอลิกซินโดรม ทำใหเกิด
ภาวะแทรกซอนมาก โดยพบวาคนที่มีลักษณะทวม มีโอกาสอวนลงพุงไดถึง 25% ซึ่งผูที่

มีภาวะอวน จะสงผลเสียกับรางกาย และเพิ่มความเสี่ยงตอการปวยที่ทำใหเกิดโรคเรื้อรัง
และอาการตาง ๆ ตามมา เชน โรคหลอดเลือดหัวใจและสมอง โรคความดันโลหิตสูง โรค
ไขมันในเลือดสูง โรคเบาหวาน โรคไขมันเกาะตับ โรคหัวใจ โรคอัมพฤกษ อัมพาต 
โรคมะเร็งตาง ๆ โรคหยุดหายใจขณะหลับ ปญหาทางระบบทางเดินหายใจ ภาวะมีบุตร
ยาก ประจำเดือนมาไมปกติ ปวดขอ ขอเสื่อมกอนวัยโรคผิวหนัง เชน สิว ขนดก ผิวหนัง
ติดเช้ือ มีกลิ่นตัว ซึ่งสมเด็จพระพุทธโฆษาจารยกลาวไวใน “สุขภาวะองครวมแนวพุทธ”

ดังน้ี“โรคอวน (obesity) นี้เปนตัวอยางที่ชัด ซึ่งเมื่อเรียกใหรวบรัดก็คือ เปนโรคอารย
ธรรมที่บงบอกในตัววา ความเจริญอยางสูงในโลกปจจุบัน ไมไดเปนหลักประกันวาจะทำ
ใหคนเรามีสุขภาวะดีข้ึน”(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2562 ) เปนตน ดังน้ันการจัดการ
ความรูและความเขาใจรูปแบบการดำเนินชีวิตจากบริบทการปฏิบัติตนใหมใหเหมาะสม
การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมทั้งรางกายและจิตใจเปนปจจัยสำคัญตอสุขภาวะองครวมทั้ง
สวนบุคคล ครอบครัวและสังคม 

 4. การบริการดานการแพทยและการสาธารณสุข (Health Care Service) 
หมายถึง การใหบริการทางการสงเสริมสุขภาพ การปองกันโรค การรักษาพยาบาลและ
การฟนฟูอยางทั่วถึงและมีประสิทธิมากข้ึน เร็วข้ึน ทันยุคสมัย 
 

หลักการทฤษฎีจิตวิทยาเชิงบวกกับการจัดการสุขภาวะองครวม 

 แนวคิดจ ิตวิทยาเชิงบวกเกี ่ยวกับคุณลักษณะที่เปนจุดเดน (character 
strengths) ของปเตอรสันและเซลิกแมน (Peterson and Seligman) เปนการศึกษา
คุณลักษณะเชิงบวกที ่สะทอนจากความคิด ความรู ส ึกและพฤติกรรมที ่มีคุณคาทาง
จริยธรรมสามารถแบงเปน 6 องคประกอบ 24 ลักษณะหลัก ดังน้ี 
 1. ดานปญญาและความรู  (Wisdom and knowledge) คือ จุดแข็งดาน
ปญญาและการแสวงหาความรู ประกอบดวย ความคิดสรางสรรค (Creativity) ความใฝรู 
(Curiosity) การใฝเรียน (Love of learning) การเปดใจ (Open-mindedness) และ
การมองเห็นภาพรวม (Perspective) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 345 

ISSN: 2586-9817 

 2. ดานการมีกำลังใจ (Courage) คือ การมีจุดแข็งในการกระทำสิ่งใดใหบรรลุ
เปาหมายโดยไมยอทอตออุปสรรค ประกอบดวยความซื่อสัตย (Honesty) ความกลา
หาญ (Bravery) ความมานะพยายาม (Persistence) และความกระตือรือรน (Zest) 
 3. ดานมนุษยธรรม (Humanity) คือ การมีจุดแข็งดานความเมตตาและการ
เปนมิตรกับผูอื่น ประกอบดวย ความออนโยน (Kindness) ความรัก (Love) และปญญา
เชิงสังคม (Social intelligence) 

 4. ดานความเที่ยงธรรม (Justice) คือ จุดแข็งที่ชวยสรางเสริมความแข็งแรง
ของสังคมและชุมชน ประกอบดวย ความเสมอภาค (Fairness) ภาวะผูนำ (Leadership) 
และการทำงานเปนทีม (Teamwork) 
 5. ดานการควบคุมอารมณ (Temperance) คือ จุดแข็งดานการประมาณตน 
ประกอบดวย การใหอภัย (Forgiveness) ความถอมตัว (Modesty) ความรอบคอบ 
(Prudence) และการควบคุมตนเอง (Self-regulation) 

 6. ดานการรูจักความจริงของชีวิต (Transcendence) คือ จุดแข็งดานการให
ความหมายของการมีชีวิต ประกอบดวย การรูคุณคาของความงามและความเปนเลิศ 
(Appreciation of beauty and excellence) ความรูสึกสำนึกในบุญคุณ (Gratitude) 
ความหวัง (Hope) อารมณขัน (Humor) และความเลื่อมใสและศรัทธา (Religiousness) 
 ดังนั ้น การจัดการบริหารบุคคลในองคกรใด ๆ โดยเฉพาะในองคกรธุรกิจ
เครือขายการถายทอดแนวทางการจัดการสุขภาวะองครวมของตนเองสูองคกรธุรกิจ

เครือขายโดยระบบงานคือเปนบริบทพื้นฐานที่สำคัญและการบริหารบุคคลในองคกรใหมี
ความรูความเขาใจรับผิดชอบและพึ่งพาตนเองทั้ง 5 มิติ เชื่อมโยงกันเปนองครวมอยาง
สมดุลเพื ่อพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม ตลอดจนคานิยม เจตคติ ลักษณะนิสัยและ
บุคลิกภาพ สงผลตอความสุขภาวะสวนตัว สุขภาวะครอบครัว และสุขภาวะสังคมใน
องคกร หลักการของคุณลักษณะนิสัยเชิงบวกเปนการพัฒนาความสุขดวยการเสริมสราง
ความเขมแข็งภายในเปนคุณลักษณะดานบวกของบุคคลที ่สะทอนจากความคิด 

ความรูสึกและพฤติกรรมที่มีคุณคาทางจริยธรรมเปนแหลงของความกระตือรือรนในชีวิต 
ความซื่อสัตยตอตนเอง การมีความรักแบบเมตตา ความปติสุข ความพึงพอใจในชีวิต 
และการมีความหวัง ซึ่งทำใหคนเราเขาถึง ความดีงาม และการใชปญญาดำเนินชีวิตที่ยัง
ประโยชนตนและยังประโยชนผูอื ่นอยางมีพลังบวกการจัดการดวยจิตวิทยาเชิงบวก
อธิบาย 3 ประเด็น คือ 1) อารมณเชิงบวกเปนความรูสึกและอารมณที่เกิดจากการรับรูที่



346 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

ผานกระบวนการคิดและประสบการณที ่สงผลดีและเพิ ่มความรู สึกการมีคุณคา 2) 
คุณลักษณะสวนบุคคลเชิงบวก เปนการพัฒนาคุณลักษณะที่ดีและจุดแข็งของบุคคล และ 
3) องคกรเชิงบวก เปนองคกรที่เสริมสรางความเขมแข็งใหแกบุคคลภายใตความสุขตาม
แนวคิดที่มุงเนนความสบายกายสบายใจและความเจริญงอกงามของชีวิต 
 

หลักการและแนวคิดการจัดการสุขภาวะองครวมตามหลักพุทธจิตวิทยา 

 หลักการสำคัญของแนวทางการดำเนินชีวิตและการดำเนินอาชีพใด ๆ  ก็ตาม
ความสำเร็จที่สูญเสียสุขภาพถือเปนความสำเร็จที่ขาดมิติแหงชีวิต ดังคำกลาวอางใน 
“ปรัชญาสุขภาวะ” ตามพุทธพจนที่วา “อโรคฺยปรมา ลาภา”แปลวา ความไมมีโรคเปน
ลาภอันประเสริฐ (ขุ.ธ. 25/204/46) คาถานี้พระพุทธองคทรงตรัสแกพระเจาประเสนทิ
โกศล ขอความน้ีแสดงใหเห็นวา สุขภาพที่ดีเปนเลิศกวาลาภ ยศ สุข สรรเสริญใด ๆ  และ

เปนยอดปรารถนาของทุกคนเพราะเมื่อสุขภาพดีแลว ไมใชแตจะเปนลาภที่ตนไดเทาน้ัน 
หากแตจะเปนความสุขที่แทจริง การที่บุคคลมีสุขภาพที่ดีมีผลใหเอื ้ออำนวยตอการ
ประกอบกิจอาชีพใด ๆ ก็ได กลาวไดวาประสบผลสำเร็จในชีวิตไปแลวเกือบครึ่งหน่ึง 
(พระครูสิริรัตนานุวัตร, 2559) 
 พุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) คือ การบูรณาการหลักจิตวิทยาของ
ศาสตรตะวันตกกับหลักพุทธรรมเพื่อปรับใชในการดำเนินชีวิตเขาใจองคความรูตามหลัก

ธรรมชาติในพระพุทธศาสนา พัฒนาจิตใหรูเห็นเหตุปจจัยตางๆ ซึ่งคำปรารภของพระ
พรหมบัณฑิต ในรายวิชาพุทธจิตวิทยากับสังคมและวัฒนธรรมไทย “มุงศึกษาความรู
เกี ่ยวกับพุทธจิตวิทยา อิทธิพลของพุทธจิตวิทยากับสังคมและวัฒนธรรมไทย พุทธ
จิตวิทยาวาดวยการสัมผัสและการเรียนรู  พุทธจิตวิทยากับการสรางแรงจูงใจ พุทธ
จิตวิทยากับการพัฒนาอารมณ พุทธจิตวิทยากับการพัฒนาเชาวปญญา การใชพุทธ
จิตวิทยากับการพัฒนาบุคลิกภาพ รวมถึงการใชหลักพุทธจิตวิทยาในการปองกันและ

รักษาสุขภาพจิต อันมีผลตอพัฒนาการและการเปลี่ยนแปลงดานบุคลิกภาพ แรงจูงใจ 
การรับรู อารมณ เชาวปญญาของปจเจกชน”(พระพรหมบัณฑิต, 2559 ) หลักการและ
แนวคิดการจัดการการสุขภาวะองครวมตามหลักพุทธจิตวิทยาโดยวิธีปฎิบัติทั้งกาย วาจา 
ใจ ใหเขาใจ เขาถึงเหตุแหงทุกขจากสุขภาพ และเรียนรูหนทางแหงการพนทุกขดาน
สุขภาพจากการสรางสุขภาวะดวยการฝกปฎิบัติซ้ำๆอยางตอเน่ืองดวยหลักไตรสิกขา คือ
ศีล สมาธิ ปญญา หลักโภชเนมัตตัญุตา   



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 347 

ISSN: 2586-9817 

 หลักพระพุทธศาสนากลาววาชีวิต คือสวนประกอบของกายและใจ หรือ 1 รูป
ขันธและ 4 นามขันธ ประกอบดวย รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ สัมพันธกันอยาง
แยกกันไมได ถาขาดสิ่งใดสิ่งหน่ึงก็ไมถือเปนชีวิตที่สมบูรณ จิตจะเปนตัวรูทั้งหมด ดังน้ัน
เมื่อรางกายเกิดความเสือ่มขึ้นยอมสงผลไปถึงจิตใจซึ่งเปนตวัรูใหเกิดเปนความทุกขข้ึน 
จากการที่เคยใชรางกายในการหาความสุขมาตลอด เมื่อรางกายเสื่อมไปไมสามารถใชหา
ความสุขได ยอมสรางความทุกขทางใจใหเกิดข้ึน เกิดความเครียด ภาวะซึมเศรา จิตใจขุน
มัว พระพุทธวจนะไดเปรียบเปรยไววา การเสื่อมทางกายเปรียบเสมือนโดนลูกศร 1 ดอก
เสียบเขา ถาหากเกิดการทุกขใจเพิม่ดวยเปรียบเสมือนโดนลูกศรดอกที่ 2 เสียบเขาอีก 
หากบุคคลไมมีหลักคิดอาการจะหนักหนาขึ้นไปจากลูกศรดอกที่ 2 นี้ซ้ำเปนทวีคูณ จะ
เปนการทวีคูณความทุกข  (อัจฉรา วิเศษวร, 2566) การดำเนินชีวิตตองไมประมาท ดัง
พระพุทธเจาไดทรงตรัสเปนปจฉิมวาจากอนปรินิพานวา “สังขารทั้งหลายมีความเสื่อม
ถอยไปเปนธรรมดา เธอทั้งหลายจงยังความไมประมาทใหถึงพรอม”(ที.ม.10/143/180) 
ความประมาท-ไมประมาท และกฎธรรมชาติแหงไตรลักษณเปนหลักที ่มนุษยตอง
คำนึงถึงทกุเมื่อคูกับความเสื่อม-ความเจรญิทั้งของชีวิต และของสังคม คือเปนการจัดการ
กับความเสื่อมและความเจริญน้ัน ซึ่งเปนการเปลีย่นแปลงทีเ่ปนไปตามเหตุปจจัย (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย ป.อ.ปยุตฺโต, 2564)  
 สุขภาวะแบบองครวม มีพื้นฐานสัมพันธกันเกี่ยวเนื่องกันพึ่งพาอาศัยซึ่งกัน
และกันไมสามารถแยกออกจากกันได การจัดการสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยา 
เปนการพัฒนาสูสุขภาวะโดยใชฐานความคิดทางพระพุทธศาสนาใหเกิดสุขภาวะองครวม 
4 มิติ คือ ทางดานรางกาย ทางดานจิตใจ ทางดานสังคม และทางดานปญญา ซึ่งพุทธ
ปรัชญาสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาเปนพื้นฐานมุมมองดานสุขภาพและความ
เจ็บปวยของคนเปนธรรมะ เพราะคำสอนในพระพุทธศาสนาไดกลาวถึงสุขภาพที่เนนการ
ดำรงชีวิตประสานสอดคลองกับกฎเกณฑธรรมชาติ ซึ่งสอดคลองกับหลักธรรมคำสอนใน
พระพุทธศาสนาโดยรวมแลวเปนเรื่องเกี่ยวกับ (1) ธรรมชาติ (2) กฎของธรรมชาติ และ 
(3) ขอที่ควรประพฤติปฏิบัติใหสอดคลองกับความเปนจริงตามกฎของธรรมชาติและ
เพื่อใหเกิดผลดีที่พึงประสงค หลักธรรมที่เกี่ยวกับการจัดการสุขภาวะทั้ง 4 มิติ ดังน้ี 
 1. หลักธรรมสงเสริมสุขภาวะทางกาย  รางกายที่แข็งแรงสมบรูณ ปราศจาก
โรคภัยไขเจ็บ หรือที่เกี่ยวกับสุขภาพทางกายโดยตรงคือ การบริโภคอาหารซึ่งสงผล 
โดยตรงตอสุขภาพกาย คือ “โภชเนมัตตัญุตา” การรูจักประมาณในการบริโภคอาหาร 
ไมบริโภค ในปริมาณมากเกินไปเพราะเห็นแกรสชาติอาหาร บริโภคเทาที่รางกายตองการ 
“ปจจัยสันนิสิตศีล” คือขอกำหนดที่วาทุกครั้งที่จะบริโภคปจจัยสี่ (ในที่น้ีคืออาหาร) ตอง
พิจารณาใหเห็นอยางแยบคาย (โยนิโสมนสิการ) กอนวาจะบริโภคเพื่อหลอเลี้ยงชีวิตและ



348 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

รางกายใหอยูได ไมบริโภคดวยตัณหา หรือเพื่อความสนุกสนานมัวเมา ศีลในขอนี้นำมา
ปรับใชในปจจุบันไดเพราะคนจำนวนมากมีแนวโนมเรื่องน้ำหนักเกินจนกลายเปนโรค
อวน และเปนเหตุของโรค NCDS พุทธจิตวิทยาเปนการเชื ่อมโยมและบูรณาการ
หลักธรรมคำสอนพระพุทธศาสนากับจิตวิทยาเพื่อเรียนรูวา “ทำไมมนุษยจึงทำอยางที่
เขาทำ ทำไมมนุษยเปนอยางที่เขาเปน” (พระมหา สมบูรณ วุฒิกโร, 2564) เพื่อเรียนรู
เขาใจมนุษย นำมาบูรณาการกับวิถีการดำเนินชีวิตอยางมีสติรูคิดรูปฎิบัติอยางสมดุล
สอดคลองกับการสรางสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาในองคกรธุรกิจเครือขาย 
 2. หลักธรรมสงเสริมสุขภาวะทางจิตใจ หมายถึง จิตใจที่เปนสุข ไมเครียด มี
ความเมตตา กรุณา มีสติ มีสมาธิ (พระครูสิริรัตนานุวัตร และคณะ, 2559) สวนประกอบ
ทางดานคุณธรรม ความดีงามภายในจิตใจ การที่มีสุขภาพจิตดี มีความสุข ถือวาเปน
เครื่องวัดสุขภาวะทางจิต ความสุขที่เกิดจากการทำความดี คุณสมบัติ 3 ประการของจิต 
คือ คุณภาพจิต ประสิทธิภาพ และสมรรถภาพจิต คือจิตที่มีคุณภาพที่ผองใส จิตที่มี
ประสิทธิภาพที่ดีกอใหเกิดแตประโยชนไมกอใหเกิดโทษ และจิตที่มีสรรถภาพที่ดีอยาง
สม่ำเสมอไมแปรเปลี่ยนไปในเชิงลบ สภาวะจิตที่มีคุณสมบัติเหลานี้เกิดขึ้นจากการที่จิต
ไดรับการพัฒนาดวยหลักการปฏิบัติจิตในพระพุทธศาสนา จิตสงบเปนภาวะที่เกิดจาก
อารมณความรูสึกที่ถูกขัดเกลา เปนเรื่องของการมีสติต่ืนรู และจิตมคีวามต้ังมั่นมีสมาธิทำ
ใหจิตเกิดสภาวะที ่มีความสุข องคธรรมที่ทำใหจิตใจมีความสงบสุขดวยการปฏิบัติ
นอกจากหลักไตรสิกขาแลวนั้นไดแก พรหมวิหาร 4 ความประพฤติที่ประเสริฐ เหมาะ
สำหรับผูนำและนักบริหารที่ตองพึงมีเพื่อใชในการครองใจบุคคลในองคกรประกอบไป
ดวย เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา สามารถนำไปประยุกตใชไดจริงกับทุกเรื่องในชีวิต 
ไมใชเฉพาะกับเรื่องการทำงานและไมจำกัดเฉพาะคนที่เปนผูนำและบุคคลในองคกรก็
สามารถใชหลักการนี้ ในการดำเนินชีวิตไดเชนกันหากตางฝายตางอยูรวมกันดวยความ
ปรารถนาดีตอกันเกื้อกูลกัน สงผลตอการมีสุขภาวะทางจิตใจที่ดีงาม 
 3. หลักธรรมสงเสริมสุขภาวะทางสังคม คือ การมีสัมพันธภาพที่ราบรื่นทั้ง
ในครอบครัว และชุมชน ความรูสึกปลอดภัยในการดำเนินชีวิตของมนุษยรวมทั้งคนใน
สังคมชวยเหลือ เกื้อกูลกัน ไมมีการเบียดเบียนกัน ไมทำรายซึ่งกันและกันทั้งกาย วาจา 
ใจ ดวยเหตุแหงความเขาใจในกฎไตรลักษณและหลักไตรสิกขาคือขอปฏิบัติ เปนหลัก
สำหรับศึกษาคือฝกหัดอบรม กาย วาจา จิตใจ และปญญาใหย่ิงข้ึนไปจนบรรลุจุดหมาย
สูงสุดคือพระนิพาน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561) ประกอบดวยองคธรรมคือ 
อธิศีลสิกขา (ศีล) อธิจิตตสิกขา (สมาธิ) อธิปญญาสิกขา(ปญญา) และอธิศีลสิกขา(ศีล) 
เปนการฝกอบรมในดานความประพฤติระเบียบวินัยใหมีสุจริตทางกาย วาจา อาชีพ เปน
หลักธรรมที่ทำใหเกิดสุขภาวะทางสังคม  



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 349 

ISSN: 2586-9817 

 4. หลักธรรมสงเสริมสุขภาวะทางปญญา หมายถึงการมีสติปญญา ความรู 
ความเขาใจในชีวิตและโลกอยางถูกตอง ตามความเปนจริง สามารถอยูบนโลกของความ
เปนจริงไดอยางปกติสุข มองเห็นและเขาใจ สิ่งตาง ๆ ที่เกิดข้ึนตามความเปนจริง มีเหตุ 
และผล รู แจงแทงตลอดทั้งทางโลกและทางธรรมไดถูกตองดำเนินชีวิตไดอยางปกติ 
ดังน้ัน การที่จะบรรลุถึงปญญาจะตองมีการฝกฝนตามแนวทาง ไตรสิกขา คือ ฝกใหกาย 
วาจา ใจเรียบรอย (ศีลสิกขา) ฝกจิตใหสงบไมฟุงซาน (จิตตสิกขา) เพื่อใหมีพลังในการ
พิจารณาเกิดความรูความเขาใจในสภาวะที่เปนจริงของสรรพสิ่งตาง ๆ ที่เปนไปตามเหตุ 
และปจจัย (ปญญาสิกขา)โดยกระบานการฝกพัฒนาปญญามี 3 ประเภทคือ (1) จินตมย
ปญญา คือปญญาที่เกิดจากการคิดพิจารณาดวยตัวเอง (2) สุตมยปญญา ปญญาที่เกิด
การเลาเรียนหรือถายทอดตอกันมา (3)ภาวนามยปญญา ปญญาที่เกิดจากการปฎิบัติ
ฝกหัดอบรม นอกจากหลักธรรมนี้แลวยังมีกิจกรรมวธิีการสำคัญ ๆ  กอใหเกิดปญญาคือ 
การฟง การซักถาม การสืบคน การสนทนา ถกเเถียง อภิปราย การพิจารณาโดยแหยบ
คาย คือหลักโยนิโสมนสิการ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย ป.อ.ปยุตฺโต, 2564) ในที่สุด
แลวหลักธรรมทีส่งเสริมสุขภาวะทางปญญาเปนคุณธรรมที่เกี่ยวของเปนประโยชนกับ
ความสุขในชีวิต  
 ดังนั้น หลักการจัดการสุขภาวะองครวมทางพุทธจิตวิทยา คือ การจัดการ
ภาวะความมีสุขภาพกายและสุขภาพจิตดีควบคูกันไป เปนความหมายที่สมบูรณสูงสุดใน
พระพุทธศาสนา แมวาจะมีโรคทางกายเกิดข้ึน ก็สามารถพัฒนาดานจิตใจไวได เพราะมุง
ใหความสำคัญทางดานจิตใจเปนพิเศษ ดังพุทธภาษิตที่วา “ใจเปนผูนำสรรพสิ่ง"(ขุ.ธ. 
25/1/23.) และพระพุทธองคทรงตรัสถึงความสำคัญของการมีสุขภาพรางกายดี ไมมีโรคภัย
เบียดเบียนวา เปนชวงเวลาที่เหมาะแกการบำเพ็ญเพียรอยางย่ิง (องฺ.ปฺจก. 22/53-45) แต
หากรางกายเจ็บปวยไมอาจเยียวยาไดแลว พระองคจะทรงมุงเนนการเยียวยาทางดานจิตใจ
เปนหลัก และเพื่อลดการเกิดโรคทางกายจึงใหพิจารณาอาหารกอนฉัน ดังพุทธพจนวา “..
ภิกษุในธรรมวินัยน้ี พิจารณาโดยแยบคายแลวฉันบิณฑบาต ไมใชเพื่อเลน ไมใชเพื่อมัวเมา 
ไมใชเพื่อประดับ ไมใชเพื่อตกแตง แตเพียงเพื่อกายน้ีดำรงอยูได เพื่อใหชีวิตอินทรียเปนไป
ได เพื่อบำบัดความหิว เพื่ออนุเคราะหพรหมจรรย ดวยคิดเห็นวาโดยอุบายน้ี เราจักกำจัด
เวทนาเกาเสียได และจักไมใหเวทนาใหมเกิดข้ึน ความดำรงอยูแหงชีวิตความไมมีโทษ และ
การอยูโดยผาสุกจักมีแกเรา แลวจึงบริโภคอาหาร(ม.มู. 12/23/23) พระพุทธองคทรงมี
เปาหมายในการบริโภค ที่ประกอบดวยองคธรรม 10 ประการ คือ 1) ทรงมีสติและรู
ประมาณในการบริโภค 2) ทรงบริโภคอาหารที่มีประโยชนไมกอโทษตอรางกาย 3) ทรง
พิจารณาอาหารวามีลักษณะเปนเพียงธาตุชนิดหนึ่ง 4) ไมบริโภคเพื่อเลนสนุกสนาน



350 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

เพลิดเพลิน 5) ไมบริโภคเพื่อความเมามัน 6) ไมบริโภคเพื่อประดับ 7) ไมบริโภคเพื่อ
ตกแตง 8) บริโภคเพื่อยังพระชนมชีพ 9) บริโภคเพื่อปองกันความลำบาก 10) บริโภค
เพื่ออนุเคราะหแกการประพฤติพรหมจรรย 
 

หลักการและแนวคิดการจัดการสุขภาวะองครวมของนักธุรกิจอิสระใน 
องคกรธุรกิจเครือขาย  

 การจัดการสุขภาวะองครวมของบุคคลในองคกรธุรกิจเครือขายทั้ง 5 มิติ 
ภายใตแนวคิด คุณภาพชีวิตคือคุณภาพสินคาโดยจากแนวคิดและวิสัยทัศนบริษัทแอมเวย 
(ประเทศไทย) จำกัด คือชวยเหลือผูคนใหมีชีวิตที่ดีขึ้น (Helping People Live Better, 
Heal Their Lives ) โดยแนวคิดแอมเวยตองการชวยใหผ ู คนมีชีว ิตและสุขภาพที่ดี 

องคประกอบของธุรกิจเครือขาย คือ 1) บริษัท 2) ผลิตภัณฑ 3) ระบบกระจายสินคา 4) 
ระบบการอบรม 5) ผลประโยชนทางรางวัลจากแผนการตลาด 6 ) คุณภาพภาวะผูนำใน
ระบบองคกร ซึ่งหลักการจัดการองคกรโดยใชแนวคิดผูนำทำใหดู (Learning by doing) 
ดวยระบบการสรางตัวเองเปนแบบอยางสุขภาวะองครวมทั้ง 5 มิติ แลวถายทอดระบบการ
สรางตัวเองพัฒนาบุคคลเปนทีมเพื่อสรางบุคคลในเครือขายธุรกิจเปนวัฒนธรรมองคกรดาน
สุขภาวะองครวม 5 มิติ การจัดการที่จะชวยใหบุคคลในองคกรบรรลุถึงสุขภาวะอยางย่ังยืน

ไดน้ัน ตองอาศัยการจัดการอยางครอบคลุมใน 3 ระดับ ไดแก 
 ระดับที่ 1 การสรางความตระหนักใหทุกคนเห็นคุณคาและความสำคัญของ
การมีสุขภาวะโดยการใหความรู ความเขาใจ ความย่ังยืนของสุขภาวะของชีวิต ดวยการ
จัดอบรมพัฒนาสุขภาพที่ดีขึ ้น (better health), สมรรถภาพทางกายที่ดีขึ้น (better 
fitness), โภชนาการที่ดีขึ้น (better nutrition) ดวยคุณภาพสินคาตอบโจทยสุขภาวะ
ดานรางกายจากทีมผูเช่ียวชาญและนักวิทยาศาสตรผูคนควาวิจัยผลิตภัณฑโดยตรง เปน

ผลิตผลของผลิตภัณฑ และสินคาที ่สามารถจัดการความปลอดภัยประเภทตาง ๆ  
ประเภทน้ำดื่มเชนเครื่องกรองน้ำ ประเภทความปลอดภัยดานอากาศ เชนเครื่องกรอง
อากาศ ประเภทอาหารผลิตภัณฑเสริมอาหาร และผลิตภัณฑสินคาอุปโภคบริโภคใน
ชีวิตประจำวันที่ใหคุณภาพความปลอดภัยในชีวิตและสิ่งแวดลอม การจัดการสุขภาวะ
องครวมสวนบุคคลไมไดจำกัดวาเกิดข้ึนไดเฉพาะกับผูที่สุขภาพดีไมมีโรคภัยเทาน้ัน แมใน
ผูที่กำลังเจ็บปวยก็สามารถมีสุขภาวะ (มีความสุข) ได จากการเปนผลผลิตของระบบการ

จัดการองคกรในธุรกิจเครือขายจากคุณภาพสินคาและแผนธุรกิจ  



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 351 

ISSN: 2586-9817 

 ระดับท่ี 2 การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต สรางกิจกรรมกลุมเขาคอรสพัฒนาความรู 
ความเขาใจดวยการปฏิบัติจริงจากระบบทีมของบริษัทโดยตรง และระบบทีมจากองคกร 
เชน การสรางสมดุลชีวิตในทุกๆวัน การลดน้ำหนัก การฝกเลือกบริโภคอาหารที่ให
ประโยชน การออกกำลังกาย การนั่งสมาธิ ปรับเปลี่ยนบุคลิกรูปลักษณที่ดีขึ้น (better 

appearance) การม ีท ัศนบวกในตนเองและบุคคลรอบขางเปนแหลงของความ
กระตือรือรนในชีวิต ความซื่อสัตยตอตนเอง การมีความรักแบบเมตตา มีความสุขแบบ
เต็มตื้น การมีวินัย การมีเปาหมายดานสุขภาวะองครวมสวนบุคคล เปนแบบอยางการ
สรางรายไดเพิ่ม มีความมั่นคงทางจิตใจและอารมรณ มีสติปญญา ในการคิดวิเคราะห
ดวยเหตุผลตามหลักความจริงทางธรรมชาติ 
 ระดับท่ี 3 สรางสิ่งแวดลอมที่เอื้อตอสุขภาพ มีความสงบสุข การมีที่อยูอาศัย  

มีการศึกษา  มีอาหาร  มีรายได  มีความสมดุลของระบบนิเวศน  มีทรัพยากรเครือขาย
บุคคลที่ยั่งยืน  มีความเปนธรรมของสังคมและความเทาเทียม การใหโอกาสชวยเหลือ
แบงปน การใหอภัยในระบบองคกร การสรางสายสัมพันธที่ดีเปนกัลยาณมิตรแกกัน รัก
ความสงบ มีความเขาใจในรูปแบบการดำเนินชีว ิตที ่สมดุลสมสมัยในยุคแหงการ
เปลี่ยนแปลงทุกมิติของโลกปจจุบัน 
 

การจัดการสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาสงผลตอการพัฒนา 
บุคคลในองคกรธุรกิจเครือขาย 

 1. การจัดการพัฒนาสุขภาวะตนเอง ดวยหลักพุทธจิตวิทยาทั้ง 5 มิติ โดยนำ
แนวทางการฝกปฎิบัติจากหลักไตรสิกขา ศีล สมาธิ ปญญา บูรณาการกับหลักโยนิโส
มนสิการและหลักพรหมวิหาร 4 สอดคลองกับหลักการแนวคิดการปฏิบิติขององคกร
ธุรกิจเครือขาย ใหมีสุขภาวะองครวมตนเองแข็งแรงทั้งภายนอก และภายในดวยความ

เขาใจบริหารตน บริหารคน บริหารงานอยางมีคุณภาพ ไมตึงเกินไปจนรางกายเคลียส
และไมหยอนเกินไปจนมีภาวะวิกฤติของโรค เขาใจและปฎิบัติตนตามรูปแบบการดำเนิน
ชีวิตอยางสมดุลดานรางกาย มีสติ มีความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมทางกายในทางที่เกื้อกูล
โดยเลือกการบริโภคไมทำลายสิ่งแวดลอม รูจักอยูดีมีสุขภาวะอยางเกื้อกูล กับธรรมชาติ
และปฏิบัติตอสิ ่งทั ้งหลายอยางมีสติ ดูแลรางกายตนเองใหแข็งแรงสัดสวนสมดุลทั้ง
ภายนอกและภายในเปนการสรางภูมิคุมกันสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาเพื่อ

เปนแบบอยางของบุคคลในองคกรธุรกิจเครือขาย 



352 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

 2. การจัดการพัฒนาบุคคลในองคธุรกิจเครอขาย ดวยหลักพุทธจิตวิทยา 
โดยนำแนวทางการจัดการพัฒนาตนทั้ง 5 มิติ ดาน รางกาย ดานจิตใจ ดานสังคม ดาน
ปญญา ดานอารมณ ใหเจริญงอกงามขึ้นในทางคุณธรรม ความดีงามและความเบกิบาน
ผองใสสงบสุข สมบูรณดวยสุขภาวะทางจิต มีน้ำใจ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา มี
ความศรัทธา มีความเคารพ เปนตน การที่มีความสมบูรณดวยจิต มีทัศนคติบวกตอ
ตนเองและบุคคลในองคกรน้ันยอมสงผลใหจิตใจมีความแข็งแรง มั่นคง ขยันมั่นเพียร มี
ความรับผิดชอบ มีสติ มีสมาธิและมีปญญา ความเสียสละ เปนบุคคลตนแบบขององคกร
ธุรกิจเครือขาย 
 3.  การจัดการพัฒนาความสัมพันธทางสังคม ตามแนวพุทธิตวิทยาโดยการ
สรางความสัมพันธที่เกื้อกูลกันในทีมบุคคลในองคกรธุรกิจเครือขายสรางสิ่งแวดลอมทาง
สังคม มีพฤติกรรมดีงามในความสัมพันธกับ ครอบครัว สังคมเครือขายองคกรเกื้อกูลตอ
กัน เป นกัลยาณมิตรที ่ด ีต อกัน โดยตั ้งอยู ในวินัย มีศีลธรรม จร ิยธรรม และกฎ
จรรยาบรรณทางธุรกิจ อยูรวมกับผูอื่นดวยการปฏิบัติตนอยูในศีลในธรรม ไมเบียดเบียน
สังคมและผูอื่น ยังประโยชนตัวเองแลยังประโยชนผูอื่นดวยความเปนกัลยาณมิตรเปน
แนวทางสงเสริมสุขภาวะองครวมทั้ง 3 สุข คือ สุขสวนตัว สุขครอบครัว สุขสังคม  
 4.  การจัดการพัฒนาปญญา ตามแนวพุทธจิตวิทยา เปนการฝกอบรมเจริญ
ปญญาเสริมสรางความรูความคิดความเขาใจ ใหรูจักคิด รูจักพิจารณา รูจักวินัย รูจัก
แกปญหา และรูจักการดําเนินงานตาง ๆ ดวยปญญาอันบริสุทธิ์ มีจิตใจเปนอิสระสุข
เขาใจและฉลาดทางมาแหงกุศลตอการดำเนินชีวิตและการดำเนินธุรกิจ 
 

บทสรุป 

 สุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาในองคกรธุรกิจเครือขาย ทั้ง 5 มิติ คือ 

รางกาย จิตใจ สังคม ปญญาและอารมณ ซึ่งในยุคปจจุบัน WHOไดเพิ่มมิติของความ
เปนอยูที่ดีนิยมกลาวถึง มี 8 มิติ คือกาย (physical), จิต (spiritual), สังคม (social), 
อารมณ (emotional), สติป ญญา ( intellectual), อาชีพการงาน (occupational), 
สภาพการเงิน (financial) และสภาพแวดลอม (environmental) เชื่อมโยงครอบคลุม
วิถีรูปแบบการดำเนินชีวิตที่สมดุลสมสมัยในยุคแหงการเปลี่ยนแปลงทุกมิติของกระแส
โลกยุคปจจุบัน โดยบูรณาการตามแนวพุทธจิตวิทยาเปนหลักการใชชีวิตใหเปนปจจุบัน 

จากหลักไตรสิกขา ประกอบดวยองคธรรมคือ ศีล สมาธิ ปญญา เปนหลักการพัฒนา กาย 
วาจา ใจใหมีสุขภาวะ ไมเบียดเบียนตนเองและผูอื่น และหลักโยนิโสมนสิการเพื่อการ



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 353 

ISSN: 2586-9817 

พิจารณาใหเห็นอยางแยบคายมีสตปิญญาในการวิเคราะหแยกแยะ หลักพรหมวิหาร 4 
ประกอบดวยองคธรรมคือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา เปนหลักการครองชีวิตใหมี
ความสุข แนวคิดทฤษฎีจิตวิทยาเชิงบวกและแนวคิดธุรกิจเครือขายเช่ือมโยงกันเพื่อการ
จัดการสุขภาวะองครวมสวนบุคคลใหเขาถึงความรู ความเขาใจ แนวทางการปฏิบัติตนให

ลดทุกข ลดโรคภัยทั ้งควบคุมไดและควบคุมไมได ลดความเสี่ยงอุบัติภัยตาง ๆ จาก
พื้นฐานการดำเนินชีวิตที่ถูกครอบงำดวยอวิชา สูปญญาที่ปฏิบัติไดจริงตามกฎธรรมชาติ
แหงชีวิตที่ถูกตองตอความเจริญงอกงามของสุขภาวะองครวมสวนบุคคลทั้ง 5 มิติ มี
ความสำเร็จตามเปาหมาย มีผลลัพธแหงความสุข คือสุขสวนตัว สุขครอบครัว สุขสงัคม 
และเปนแบบอยางองคกร การสรางสุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาในองคกร
ธุรกิจเครือขาย แสดงเปนภาพดังน้ี 
 

 

 ภาพท่ี 1  สุขภาวะองครวมตามแนวพุทธจิตวิทยาของบุคคลในองคกรธุรกิจ 
       เครือขาย 
 

รายการอางอิง 

จิรชฎา เชียงกูล และ เมธาวี อุดมธรรมานุภาพ. (2566). สุขภาวะองครวมในการทำงาน 
 อยางมีความสุขอยางย่ังยืนตามแนวพุทธจิตวิทยา. วารสาร มจร มนุษยศาสตร 
 ปริทรรศน. 9(1), 387-389. 



354 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.10 No.1 (January – June) 2024 

ISSN: 2586-9817 

บริษัทแอมเวย (ประเทศไทย) จำกัด. วิสัยทัศน. สืบคน 18 ธันวาคม 2566, จาก  
 https://www.amway.co.th/amway-vision  
ประเวศ วะสี.(2550). ระบบการเรียนรูใหม ไปใหพนวิกฤตแหงยุคสมัย. กรุงเทพฯ :  
 สวนเงินมีมา. 
พระครูสิริรัตนานุวัตร และคณะ (2559). พุทธจิตวิทยาบูรณาการ: รูปแบบและกระบวนการ 
 เสริมสรางสุขภาวะองครวมของครอบครัวและสังคม (รายงานวิจัย). วิทยาลัย 
 สงฆพุทธชินราช พิษณุโลก : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมบัณฑิต (2559). พุทธจิตวิทยากับสังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ :  
 โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระราชบัญญัติสุขภาพแหงชาติ. (2550). ราชกิจจานุเบกษา. นนทบุรี : สำนักงาน 
 คณะกรรมการสุขภาพแหงชาติ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง 
 กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มะปราง วิรากานต เสณีตันติกุล. การดูแลสุขภาพองครวม (Holistic Health) คืออะไร?.  
 สืบคน 18 ธันวาคม 2566, จาก https://rlax.me/th/blog/holistic-health- 
 best-practices 
ยงยุทธ วงศภิรมยศานต์ิ. (2552). จิตวิทยาแนวพุทธ. กรมสุขภาพจิต: กระทรวงสาธารณสุข. 
โรงพยาบาลศิครินทร ทีมแพทยและผูเช่ียวชาญโรงพยาบาลศิครินทร. โรคอวนภาวะ 
 อันตรายเสี่ยงหลายโรค. สืบคน 18 ธันวาคม 2566, จาก  
 https://www.sikarin.com/health/ 
ศูนยเทคโนโลยีโลหะและวัสดุแหงชาติ. ผลกระทบดานบวกตอสภาวะแวดลอม. สืบคน 18 
 ธันวาคม 2566, จาก https://www.mtec.or.th/bioplastic/environmental 
 -impact/ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยุตฺโต). (2562). สุขภาวะองครวมแนวพุทธ. (พิมพ 
 ครั้งที่ 35). กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม.   
“_______”. (2564). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย (พิมพครั้งที่ 56). กรุงเทพฯ : บริษัท 
 สหธรรมิก จำกัด. 
สำนักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแหงชาติ. ประมาณการแนวโนมเศรษฐกิจ 
 ไทย ป 2566. สืบคน 18 ธันวาคม 2566, จาก https://shorturl.asia/s93eW 
อัจฉรา วิเศษวร และพุทธชาต แผนสมบุญ. (2565). สุขภาวะองครวม: ผูสูงวัยปวยกาย 
 ไมปวยใจตามแนวพุทธจิตวิทยา. วารสาร มจร  มนุษยศาสตรปริทรรศน, 8(1),  
 435-436. 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน        ปที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน) 2567   | 355 

ISSN: 2586-9817 

Handbook and Classification. (2004).  American Psychological Association.  
 Oxford University Press. 
WHO. 1998. Adelaide Recommendation on healthy Public Policy. WHO: 
 Geneva. 
“_______”. 2005. Health Impact Assessment Toolkit for Cities Document 1  
 Vision to Action. WHO: European. 

 


