
พุทธจิตวิทยากับการดำเนินชีวิตอยางมีความสุขในโลกปจจุบัน 

Buddhist psychology and living happily in today's world 

น.ต.กณภัทร พงศเฉลิมพร0

1

Khanaphat Pongchalermporn 
(Kun_kubpoom@hotmail.com) 

บทคัดยอ 

บทความวิชาการน้ีมีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาแนวทางการดำเนินชีวิตแบบองค
รวม โดยนำหลักการทางพุทธศาสตร ที่มุงสอนใหผูปฏิบัติตระหนักรูการทำงานของจิตใจ 
และรูเทาทันธรรมชาติของจิตตนเอง เพื่อหาสาเหตุและหนทางในการดับทุกข และนำมา
ประยุกตกับพฤติกรรมกระบวนการทางจิตตามหลักของจิตวิทยา จนกลายเปนศาสตร
พุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) ที่สามารถอธิบายสาเหตุของพฤติกรรมและเปน

ศาสตรที ่สามารถนำมาปรับใชกับการดำเนินชีวิตภายใตสภาพแวดลอมทางสังคมที่
เปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็ว โดยมีผลการศึกษาที่สื่อถึงหลักการทางทางพุทธจิตกับการ
ตัดสินใจที่สะทอนพฤติกรรมของผูบริโภค เชน เหตุผลของผูบริโภคในการตัดสินใจเลือก
ซื้อเครื่องสำอางเพื่อความสวยงามและสงผลตอความสุขทางใจ เปนตน รวมถึง มีการใช
หลักพุทธจิตวิทยาของกลุมคนชายขอบในการพัฒนาตนเองจนเปนที่ยอมรับในสังคม อีก
ทั้งแนวทางที่จะปรับใจใหมีความสุขดวยหลักพุทธจิตวิทยาที่แทจริง คือ การฝกสมาธิ ซึ่ง

เปนสวนหนึ่งในการพัฒนาศักยภาพทางความคิดที ่ส งผลตออารมณและความคิด
สรางสรรค ผลการศึกษาพฤติกรรมดวยคลื่นไฟฟา พบวาผูที่ฝกกำหนดลมหายใจสงผล
โดยตรงตอการควบคุมอารมณและการเปลี่ยนแปลงคลื่นไฟฟาสมอง ดังน้ัน การฝกสมาธิ
ตามหลักพุทธจิตวิทยา สามารถสรางการเปลี่ยนแปลงทางรางกายและจิตใจไปในทางที่ดี
ข้ึนและเปนแนวทางสำคัญในการดำเนินชีวิตภายใตสภาพแวดลอมและสังคมในปจจุบัน 

คำสำคัญ : พุทธจิตวิทยา, การดำเนินชีวิต, ความสุข, โลกปจจุบัน 

1 กรมแพทยทหารเรือ กองทัพเรือไทย 
  Naval Medical Department, Royal Thai Navy 

Received:  November 03, 2023 
Revised:  December 22, 2023 
Accepted:  December 23, 2023 



450 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

Abstract 

 This article aims to study guidelines for a holistic approach to living 
based on Buddhist psychology, which seeks to cultivate practitioners' 
awareness of the mind's workings and the nature of your mind to identify 
the causes of suffering and ways to alleviate it. It also can be applied to 
behavior and mental processes until it becomes Buddhist psychology, 
which can explain the causes of behavior. It is a discipline applicable to 
navigating life in a rapidly changing social environment. There are studies 
that explore the application of Buddhist psychology to consumer behavior, 
specifically focusing on consumers' motivations for purchasing cosmetics for 
beauty and their influence on mental well-being. Additionally, these studies 
extend to marginalized groups utilizing Buddhist psychology principles to 
facilitate self-improvement and societal acceptance. Another approach to 
cultivating happiness through authentic Buddhist psychology is the practice 
of meditation. Meditation is crucial in developing cognitive potential, 
profoundly impacting emotions and creativity. Behavioral studies, which 
include the analysis of electrical brain waves, have demonstrated that 
individuals who practice breathing control experience direct effects on 
emotional regulation and alterations in brain wave patterns. As a result, 
adhering to Buddhist psychology principles in meditation can lead to 
significant improvements in both physical and mental well-being, providing 
valuable guidance for navigating life in our current environment and society. 

Keywords:  Buddhist Psychology, Living, Happiness, Today's World 
 

บทนำ 

 ในปจจุบันมีปญหามากมายเปนกับดักในการดำเนินชีวิตไมวาจะเปนปญหา
เศรษฐกิจ ปญหาสังคม ปญหาสิ่งแวดลอมและปญหาทางความเห็นทางการเมือง สงผล
ใหการดำเนินชีวิตในปจจุบันมาความยากและตองปรับตัวอยูตลอดเวลา อีกทั้ง การ
เปลี่ยนแปลงเทคโนโลยีเขามามีสวนกระตุนใหหลายปญหาแพรกระจายไปอยางรวดเร็ว 
ซึ่งในหลายปญหาเกิดจากการขาดสติและการยับย้ังจิตใจ ในทางกลับกัน การดำเนินชีวิต



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 451 

ในปจจุบันนอกจากจะดูแลตนเองใหรอดพนจากอันตรายรอบตัวแลว ยังตองฝกควบคุม
จิตใจของตนเองใหสามารถดำรงอยู ไดภายใตสภาวะกดดันทางเศรษฐกิจ สังคมและ
สิ่งแวดลอม ควบคูกับการดำรงจิตใจใหตนเองมีความสุขดวย 
 มนุษยทุกคนลวนปรารถนาความสุขและแสวงหาความสุขดวยกันทั้งนั้น การ

ไดมาซึ่งความสุข จึงตองทำทุกอยางเพื่อความสุข ทั้งในการดำเนินชีวิตประจำวัน การอยู
ในสังคมที่เกี่ยวของกับคนทั่วไป การที่ประกอบอาชีพในการทำงาน การหาเงิน เปนตน 
ซึ่งมีนักวิทยาศาสตรหลายทานช่ือวา ความสุขเกือบครึ่งหน่ึงข้ึนอยูกับตัวเราเอง การแบง
ความสุขแบงออกเปน 2 ประเภทอยางเห็นไดชัด คือ สุขกายและสุขใจ การที่รางกายไมมี
โรค ก็เปนรางกายที่มีความสุข สวนสุขใจ คือ การที่ใจไมมีความกังวลเปนสภาวะที่ที่ไมมี
ทุกข จึงเปนใจที่มีความสุข ซึ่งสภาวะเชนน้ี เปนสภาวะที่กายและใจมีความสมดุล ฉะน้ัน

ความสุขก็สามารถเกิดข้ึนไดโดยไมเกี่ยวของกับเงิน (ว.วชิรเมธี, 2554) 
 ดังนั้น การศึกษาพุทธจิตวิทยาจึงเปนแนวทางที่ทำใหผูปฏิบัติคนพบหนทาง
แหงความสงบและรูเทาทันจิตใจ เพื่อใหสามารถดำเนินชีวิตไดอยางเปนสุข และเปน
หนทางในการพัฒนาตนเองทางความคิด อารมณและทัศนคติ 
 

สภาพสังคมในโลกยุคปจจุบัน 

 ทฤษฎีระบบสิ่งแวดลอม หรือ ecological system โดย Urie Bronfenbenner 

ไดพูดถึงพัฒนาการของมนุษย โดยอธิบายมุงเนนไปที่พัฒนาการตลอดชวงชีวิตของมนุษย 
ซึ่งช้ีใหเห็นวาการเปลี่ยนแปลงทางกายภาพของบุคคลและสิ่งแวดลอมมีความสัมพันธกัน 
ไมสามารถแยกอธิบายการเปลี่ยนแปลงอยางใดอยางหนึ่งออกจากกันได ดังนั้น การ
อธิบายพัฒนาการของบุคคลนั ้น ควรคำนึงถึงบริบททางสังคม (social context) ใน
หลากหลายรูปแบบ ทั้งแบบเปนทางการและไมเปนทางการ ซึ่งในที่นี้อาจกลาวไดวา
มนุษยนั ้น ไมสามารถอยู ไดโดยเปนอิสระจากสิ ่งแวดลอมรอบกายของเรา (Urie 

Bronfenbrenner, 1977) 
 ในโลกยุคปจจุบัน มีขาวที่สะทอนความเลื่อมโทรมทางจิตใจของคนในสังคม 
ไมวาจะเปนขาวการลักขโมยไปจนถึงการคอรัปชั่นในการบริหารบานเมือง การทะเลาะ
กันจากความใจรอนไปจนถึงการฆากันตาย และขาวการฆากันเพราะผิดหวังในความรัก 
ตลอดจนความขัดแยงจากความคิดที่แตกตางไปจนถึงการประทวงและเกิดเปนสงคราม 
ทั้งหมดลวนเกิดจากการไมรูเทาทันสภาวะจิตของตน ขาดการยับยั้งความตองการและ



452 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

ขาดความตระหนักรูถึงตนเหตุของทุกข จนทำใหสังคมเสื่อมโทรมลง ผูที่ไดรับรู รับทราบ
ขาวเกิดความหดหูหรือเกิดพฤติกรรมเลียนแบบ หากผูใดที่มีการฝกจติใหรูเทาทันตลอดก็
จะสามารถวิเคราะห รูถึงตนเหตุของทุกข รูวิธีดับทุกข ไดจนถึงการทำใหจิตของตนมี
ความสุขและมีพลังงานความคิดเชิงบวกที่ทำใหสังคมเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีข้ึน 

 ดวยเหตุดังกลาวน้ี พระพุทธศาสนาจึงมีความสำคัญอยางย่ิงตอการศึกษาเรื่อง
ความสุขและหนทางที่จะนําความสุขและสันติภาพมาสูสังคมมนุษย ซึ่งเช่ือวาจะเปนมิติ
ใหมของการศึกษาวิจัยที ่เปนประโยชนอยางมาก เนื่องจากเปนศึกษาทำความเขาใจ
เกี่ยวกับธรรมชาติของจิต สำหรับประเทศพัฒนาแลวและประเทศที่กําลังพัฒนา ที่เกิด
การขับเคลื่อนสังคมดวยระบบทุนนิยมในระดับหนึ่ง ตามทัศนะของนักเศรษฐศาสตร 
สังคม เศรษฐกิจแบบทุนนิยม เปนสังคมที่ชวยแกไขปญหาพื้นฐานที่มีสาเหตุมาจากการ

ขาดแคลนทรัพยากร ประสิทธิภาพและการสรางความเจริญทางวัตถุ จึงเปนทางออกที่
สำคัญ นี่เปนการมองจากดานมุมหนึ่งที่เห็นวา มนุษยมีความตองการที่ไมสิ้นสุด เมื่อ
ความตองการเหลาน้ันไดรับการตอบสนองแลว ความสุขและความสมหวังจากการที่ไดใช
ทรัพยากรก็จะเพิ่มมากขึ้น ในทางเศรษฐศาสตรแลว ไมไดแยกแยะวาความตองการน้ัน
เปนไปในทิศทางที ่ถูกหรือเกินขอบเขตทางศีลธรรมหรือไม เพราะถือวาไมใชเรื ่อง
เศรษฐศาสตร และมิไดต้ังคําถามวา ความตองการที่ไมสิ้นสุดเปนความตองการที่มนุษยมี

ความสุขอยางไมสิ้นสุดดวยหรือไม 
 เมื่อคำนึงถึงธรรมชาติของจิตใจ การแกไขปญหาทางเศรษฐศาสตรเปนหนทาง
เพียงสวนหนึ่งที ่จะชวยแกไขได แตในแงของความไมสมบูรณของตลาดและความ
บกพรองทางกฎหมาย จะทำใหสังคมทุนนิยมเดินออกหางจากประโยชนของมันมาก
ย่ิงข้ึน การพัฒนาที่เนนความตองการทางวัตถุที่ไมสิ้นสุด จะย่ิงทำใหสังคมมุงไปทางวัตถุ
และขาดความสมดุลมากย่ิงข้ึน ระดับความเจริญทางวัตถุและการพัฒนาจิตใจ เปนความ

ไมสมดุลที่มีผลกระทบตอการดำรงชีวิตและการเขาใจชีวิตที่เกี่ยวของกับความสุข ดังน้ัน  
จึงมิใชเรื่องที่แปลก ที่นักจิตวิทยาและนักเศรษฐศาสตรมักพบวา เงินซื้อความสุขไมได 
และมีตัวแปรมากมายที่มีความสัมพันธกับคะแนนความสุขที่ประเมินออกมาเปนตัวเลข 
 ความตองการที ่ไมสิ ้นสุด อาจตามมาดวยความทุกขและปญหาตาง ๆ ที่
เกี่ยวของกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพของโลกและจิตใจของมนุษย ซึ่งความตองการที่ไม
สิ้นสุด มิใชความตองการเทาที่รายไดหรือทรัพยากรจะอำนวยใหได เนื่องจากธรรมชาติ

ของจิตมีผลตอความทะยานอยากและการตัดสินใจของมนุษยที่จะกระทำในทางที่ควร
หรือไม พระพุทธศาสนาชี ้ใหเห็นวามนุษยมีแรง กดดันทางจิตใจที ่จะแสวงหาความ



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 453 

ตองการอยางไมสิ้นสุด แตการแสวงหาน้ันไมเคยไดรับการตอบสนองอยางเพียงพอ การ
กระทำที่ความทะยานอยากพาไป ไมสามารถตอบสนองความสุขแกมนุษยไดอยางเต็ม
รูปแบบเลย มนุษยตองออกจากความทะยานอยากน้ันและปรับใจเพื่อใหมีความสุข เปน
อิสระจากตัณหาและความเพลิดเพลนิทางวัตถุ จึงจะเปนความสุขอยางแทจริง (ศิลาวัฒน 

ชัยวงศ, 2556) 
 กลาวสรุปไดวา มนุษยเปนสิ่งมีชีวิตที่สามารถพัฒนาศักยภาพไดตลอดชวงชีวิต 
และสามารถมีลักษณะนิสัยที่หลากหลายรูปแบบตามบริบทของสังคม (Social Context) 
รวมถึง มีความตองการที่ไมสิ้นสุดในสภาพสังคมปจจุบันที่เปนระบบทุนนิยม การนำ
หลักการทางเศรษฐศาสตรมาใชในการแกไขปญหา ไมสามารถแกไขไดทุกปญหา 
เนื่องจากความรูไมเทาทันจิตใจของตน ความไมสมบูรณของจิตใจ จึงเปนสาเหตุของ

หลายปญหาในสังคม การพัฒนาทางวัตถุมิไดแกไขความไมสมดุลทางจิตใจหรือความ
ตองการของมนุษย ในหลายครั้ง ที่เงินไมสามารถซื้อความสุขไดและความสุขของแตละ
คนไมสามารถประเมินคาออกมาเปนตัวเลขไดเชนกัน ดังน้ัน การนำหลักพุทธจิตวิทยามา
เปนแนวทางในการดำรงชีวิต จึงเปนแนวทางหนึ่งในการหาจุดสมดุลระหวางความ
ตองการและความสงบสุขที่แทจริงของจิตใจตนเอง 
 

พุทธจิตวิทยาคืออะไร  

 ธรรมชาติของชีวิตมนุษยที่ตองเผชิญกับความเจ็บปวย นับเปนทุกขอยางหน่ึง
ที่สัตวโลกทุกหมูเหลาตองพบทั้งทางรางกายและจิตใจแตกตางกัน การที่จะบังคับไมให
รางกายเกิดการเจ็บปวยขึ้นนั้น เปนสิ่งที่ไมอาจเปนไปได เพราะธรรมชาติของรางกาย
มนุษยอวัยวะตาง ๆ ยอมตองเสื่อมลงและมีโรคภัยตาง ๆ เกิดข้ึน มีปจจัยหลายอยางที่
ทำใหรางกายเกิดการเจ็บปวยอยูเสมอในทุกชวงของชีวิต ซึ่งความเจ็บปวยน้ี เปนหน่ึง

ในเทวทูตทั้งสี่ที่ทำใหพระพุทธศาสนาเกิดขึ้น เพื่อชวยใหสัตวโลกทุกหมูเหลาพนจาก
ความทุกขและพบกับความสุขที่แทจริง หลักคำสอนและหลักปฏิบัติของพระพุทธศาสนา 
รวมทั ้งพิธีกรรมตาง ๆ ลวนแลวแตแฝงไวดวยแนวทางในการรักษาโรค ทั ้งโรคทาง
รางกายและจิตใจ ถึงแมวาโรคภัยไขเจ็บ เปนสิ่งที่หลีกเลี่ยงไมไดพระพุทธศาสนาก็ถือวา
การไมมีโรคเปนลาภอันประเสริฐ 10 เพราะจะทำใหเรา สามารถปฏิบัติธรรมใหไดรับ
ประโยชนเต็มที่ตามคำสอนในพระพุทธศาสนา ดวยเหตุน้ีพระพุทธศาสนา จึงมุงสอนวิธี

ปฏิบัติที่จะทำใหมีสุขภาพดีทั ้งทางรางกายและจิตใจวิธีสำคัญที่พระพุทธศาสนาใช



454 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

ปองกัน และรักษาโรค คือ การสวดมนตและการปฏิบัติกัมมัฏฐาน โดยเฉพาะวิปสสนา
กัมมัฏฐาน วิธีเหลานี้ นอกจากจะเปนประโยชนแกสุขภาพแลวยังนำไปสูความสุขสูงสุด
ทางพระพุทธศาสนาไดดวย ดังนั้น ทัศนะที่เกี่ยวกับการเสริมสรางสุขภาพในมิติมุมมอง
ทางพระพุทธศาสนาถือวาครอบคลุม ทั้งดานรางกายและจิตใจสูงสุดสามารถถอนความ

ทุกขที่เกิดข้ึนแลวใหหมดไปจนเขาถึงสภาพที่ปราศจาก อาการปวยจากโรคทางกายและ
ทางใจไดอยางแทจริง (สันติ เมืองแสง, 2563) 
 พุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) เปนการศึกษาเกี่ยวกับจิตที่สมัพันธ
กับทุกขหรือปญหา ซึ่งเปนสภาพอันแทจริงของชีวิต เขาใจสาเหตุและเปาหมายของชีวิต 
รวมถึง รับรูวิธีแกไขปญหาและพรอมที่จะเผชิญกบัทกุขตามหลักพทุธธรรม (พระครูสังฆรกัษ
ทวี อภโย, 2563) หรือหลักอริยสัจ 4 โดยหากแยกคำวา “พุทธะ” แปลวา ผูรู  ผูตื่น ผูเบิก
บาน ซึ่งในที่นี้ไดหมายถึงบุคคลที่ตรัสรูแลว แบงเปน 3 ระดับ คือ พระพุทธเจา (ทานผู
ตรัสรูเองและสอนใหผูอื่นรูตาม) พระปจเจกพุทธะ (ทานผูตรัสรูเองจำเพาะผูเดียว) และ
พระอนุพุทธะ (ทานผูตรัสรูตามพระพุทธเจา) (สาวกพุทธะ) และ “จิตวิทยา” คือ วิชาที่
ศึกษาพฤติกรรมกระบวนการทางจิต ดังนั้น การศึกษาพทุธจิตวิทยาจึงเปนการศึกษาที่
เนนกระบวนการและเน้ือหามีจุดประสงคเชิงคุณธรรม ผูเรียนที่ไดศึกษาวิชาน้ีจะเปนผูที่
มีจิตสาธารณะและมีความคิดเห็นที่เปนธัมมาทิฏฐิตามหลักธรรมคำทางพระพุทธศาสนา 
และในทางวิทยาศาสตร ถือเปนแนวคิดที ่พระพ ุทธเจ าใช ในการต ั ้งสมมติฐาน 
(hypothesis) จนปรากฏเปนทฤษฎี “สัมมาทิฏฐิ” เกิดเปนหลักธรรมและมีการเผยแพร
จนมีประชาชนนับถือทั่วโลก เชน หลักธรรมเกี่ยวกับการฝกจิตใจ หลักวิปสนากรรมฐาน 
เปนตน ดังนั้น การศึกษาพุทธจิตวิทยาจะตองทำความเขาใจพระพุทธเจาในฐานะผูนำ
ความรูแขนงนี้มาแสดงใหเห็นประจักษแกชาวโลก ภายหลังจากที่พระพุทธองคไดตรัสรู
เปนพระสัมมาสัมพุทธเจาแลว พระองคไดพิจารณากระแสความเปนไปของจิต ตั้งแต
กระแสชีวิตที่เปนทุกข สาเหตุที่ทำใหเกิดทุกข ความเปนไปไดของการดับทุกข และ
วิธีการดำเนินชีวิตไปสูการดับทุกข กระแสจิตหรือภาวะจิตที่พระองคทรงคนพบน้ันถือได
วาเปนหัวใจสำคัญของศาสตรที ่เรียกวา “พุทธจิตวิทยา” ซึ่งเปนการศึกษาในเรื่องที่
เกี่ยวกับจิตโดยตรงที่มุงเนนใหผูศึกษาเฝามองจิตของตน พิจารณาและวิเคราะหสภาวะ
จิตของตนจนรูเทาทันไดดวยตนเอง ตลอดจนสามารถขจัดทุกขทางใจ มีสภาวะจิตที่เปน
อิสระและมีความสุขที่สมบูรณ อันเปนเปาหมายสูงสุดของการฝกกระแสจิตเพื่อดับทุกข
และเปนหลักการสำคัญของพุทธจิตวิทยา ผูที่ทำการศึกษาพุทธจิตวิทยาสามารถเขาใจถึง
กระบวนการทำงานของจิต ธรรมชาติของจิตและเหตุปจจัยตาง ๆ ที่เปนสภาวะแฝงของ
จิต ตลอดจนสามารถควบคุมความทุกข เหตุปจจัยใหมที่ทำใหเกิดทุกข และขจัดภาวะ



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 455 

แฝงที่ทำใหเกิดทุกขน้ัน ๆ  ใหหมดไป เพื่อทำใหสามารถปลดเปลื้องทุกขทางกายและทกุข
ทางใจไดอยางสิ้นเชิง จนบรรลุความสุขสมบูรณของชีวิต และสามารถเขาถึงความสงบได
อยางแทจริงการศึกษาในปจจุบันที่เกี่ยวกับพุทธจิตวิทยาจะเนนการประยุกต โดยแบง
ออกเปน 6 รูปแบบไดดังน้ี 
 1. พุทธจิตวิทยาวิทยาการศึกษา มุงเนนพุทธศึกษา (Cognitive Education) 
จร ิยศ ึกษา (Moral Education) พลศึกษา (Physical Education) และพุทธศ ิลป  
(Buddhist Art Education) 
 2.  พุทธจิตวิทยาสังคม มุงเนนบทบาทในพฤติกรรมทางจิตที ่แสดงออกใน
สังคมและปฏิกิริยาทางสังคม 
 3.  พุทธจิตวิทยาอนัตตา เปนการศึกษาสามัญลักษณะของธรรมชาติและจิตที่
เปนสังขตธรรมและอสังขตธรรม  
 4.  พุทธจิตวิทยาประยุกต เปนการนำหลักพระพุทธศาสนาไปประยุกตสอน
ตามสภาวะและสิ ่งแวดลอมที่เหมาะสมจนกลายเปนพุทธจิตวิทยาบำบัด หรือ พุทธ
จิตวิทยาวิเคราะห คือ การนำหลักสมาธิและวิปสสนาไปประยุกตเพื่อการบำบัดผูปวย 
 5.  พุทธจิตวิทยาปรากฏการณ มุงเนนการศึกษาปรากฏการณที่เกิดจากการ
ปฏิบัติที่รูเห็นดวยตนเอง (จิตวิทยาพระนิพพาน)  
 6.  พุทธจิตวิทยาการปรึกษา เปนการนำหลักธรรมไปประยุกตสำหรบัการให
คำปรึกษาแกผูปวยในโรงพยาบาล ในลักษณะผูปวยขางเตียง (คิลานธรรม) ดวยการ
ปลอบโยนและบำบัดทุกขทางใจใหกับผูปวย ซึ่งเปนหลักการเจรญิอาณาปานสติในการให
คำปรึกษา (เริงชัย หมื่นชนะ, 2560) 
 กลาวโดยสรุป พุทธจิตวิทยา เปนศาสตรที่นำหลักทางพุทธศาสนามาเปน
แนวทางในการศึกษาเพื่อตระหนักรูถึงการทำงานของจิต เขาใจถึงเหตุปจจัยที่ทำใหเกิด
ความทุกข ทำใหผูที่ไดมีโอกาสศึกษาสามารถเขาใจถึงธรรมชาติของจติดวยหลักอริยสจั 4 
จนเกิดเปนศาสตรพุทธจิตวิทยา ที่มุงเนนใหผูศึกษาฝกการเฝามองจิตของตน เพื่อหา
สาเหตุและสามารถขจัดทุกขออกจากใจ จนคนพบความสุขตามวิถีของตน อีกทั้งยังสงผล
ตอสุขภาพและอาการเจ็บปวยที่ดีขึ้น จนกลายเปนศาสตรทางการแพทยในการบำบัด
ดวยนำหลักพุทธธรรม 
 
พุทธจิตวิทยากับชีวิตยุคปจจุบัน 

 การศึกษาพุทธจิตวิทยากับการวิเคราะหความสัมพันธเชิงสาเหตุที่มีอิทธิพลตอ

พฤติกรรมการต้ังใจซื้อเครื่องสำอางสำหรับตกแตงใบหนา (Makeup) ผานทางสื่อสังคม



456 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

ออนไลนของผูบริโภคในกรุงเทพมหานครฯ ผลการวิจัยพบวา ผูตอบแบบสอบถามสวน
ใหญเปนนักเรียน/นักศึกษา เพศหญิง มีอายุ 21- 30 ป สถานะโสด มีระดับการศึกษาอยูใน
ระดับปริญญาตรี มีรายไดเฉลี่ย 10,001-20,000 บาท โดยมีความคิดเห็นตอปจจัยตาง ๆ  
ไดแก ปจจัยการสื่อสารการตลาดแบบบรูณาการ การรับรูถึงประโยชน การรับรูความงาย

ตอการใชงาน ทัศนคติและพฤติกรรมการตั้งใจซื้อ เครื่องสำอางสำหรับตกแตงใบหนา 
(Makeup) ผานทางสื่อสังคมออนไลนอยูในระดับมาก 
 ในทางพุทธจิตวิทยาวาดวยเรื่องจิตวิทยาผสมผสานกับเรื่องจิตในวิถีพุทธสรุป
ไดวา ความสัมพันธเชิงสาเหตุที ่มีอิทธิพลตอพฤติกรรมตอพฤติกรรมการตั ้งใจซื้อ
เครื่องสำอางสำหรับ ตกแตงใบหนา (Makeup) ผานสื่อสังคมออนไลนของผูบริโภคใน
กรุงเทพมหานคร คือ การรับรู ถึงประโยชน การรับรูความงายตอการใชงาน ทัศนคติการ
รับรูถึงประโยชนในทางพุทธจิตวิทยา คือการรับรูถึงสิ่งที่ไดรับคือความงาม ความงามทำ
ใหมนุษยรูสึกพอใจ จะสงผลใหจิตใจมีความสดใสขึ้นได สงผลตอการตัดสินใจในการซื้อ
งายขึ้น การรับรูความงายตอการใชงาน คือ สะดวก วิธีการที่จะไดมาซึ่งบางสิ่ง ในทาง
พุทธจิตวิทยา การรับรูความงายจะทำใหจิตใจ ภายในรับรูถึงความสะดวกที่จะไดรับ
ความงามสงผลใหเกิดการตัดสินใจซื้อเครื่องสำอางไดงายเชนกัน และทัศนคติ คือ ความ
เช่ือ ความคิด ในทางพุทธจิตวิทยา จะคุนเคยกับคำวา ความเช่ือ ความศรัทธา ความเช่ือ
มีผลตอความประพฤติของมนุษยโดยตรง การมีความเช่ือ และความเช่ือ หรือทัศนคติที่มี
ตอเครื่องสำอางที่มากจะสงผลตอพฤติกรรมการต้ังใจซื้อในระดับที่มากตามไป ดวย โดย
ผลการวิเคราะหความสัมพันธเชิงสาเหตุท ี ่มีอ ิทธิพลตอพฤติกรรมการตั ้งใจซื้อ 
เครื่องสำอางสำหรับตกแตงใบหนา (Makeup) ผานทางสื่อสังคมออนไลนของผูบรโิภคใน 
กรุงเทพมหานคร มีความสอดคลองกลมกลืนกับขอมูลเชิงประจักษ ซึ ่งการสื ่อสาร
การตลาด แบบบูรณาการเปนตัวแปรที ่สำคัญที ่ส งผลตอพฤติกรรมการตั ้งใจซื้อ
เครื่องสำอางสำหรับตกแตง ใบหนา (Makeup) ผานทางสื่อสังคมออนไลน ผานการรับรู
ถึงประโยชน การรับรูความงายตอ การใชงาน และทัศนคติ อยางมีนัยสำคัญทางสถิติที่
ระดับ 0.05 (พินิตศรี จีนชัยภูมิ และ สุมาลี สวาง, 2562) 
 จากการศึกษาพุทธจิตวิทยาสำหรับคนชายขอบ ของ พระครูสังฆรักษทวี อภโย 

(2563) โดยใชหลักธรรม ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน หลักพละ 5 (Power) สัปปุริสธรรม 7 
ปาริสุทธิศีล 4 หลักมรรคมีองค 8 เปนฐานวิเคราะห เพื่อนำไปพัฒนาความเปนอยูของ
กลุมคนชายขอบ ในการดำเนินชีวิต ภายใตสังคมกระแสหลักการศึกษากระบวนการ
เรียนรูและการตอสูของคนชายขอบทั้งหลายอันจะชวยให เขาใจศักยภาพของความเปน
คนวาสามารถดำรงอยูไดอยางไร แมจะตกอยูในสถานภาพที่ถูกลดทอนความเปนคน



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 457 

อยางถึงที่สุดก็ตาม โดยจากการศึกษาพบวา คนชายขอบไมเคยยอมถูกกักขังใหอยูใน
กรอบที่ตายตัวแตจะขัดขืนตอสู ดวยการเรียนรูและสรางสรรคอยูตลอดเวลา เพื่อปรับตัว
ใหมีชีวิตอยูไดในพื้นที่และอัตลักษณที่ซับซอนสลับไปสลับมา ศักยภาพดังกลาวของคน
ชายขอบ ในดานหนึ่งนับวามีนัยสำคัญตอความเขาใจวัฒนธรรมของการเรียนรูทามกลาง

การตอสูในชีวิตจริง ขณะที่ในอีกดานหน่ึง ถือเปนเงื่อนไขสำคัญตอการสรางประชาสังคม ที่
ตองการใหทุกสวนของสังคมมีสวนรวมอยางแทจริงเพราะจะชวยลดชองวางในสังคม
ปจจุบันที่นับวันจะมองคนที่แตกตางกันทางสังคมและวัฒนธรรมจากแงมุมของ “ความเปน
อื่น” (The Otherness) มากข้ึน ซึ่งมักแฝงไวดวยนัยของความไมเทาเทียมกันในสังคม โดย
ชี ้ใหเห็นพลัง ของความเปนคนวาสามารถดำรงอยูไดอยางหลากหลาย ในทางกลับกัน
ศักยภาพในการเรียนรู ที่แตกตางกันของคนชายขอบก็จะกลายเปนพลังสำคัญในการพัฒนา

สังคมไทยดวยการสรางความเขาใจที่หลากหลายในการปรับตัวของมนุษยตอทิศทางการ
เปลี่ยนแปลง ที่นับวันจะยิ่งทวี ความไมแนนอน ขณะที่สังคมไทยตองรวมอยูในกระแส
โลกาภิวัฒนอยางไรความสามารถในการกำหนดชะตากรรมของตนเองมากข้ึนทุกที 
 การใชพุทธจิตวิทยาสำหรับคนชายขอบ ถือวาเปนการพัฒนาจิตใจใหกลุมคน
เหลาน้ี ไมใหเกิดความกังวลในจิตใจ โดยเฉพาะการใชหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเขา
ไปเยียวยาทั้ง กาย จิต ปญญาและสังคม ใหเกิดความพรอมและสมบูรณในการดำเนิน

ชีวิต เชน หลักทิฏฐธัมมิกกัตถประโยชน ซึ่งเปนหลักการใหถึงพรอมประโยชนอันพึงไดรบั
จากการประกอบกิจการ หรอือาชีพที่สุจริต ถูกตองทั้งทางกฎหมายและศีลธรรม ผลประ
โยชนที่ไดจากการประกอบกิจนั้น สวนหลักพละ 5 เปนธรรมที่มีกำลังในการปกปอง
คุมครองจิตใจไมใหอกุศลเขามาครอบงำได หรือเปนเกราะปองกันจิต ไมใหกระทำในสิ่งที่
ไมดีไมงามทั้งหลาย เชน ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปญญา ตอมาอีกหลักธรรมที่ทำให
เปนคนดี หรือที่เรียกวา สัปปุริสธรรม 7 เชน เปนคนรูจักเหตุมีผล รูจักผล รูจักตน รูจัก

ประมาณ รูจักกาล รูจักชุมชน และรูจักบุคคล สวนหลักปาริสุทธิศีล 4 เปนหลักสำหรับ
ใชในชีวิตประจำวันเพื่อขัดเกลาหรืออบรมใหเกิดความเปนระเบียบเรียบรอย กลาวคือ 
การปฏิบัติตามกฎระเบียบใหถูกตอง สำรวมกาย เลี ้ยงชีพ ในทางที ่ถูกตองและใช
สติปญญาในการใชทรัพยสินดวยความระมัดระวัง ใชในทางที่ถูกตองและเมื่อสามารถทำ
ใหถึงที่สุดก็สามารถทำใหถึงที่สุดแหงทุกไดและหลักธรรมประการสุดทาย คือ มรรค 8 
เปนทางสายกลาง หรือเปนแนวทางแหงการพัฒนาชีวิตใหพิชิตความทุกขทั้งมวล หรือให

รูทุกขเพื่อที่จะอยูรวมกับมนัได ซึ่งหลักธรรมทั้ง 5 ประการน้ีจะสามารถพัฒนาทั้งกาย จิต 
ปญญาและสังคม ใหกับกลุมคนชายขอบ มีคุณภาพชีวิตที่ดีและแกปญหาไดในสังคม 



458 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

 นอกจากนี้ พุทธจิตวิทยายังนำมาใชในดานสุขภาวะแนวพุทธของผูสูงวัยอีก
ดวย ในวัยสูญเสียสุขภาวะไปอันเกิดจากความเศราโศก ความโทมนัส ความทุกขใจ 
รวมทั้ง เหตุปจจัยทางรางกายที่บกพรองไป อันเนื่องมาจากเหตุปจจัยใดก็ตาม ผูสูงวัย
สามารถบูรณาการใชในการดำเนินชีวิตใหมีสุขภาวะที่เหมาะสมได โดยใชหลักการทาง
พระพุทธศาสนาเปนแนวทางในการดำเนินชีวิตอยางเปนองครวม ดังน้ี 
 1. การควบคุมผัสสะ ที่เกิดข้ึนกับตัวเราใหอยูในขอบเขตของความพอเหมาะ
พอดี มีสติ ควบคุมการกระทำทั้งกาย วาจา ใจ 
 2.  มีเจตนาดี ในการกระทำ การติดตอกับโลกภายนอก 
 3.  การมีปญญาที่ดี คือ การคิด เขาใจตอเหตุปจจัยที่เกิดข้ึนและมีผลกระทบ
ตอตัวเอง ผนวกกับความเขาใจหลักการที่แทจริงของคำสอนทางพระพุทธศาสนา ไดแก 
ศรัทธา คือ มีความเช่ือมั่นยึดถือคำสอนของพระพุทธศาสนาและพรอมปฏิบัติตาม จิตวิเวก 
คือ สุขภาวะที่เกิดจากจิตสงบ แยกจากสภาพแวดลอม รูตัวตนตลอดเวลาแมรอบขางจะ
วุนวายเพียงใดก็ตาม ศีล คือ ตองรักษาศีล จิตมีกุศล ไมกระทำสิ่งเลวรายตอผูอื่น จิตจึง
ปลอดจากอกุศลกรรมตาง ๆ  ทำใหเกิดจิตวิเวกไดงายและสงผลตอความสุขในที่สุด หลักไตร
ลักษณ คือ เขาใจความจริงที่แนนอนของทุกสรรพสิ่งในโลกน้ี ไมวาจะเปนสิ่งที่มีชีวิตหรือไม
มีชีวิตก็ตาม ทุกสิ่งเมื่อมีการเกิดข้ึน ยอมมีการเปลี่ยนแปลงทั้งดีข้ึน เลวลง และแตกสลาย
ไปในที่สุด ตามหลักธรรมชาติ หลักพรหมวิหาร 4 คือ การดำเนินชีวิตดวยการอยูรวมกับคน
อื่นและสรรพสิ่งทั้งปวงอยางมีเมตตา มีความปรารถนาใหผูอื่นมีความสุข รูจักช่ืนชมยินดีกับ
สิ่งตาง ๆ และรูจักวางเฉยตอสถานการณที่เกิดข้ึน หลักโลกธรรม 8 คือ เขาใจความจริงของ
ชีวิตที่มีข้ึน มีลง ตองปรับจิตใหเปนปกติรับสภาพใหได สันโดษ คือ รูจักความพอดีของชีวิต 
ไมขวนขวาย ในสิ่งตาง ๆ จนเกินความพอดี หลักอานาปาณสติ คือ การรูจักกำหนดลม
หายใจเขา-ออก อยางมีสติ สัมปชัญญะ รูสึกตัวตลอดเวลาและหลักปฏิจจสมุปบาท คือ 
รูจักเหตุเกิดขึ้น และ ผลที่ตามมาของเหตุที่เกิดอยางเปนระบบ จะทำใหจิตสงบนิ่งมาก
ขึ้นและสงผลใหผูสูงวัยมีสุขภาวะเพิ่มขึ้น จนสามารถดำเนินชีวิตอยูในโลกนี้ไดอยางมี
ความสุขในที่สุด (ตระกูล พุมงาม และ สุวัฒสัน รักขันโท, 2564) 
 พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และ พนัทเทพ ณ นคร กลาววา การนำหลักพุทธ

ธรรมมาประยุกตใชในการเยียวยาและพัฒนาจิตใจมนุษยนี้ที่มีชื่อเรียกวา จิตวิทยาแนว
พุทธ เปนแนวคิดที ่วางรากฐานอยู บนแกนคำสอนของพุทธธรรมไดแก สติปฏฐาน 4 
หลักธรรมน้ี มุงหมายที่จะสอนใหบุคคลเขาใจถึงความเปนจริงตามธรรมชาติของสรรพสิง่ 
โดยครอบคลุมคำสอนของพระพุทธเจาวาดวยสาเหตุของปญหา วิธีการแกไขปญหาและ
การพัฒนาจิตใจมนุษยไวอยางชัดเจนซึ่งความเขาใจอยางแทจริงในหลักธรรมดังกลาวทำ



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 459 

ใหบุคคลสามารถดำเนินชีวิตไดอยางสอดคลองกับความเปนจริงหรืออีกนัยหนึ่ง ความรู
แจงในหลักธรรมเหลาน้ี สามารถชวยบรรเทาความทุกขและยกระดับคุณภาพจิตใจของ
มนุษยได จุดหมายสูงสุดของการเกิดมาเปนมนุษยในพระพุทธศาสนา คือ การพัฒนาตน
ใหพนทุกขไดในที่สุดการปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานตามหลักสติปฏฐาน 4 หลักการปฏิบัติ

วิปสสนากรรมฐานตามหลักสติปฏฐาน 4 เปนการเจริญสติที่มนุษยทุกคนมีอยูแลวตาม
ธรรมชาติของแตละคนใหมีกำลังเพิ่มข้ึน เพื่อจิตมีสมาธิไดรวดเร็วข้ึน ทำใหนำปญญามา
ใชไดรวดเร็วขึ้นและมีคุณภาพ (ระดับ) สูงขึ้น เริ่มตนดวยการมีสติรูอยูกับกาย รวมทั้ง
อาการตางๆ ของกาย มีสติรูอยูกับความรูสึกตาง ๆ ของกายและมีสติรูอยูกับความเปนไป
ของความคิด หรือจิตใจและมีสติอยูกับสิ่งที่เกิดกับจิตและปรุงแตงใหจิตเปนไปตาง ๆ  ใน
แตละขณะอยางตอเน่ือง คอยเปนคอยไป ดวยวิธีการปฏิบัติที่มีระบบและข้ันตอนชัดเจน

และวิธีการนำไปประยุกตใชในการดำเนินชีวิตตามปกติในประจำวันที่การปฏิบัติทั้งสอง
อยางจะเกื ้อกูลกันไดเปนอยางดี ไดร ับผลเปน ปญญาที่เกิดขึ้นไดอยางรวดเร็วและ
ตอเน่ือง (พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และ พนัทเทพ ณ นคร 2560) 
 การศึกษาผลของการปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลมหายใจรวมกับไบนิวรอล
บีทซที่มีตอการควบคุม อารมณ: การศึกษาเชิงพฤติกรรมและคลื่นไฟฟาสมอง (วีรชัย คำธร, 
ปรัชญา แกวแกน และ พีร วงศอุปราช, 2562) เพื่อศึกษาผลของการฝกปฏิบัติสมาธิแบบ

กำหนดนับลมหายใจและการปฏิบัติสมาธิแบบนับลมหายใจรวมกับไบนิวรอลบีทซที่มีตอ
การควบคุมอารมณดวยการเปรียบเทียบการควบคุมอารมณจากการศึกษาเชิงพฤติกรรม
ระหวางการปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลมหายใจและการปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับ
ลมหายใจรวมกับไบนิวรอลบีทซ และเพื่อเปรียบเทียบการควบคุมอารมณจากการศึกษา
คลื่นไฟฟาสมองระหวางการปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลมหายใจและการปฏิบัตสิมาธิ
แบบกำหนดนับลมหายใจรวมกับไบนิวรอลบีทซวิเคราะหลักษณะคลื่นไฟฟาสมองขณะ

นั่งสมาธิของนิสิตมหาวิทยาลัยบูรพา กลุมตัวอยางเปนอาสาสมัครเขารวมการทดลองมี
อายุระหวาง 18-23 ป จำนวน 42 คน ประกอบดวย กลุมปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลม
หายใจ (กลุมควบคุม) จำนวน 21 คน และกลุมปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลมหายใจ
ร วมกับไบนิวรอลบีทซ (กล ุ มทดลอง) จำนวน 21 คน เคร ื ่องมือที ่ใชในการวิจัย
ประกอบดวยแบบรายงานการควบคุมอารมณและเครื่องบันทึกคลื่นไฟฟาสมองระบบ 
Neuroscan และวิเคราะหขอมูลดวยสถิติเชิงบรรยายและสถิติทดสอบที ผลการวิจัย

ปรากฏวา 



460 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

 1. ผลการพัฒนาวิธีปฏิบัติสมาธิแบบกำหนดนับลมหายใจและวิธีปฏิบัติสมาธิ

แบบกำหนดนับลมหายใจ รวมกับไบนิวรอลบีทซมีความเหมาะสมซึ่งสงผลตอการควบคุม

อารมณและสงผลตอการเปลี่ยนแปลงพลังงาน คลื่นไฟฟาสมอง 

 2.  ผลเปรียบเทียบการควบคุมอารมณจากการศึกษาเชิงพฤติกรรม (1) กอน

การทดลอง เปรียบเทียบคาเฉลี่ย การควบคุมอารมณพบวา ดานความยากลำบากในการ

ควบคุมแรงกระตุนในกลุมควบคุมและกลุมทดลอง แตกตาง กันอยางมีนัยสำคัญทางสถิติ

ที ่ระดับ 0.05 และ (2) หลังการทดลอง เปรียบเทียบการควบคุมอารมณ 6 มิติ พบ

คาเฉลี่ยในกลุมควบคุมมากกวากลุมทดลอง 

 3.  ผลเปรียบเทียบการควบคุมอารมณจากการศึกษาคลื่นไฟฟาสมอง (1) การ

ปฏิบัติสมาธิในกลุมปฏิบัติสมาธิ แบบกำหนดนับลมหายใจและกลุมปฏิบัติสมาธิแบบ

กำหนดนับลมหายใจรวมกับไบนิวรอลบีทซ สงผลตอการเปลี่ยนแปลงพลังงานคลื่นไฟฟา

สมองคลื่นเธตา (Theta) ชวงเวลาพื้นฐาน (Baseline) ที่ตำแหนงอิเล็กโทรด FZ TP7 

CP1 (2) การปฏิบัติสมาธิในกลุมปฏิบัติสมาธิแบบนับลมหายใจและกลุมปฏิบัติสมาธิแบบ

นับลมหายใจ รวมกับไบนิวรอลบีทซไมสงผลตอการเปลี่ยนแปลงพลังงานคลื่นไฟฟาสมอง

คลื่นอัลฟา (Alpha) ชวงเวลาพื้นฐาน (Baseline) ที่ตำแหนงอิเล็กโทรด (N/A) อธิบาย

คือไมพบผลกระตุนจากการปฏิบัติสมาธิทั้ง 2 วิธี ซึ่งสามารถสรุปไดวา การฝกสมาธิแบบ

นับลมหายใจรวมกับไบนิวรอลบทีซสงผลตอการเปลีย่นแปลงคลื่นเธตาแตไมสงผลตอการ

เปลี่ยนแปลงคลื่นอัลฟา 

 กลาวสรุป การใชชีวิตในปจจุบันลวนใชหลักการของพุทธจิตวิทยาในการ

ดำรงชีวิต ไมวาจะการตัดสินใจเลือกซื้อเครื่องสำอางตามที่กลาวมา การใชพุทธจิตวิทยา

ของคนชายขอบที่ตองใชหลักธรรมที่หลากหลาย อาทิ หลักทิฏฐธัม มิกกัตถประโยชน 

หลักพละ 5 หลักสัปปุริสธรรม 7 เปนตน เพื่อพัฒนาความเปนอยูของกลุมคนชายขอบ 

จนเปนที่ยอมรับในสังคมและดึงศักยภาพของกลุมคนชายขอบมาพัฒนาประเทศและ

สังคม การใชหลักพุทธจิตวิทยาสามารถใชในการดำรงชีวิตทุกชวงวัย โดยเฉพาะอยางย่ิง

ในผูสูงวัย ซึ่งเปนหลักยึดเหนี่ยวจิตใจในการดำรงชีวิต ดังนั้น การใชพุทธธรรมในการ

ดำเนินชีวิต เพื ่อใหเกิดสติและรู เทาทันจิตของตน ซึ ่งสามารถนำมาปรับใชไดทุก

สถานการณตลอดทุกชวงวัย 
 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 461 

การปรับใจใหมีความสุขโดยใชพุทธจิตวิทยาในโลกปจจุบัน  

 สิ ่งที ่จำเปนตอการดำรงชีวิตในสภาวะสังคมปจจุบันนั ้นไมใชเพียงความ
เขมแข็งทางรางกายเทานั้น แตหากยังตองการความเขมแข็งทางจิตใจอีกดวย ความ
เขมแข็งทางใจ คือ ความสามารถที่จะปรับตัว ปรับใจกับเหตุการณ วิกฤติของชีวิตและ
ฟนคืนกลับสูภาวะปกติ ภายหลังที่พบกับเหตุการณวิกฤติหรือสถานการณที่ทำใหเกิด 
ความยากลำบากในชีวิตได ซึ่งเปนความสามารถของคนที่มีอยูแลวในตัวเอง และนำมาใช
เมื่อตองเอาชนะปญหา อุปสรรค หรือความยากลำบากที่เกิดขึ้น ดังนั้น การสงเสริมให
บุคคลมีความเขมแข็งทางใจจะชวยใหสามารถใชวิกฤติเปนโอกาส ยกระดับความคิด 
จิตใจ มีพลังใจในการดำเนินชีวิตตอไปได หลังจากผานพนเหตุการณที่ไมดีในชีวิต (กรม
สุขภาพจิต, ม.ป.ป.) 
 จากการคนควางานวิจัยที่กลาวไปกอนหนา เราอาจพบวา พุทธศาสนาอาศัย
ความเห็นแจง เขาใจในธรรมชาติของสิ่งตาง ๆ และจิตใจเปนพื้นฐานในการทำงาน
รวมกับสภาวะภายในของผูคน จากนั้น ผูปฏิบัติหรือกลุมเปาหมายจะตองนำหลักธรรม
มาใชเพื่อปรับใจของตนเองใหตระหนักรูเทาทันและฝกฝนจิตใจใหเขมแข็งข้ึน โดยทั่วไป
แลวความคิดของคนเราน้ัน สามารถสงผลกระทบตอความรูสึกและการกระทำของเราได
อยางมากแมจะไมใชกลุมเปราะบางตามการศึกษาที่กลาวไปขางตนก็ตาม บอยครั้งที่
ความคิดถูกกระตุนและสรางแรงขับใหเกิดพฤติกรรมโดยอัตโนมัติ การฝกการตระหนัก
รูเทาทันความคิด จิตใจและเฝามองภาพที่ความคิดน้ันผานเขามาและผานไป กำหนดลม
หายใจและอยูกับปจจุบันจะชวยใหเราสามารถมองเหตุการณและสิง่ที่เกดิข้ึนหรือเปนอยู
ไดในแงมุมที่แตกตางหลากหลายออกไปได ทำใหเราเปนอิสระจากความคิดเหลานั้นได
และจะทำใหเราเห็นไดวาความคิดนั้นเปนสิ่งที่เกิดขึ้นอันเนื่องมาจากสภาวะจิตใจใน
ขณะน้ัน ไมใชขอเท็จจริง ซึ่งแปลวาเราไมไดเปนความคิดของเรา เพียงแตสะทอนวาเรา
รับรูสิ่งที่เกิดข้ึนอยางไรเทาน้ัน หนทางหน่ึงที่จะชวยฝกฝนการตระหนักรูได คือ การมอง
วาความคิดของเราน้ันเปนเหมือนเชน “รถโดยสาร” ที่เขามาจอดและพยายามพาเราข้ึน
รถโดยสารน้ันไป ซึ่งเราสามารถฝกยืนอยูที่ปายรถโดยสาร โดยไมข้ึนรถคันน้ันไป กำหนด
ลมหายใจและรางกายของเรา โดยฝกทำแบบน้ีเมื่อเรารูสึกวาเรากำลังถูกความคิดนำไป
ไกลจากขอเท็จจริง และการฝกฝนซ้ำ ๆ  จะทำใหการยืนอยูที่ปายรถโดยสารของเราน้ัน
งายข้ึนทุก ๆ ครั้ง (Mark Williams and Chris Cullen, 2563) 
 การทำใหบุคคลรู แจงตามความเปนจริง ซึ ่งมีชื ่อเรียกในพุทธศาสนา วา 
“สัมมาทิฏฐิ” แปลวา ความเห็นชอบ หรือเห็นถูกตองอันเปนภาวะและหนทางของความ
เขาใจอยางถูกตองในเรื่องของชีวิตและของโลก สัมมาทิฏฐิน้ันเปนมรรคขอแรกและเปน



462 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

มรรค ขอสำคัญในหมวดที่วาดวยปญญา ที่สามารถนำไปพัฒนาใหเกิดปญญา ซึ่งหากขาด
สัมมาทิฏฐิเสียแลว องคประกอบอื่น ๆ  ก็จะเกิดข้ึนไมไดกลาวคือ ถาเริ่มตนดวยความเห็น 
ความเขาใจและทัศนคติที่ถูกตองดีงามเปนจุดเริ่มตน ความคิดดีพูดดีทำดี ก็จะดำเนิน
สืบไปเปนความถูกตองทั้งหมด 
 การที่บุคคลจะมี “สัมมาทิฏฐิ” ไดนั้น นอกเหนือจากความเขาใจอยางแจม
แจงในปฏิจจสมุปบาทดังที่กลาวมาขางตนแลว บุคคลยังตองเขาใจหลักความเปนจริงอีก
ประการหนึ ่ง ซึ ่งถือเปนหลักธรรมที ่สำคัญที่พระพุทธเจาทรงแสดงอยูในรูปของกฎ
ธรรมชาตินั่นก็คือ หลักไตรลักษณ ซึ่งความจริงธรรมทั้ง 2 หมวดน้ี คือ ทั้งปฏิจจสมุป
บาทและไตรลักษณนั้น ถือไดวาเปนกฎเดียวกัน แตแสดงคนละแงหรือคนละแนวทาง 
เพื่อมองเห็นความจริงอยางเดียวกัน กลาวคือ หลักไตรลักษณมุงแสดงลักษณะของสิ่ง
ทั้งหลายวา มีลักษณะเปนเหตุปจจัยสืบตอกันตามหลักปฏิจจสมุปาท สวนหลักปฏิจจสมุ
ปาทก็มุงแสดงถึงอาการของสิ่งทั้งหลายวามีความสัมพันธโดยอาศัยเหตุปจจัยสืบตอกัน
เปนกระแส ถาไมมีปจจัยหนึ่งอีกปจจัยหนึ่งก็เกิดขึ้นไมไดและมีการเกิดดับสืบตอกันไป 
อยูตลอดเวลาจนมองเห็นไดวาเปนไตรลักษณ ไตรลักษณหรือที่เรียกอีกอยางหนึ่งวา 
สามัญลักษณะ แปลวา ลักษณะที่ทั่วไปหรือความเสมอเหมือนกันของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง 
ซึ่งหลักไตรลักษณแสดงใหเห็นถึงลักษณะทั่วไปของสรรพสิ่งวามี ลักษณะดังตอไปน้ี 
 1.  อนิจจตา (Impermanance) ความไมเที่ยง ความไมคงที่ ความไมยั่งยืน 
ภาวะที่เกิดข้ึนแลว เสื่อมและสลายไป 
 2.  ทุกขตา (Stress and Conflict) ความเปน ทุกข ภาวะที่ถูกบีบค้ันดวยการ
เกิดข้ึนและสลายตัว ภาวะที่กดดัน ฝนและขัดแยงอยูในตัว เพราะปจจัย ที่ปรุงแตงใหมี
สภาพเปนอยางน้ันเปลี่ยนแปลงไปจะ ทำใหคงอยูในสภาพน้ันไมได ภาวะที่ไมสมบูรณมี 
ความบกพรองอยูในตัว ไมสนองความตองการหรือ ความพึงพอใจอยางเต็มที่แกผูที่มี
ความอยากดวย ตัณหาและกอใหเกิดทุกขแกผูที่เขาไปยึดดวยตัณหา อุปาทาน 
 3.  อนัตตา (Soullessness หรือ Non-self) ความเปนอนัตตา ความไมใช
ตัวตน ความไมมีตัวตน ที่แทจริงของมันเอง 
 ลักษณะทั้งสาม คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เปนภาวะที่สัมพันธเกี่ยว เน่ืองกัน 
เปนอาการสามดานหรือสามอยางของเรื่องเดียวกัน เปนเหตุเปนผลของกันและกันดัง
พุทธพจนที่ตรัสวา “สิ่งใดไมเที่ยง สิ่งน้ันเปนทุกข, สิ่งใดเปนทุกขสิ่งน้ันเปนอนัตตา, สิ่งใด
เปนอนัตตาสิ่งนั้นพึงเห็นดวยสัมมาปญญาตามที่มันเปนอยางนี้ วานั่นไมใชของเรา มิใช
เราเปนนั่น นั่นไมใชตัวของเรา” กลาวคือ สิ่งตาง ๆ  ที่ประกอบกันดวยปจจัยตาง ๆ  ที่
สัมพันธเนื่องอาศัยกันมีการเกิดดับสบืตอกันไปอยูตลอดเวลา จึงเปนภาวะของความไม



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 463 

เที่ยง เมื่อตองเกิดดับไมคงที่ และ เปนไปตามเหตุปจจัยตาง ๆ  ก็ยอมมีความหนวงเหน่ียว 
บีบคั้น กดดัน อันกอใหเกิดทุกข และเมื่อทุกสวนเปนไปในรูปกระแสที่ขึ้นตอเหตปุจจัย
ตาง ๆ และเกิดดับอยูตลอดเวลาเชนน้ีก็ยอมไมมีตัวตนที่แทจริงที่วาไมใชตัวตน ก็เพราะ
แตละอยาง ๆ  ลวนเกิดจากเหตุปจจัยอิงอาศัยซึ่งกันและกัน และคนเราก็ไมมีอำนาจไป
บังคับหรือกำหนดใหเปนไปตามความตองการได มันจึงไมมีตัวตนและไมใชของเราอยาง
แทจริง แมเมื่อบุคคลประสบกับความทุกขหรือปญหา สัมมาทิฏฐิก็จะเปนตัวนำไปสูการ
คิดพิจารณาถึงประเด็นปญหาและวิธีการแกปญหาที่เกิดข้ึนอยางถูกตอง อันนำไปสูการ
ปรับสภาพจิตใจใหเขากับสภาพความเปนจริงน้ัน ๆ ไดอยางกลมกลืน ซึ่งเมื่อความทุกข
คลี่คลายความสุขสงบก็เกิดขึ้นในจิตใจและเชนเดียวกันเมื่อจิตใจไดพัฒนาจากการเห็น
แจงถึงความจริงของสรรพสิ่งดังกลาวขางตน ไมวาจะมีเรื่องอะไรมากระทบบุคคลก็จะ
สามารถประคับประคองจิตใจใหสามารถเผชิญและทำความเขาใจกับความจริงในชีวิตที่
เกิดขึ้นไดจึงอาจกลาวไดวา สัมมาทิฏฐิจะทำใหสภาวะของจิตใจไดรับการเยียวยาและ
ไดรับการพัฒนาควบคูกันไป ดวยเหตุน้ี จึงกลาวไดวาสัมมาทิฏฐิเปนองคประกอบสำคัญ
ในการปฏิบัติเพื่อการดับทุกขในฐานะที่เปนทั้งจุดเริ่มตนและจุดหมายปลายทางแหง 
มรรค สัมมาทิฏฐิจึงเปนธรรมที่จะตองไดรับการพัฒนาใหเกิดขึ้นในตนใหชัดเจนและ
ประณีตขึ้นเรื่อย ๆ เพื่อเปนอุปกรณคูชีวิตในการแกปญหาและพัฒนาสภาวะจิตใจของ
ตนเอง ดังน้ัน การเสริมสรางสัมมาทิฏฐิจึงเปนสิ่งที่สำคัญอยางย่ิง ซึ่งปจจัยที่จะทำใหเกิด
สัมมาทิฏฐิมีอยูดวยกัน 2 ปจจัย ดังน้ี 
 1.  ปจจัยภายนอก หรือวิธีการแหงศรัทธา ซึ่งในทางพระพุทธศาสนา เรียกวา 
“ปรโตโฆสะ” คือ เสียงจากผูอื่น หรือการกระตุนหรือชักจูงจากภายนอก เชน การสั่ง
สอน การแนะนำ การถายทอด คำช้ีแจง การอธิบาย การเรียนรูจากผูอื่น เปนตน ในที่น้ี
หมายถึงเฉพาะสวนที่ดีงามถูกตอง ไดแก การรับฟงธรรม ความรู หรือคำแนะนำจาก
บุคคลที่เปนกัลยาณมิตร  
 2.  ปจจัยภายในหรือวิธีการแหงปญญา ซึ่งเรียกในทางพระพุทธศาสนาวา 
“โยนิโสมนสิการ” คือ การรูจักมองและพิจารณาสิ่งตาง ๆ ดวยตนเอง ตามสภาวะความ
เปนจริงและตามเหตุปจจัยที่แทจริง โดยการคิดวิเคราะหหาเหตุผล สืบคนใหเห็นความ
จริง แยกแยะสิ่งนั้น ๆ  หรือปญหานั้น ๆ  ใหเห็นตามสภาวะและตามความสัมพันธที่เปน
เหตุปจจัยที่ สืบตอกันมา (ชมพูนุท ศรีจันทรนิล, 2552) 
 การฝ กสมาธ ิ  (mindfulness) เป นอ ีกหนทางหน ึ ่ งในการตระหนักรู  

(awareness) และความสามารถในการเห็นสิ ่งที ่เก ิดขึ ้น จากแงมุมทั ้งภายในและ
ภายนอกตัวตนของเรา ซึ่งอาจเรียกไดวาเปนกระบวนการที่ชวยกลั่นกรองโดยไมเขาไป



464 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

เปนสวนหน่ึงของสิ่งตาง ๆ การตระหนักรูโดยปราศจากอคติและคำตัดสินที่อาจเกิดจาก
จิตใจ อารมณ รวมถึง ตัวกระตุ นจากภายนอก ภายใตสภาวะกระแสบริโภคนิยม
(consumerism) จึงจำเปนตองมีหนทางในการจัดการกับบาทแผลในจิตใจและบาดแผล
ที่เกิดขึ้นกับธรรมชาติบนโลกของเราอันเนื ่องมาจากการบริโภคที ่มากเกินไป รวมทั้ง

ออกแบบแนวทางการบริโภคอยางมีสติ ซึ่งจากการวิจัยพบวาหากมีการฝกการเจริญสติ
เพิ่มเขาไปในหลักสูตรการศึกษาในโรงเรียนจะชวยทำใหเกิดประโยชนทางจิตวิทยาแกผู
ศ ึกษาอยางมาก โดยครูผ ู สอนการฝกสมาธิในศาสนาพุทธไดชี ้ว า การฝกสมาธิ 
(mindfulness) สามารถกอประโยชนแกทุกคนไดโดยปราศจากขอจำกัดทางความเช่ือ
ดานศาสนาหรือจิตวิญาณ (Erika L. Rosenberg, 2016) และจากการทดลองใชเครื่องมอื
ฝกสติในกลุมคนหนุมสาว พบวา หลักสูตรที่ไดรับการวางแผนควบคุมเปนอยางดเีปนที่

ชื่นชอบของนักเรียนและบุคลากรเปนอยางมาก รวมทั้ง ชวยสามารถชวยระบุปญหาที่
ผูเขารวมหลักสูตรตองเผชิญไดและยังชวยเสริมสรางความเปนอยูที่ดี (wellbeing) ลด
ภาวะวิตกกังวล ความทุกขใจและพฤติกรรมดานลบอีกกวา 23 พฤติกรรม ทำใหสามารถ
หลับไดดีขึ้น พัฒนาการเห็นคุณคาในตนเอง (self-esteem) ทำใหรูสึกสงบใจมากข้ึน 
ผอนคลายและสามารถกำกับตนเองและตระหนักรูในตนเองไดดีข้ึน เชนเดียวกับที่สงผลดี
ตอความสามารถทางสติปญญาและสุขภาพกายในบางแงมุม ซึ่งในที่น้ี จึงสามารถกลาว

ได ว า การฝ กสมาธ ิ  (mindfulness) ม ีความส ัมพันธ ในแง บวกตอช ีว ิต อารมณ 
ความสามารถในการเขาสังคม ในขณะที่มีความสัมพันธทางลบกับอารมณในแงลบและ
ภาวะวิตกกังวล ดังนั้น จึงอาจกลาวไดวาการฝกสมาธิ (mindfulness) นั้นเปนหนทาง
การพัฒนาที่มีตนทุนต่ำและใหผลทีดี่และรวดเรว็ตอสุขภาพกาย สุขภาพใจและชีวิตความ
เปนอยู (Katherine Weare, 2013)   
 แมวาการฝกสมาธิ (mindfulness) จะถูกกลาวไวมานานในศาสนาพุทธ แต

ดวยการฝกฝนดังกลาวไมตองอาศัยความเชื่อทางศาสนาหรือจิตวิญญาณและสามารถ
พิสูจนผลกระทบในแงบวกไดตามหลักวิทยาศาสตร ทำใหการฝกสมาธิ (mindfulness) 
เริ่มเปนที่แพรหลายในโลกตะวันตก รวมทั้ง ผูนับถือศาสนาอื่น หรือผูนับถือพระเจาองค
เดียวก็สามารถฝกสมาธิได การฝกสมาธิ (mindfulness) ไดรับการแนะนำวาสามาถชวย
ปรับอารมณ ความสามารถในการจดจอ ความต้ังใจ ทัศนคติที่ดี นอกจากน้ี ยังชวยนำมา
ซึ่งความคิดสรางสรรค ความรูเทาทันซึ่งนำไปสูคุณภาพชีวิตและสุขภาพที่ดี ซึ่งสิ่งเหลาน้ี

ถูกพิสูจนดวยงานวิจัยเชิงประจักษมาแลวนักตอนักในกลุ มตัวอยางที ่หลากหลาย 
(Jazaieri and Shapiro, 2017) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 465 

 กลาวสรุป การฝกสมาธิตามหลักของพระพุทธศาสนาเปนการฝกกำหนดลม
หายใจ ใหผูปฏิบัติมีสติอยูกับตัวเองในปจจุบัน เปนการฝกการเฝามองและรูทันจิตของ
ตนใหตระหนักรูและฝกการทบทวนความคิดอยางมีเหตุผล การฝกพุทธจิตวิทยาเริ่มเปน
ที่นิยมและแพรหลายในกลุมคนฝงตะวันตก อยางเชนการฝกสมาธิและการพัฒนาคุณคา
ในตนเอง รวมถึง งานวิจัยมากมายที่กลาวมาลวนเปนการนำแนวทางและหลักการทาง
พุทธศาสนามาประยุกตเขากับหลักทางจิตวิทยา ที่มุงใหผูปฏิบัติรูเทาทันจิตและสามารถ
กำกับตนเอง เปนผลดีตอการพัฒนาศักยภาพทางความคิด อีกทั้งยังสงผลตออารมณ 
ทัศนคติและความคิดสรางสรรค จนกลายเปนศาสตรหนึ่งที่ชวยบำบัดจิตใจและชวยให
สุขภาพรางกายแข็งแรงข้ึน รวมถึงการฝกสมาธิเปนการยกระดับทัศนคติในเชิงบวกที่ทำ
ใหผูที่ฝกฝนมีความสุขในการดำเนินชีวิตมากข้ึน 
 

บทสรุป 

 ภายใตสภาวะโลกาภิวัฒน ทำใหกระแสทุนนิยมและบริโภคนิยมกระจายตัวไป
ตามพื้นที่ตาง ๆ อยางไมอาจหลีกเลี่ยงได แมกระแสดังกลาวจะชวยลดปญหาการขาด
แคลนทรัพยากร รวมถึง ชวยใหมนุษยสามารถเขาถึงทรัพยากรไดดวยความสามารถของ
ตนเอง แตมนุษยก็ถูกตัดสินคุณคาผานความสามารถในการผลิตและตอบสนองความ
ตองการของตลาด เมื่อประกอบกับความตองการอันไรที่สิ้นสุดของมนุษยแลว จึงไมมี
ความสามารถใดของมนุษยเชนเดียวกันที่จะเพียงพอที่จะตอบสนองตอความตองการของ
ตลาดบริโภคนิยมและนำไปสูความรูสึกไรคุณคา วิตกกังวลและความโศกเศราในจิตใจ
ของผูคนอยางแพรหลาย อีกทั้งชองวางทางกฎหมายและระบบการตลาดของผูมีกำลังทนุ
สูงและความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจทำใหการด้ินรนเพื่อไขวควาถึงทรัพยากรตาง ๆ น้ัน
ยิ่งยากลำบากขึ้นไปอีกและเมื่อหากใครเปนผูแพในการแขงขัน เทากับวาเขาคือผู ที่
ออนแอในระบบการตลาดแบบทุนนิยม ปญหาทางดานการสังคมและเศรษฐกิจถูกผลัก
ใหเปนปญหาระดับปจเจก ความรูสึกพายแพ ดอยคุณคามักกัดกินในใจของผูคนในยุค
สมัยใหมอยูเสมอ 
 แนวคิดเรื่องจิตในทางพระพุทธศาสนานั้นสามารถที่จะนำไปปรับประยุกตใช
ใหเกิดประโยชนกับชีวิตและสังคมไดหลายประการทั้งในเรื่องของการเรียนรู การเรยีน
การสอน การพัฒนาตนเองและการแกไขปญหาเรื่องทุกขดวยการใหคำปรึกษาเชิงพทุธ 
ซึ่งเปนวิธีการที่พระพุทธองคทรงนำไปใชไดผลมาแลว แนวคิดเรื่องพุทธจิตวิทยา เปน
เรื่องที่เกี่ยวของกับจิตและกระบวนการทำงานของจิตที่พระพุทธศาสนาถือวาจิตมีพลังใน
การควบคุมกาย แตถึงอยางนั้น จิตก็ไมไดเปนเอกเทศจากกายเพราะจิตกับกายจะตอง



466 |   Journal of MCU Humanities Review          Vol.9 No.2 (July – December) 2023 

ทำงานแบบอิงอาศัยซึ่งกันและกัน ในแงอภิธรรม จิตมนุษยหรือสัตวมีความละเอียดออน 
สามารถจำแนกประเภทไดอยางหลากหลาย เมื ่อนำแนวคิดเรื ่องพุทธจิตวิทยามา
วิเคราะหเชิงเปรียบเทียบกับแนวคิดเรื่องจิตวิทยาตะวันตกก็จะพบวา จิตวิทยาตะวันตก
ศึกษาจิตและกระบวนการทำงานของจิตในแงของพฤติกรรมภายนอกดวยการพิสูจน
ทดลองโดยหลักวิทยาศาสตร แตพุทธจิตวิทยาน้ัน ศึกษาจิตและกระบวนการทำงานของ
จิตในแงของการปฏิบัติเพื่อฝกฝนจิตดวยการปฏิบัติธรรมทั้งในดานสมถะและวิปสสนา
กรรมฐานโดยมุงทำใหจิตมีศักยภาพที่จะสามารถเอาชนะหรือควบคุมกิเลสได (พระครู
ปลัดมารุต วรมงฺคโล, 2553) 
 พุทธจิตวิทยาเมื่อนำมาใชในโลกปจจุบันแลว จะเกิดประโยชนอยางย่ิงในการทำ
ใหเกิดความรูแจงของธรรมชาติของสิ่งตาง ๆ  ดวยขอบเขตของพุทธศาสนาอยูที่การฝกฝน
ปฏิบัติที่จะสังเกตจิตใจมากกวาอาศัยความเชื่อ การฝกฝนน้ี จึงปราศจาคกำแพงกั้นที่เกิด
จากความเช่ือตามหลักศาสนา อีกทั้งยังไดรับการพิสูจนเชิงประจักษภายใตการวิจัยอยางมี
ระบบมายาวนาน จนไมใชเรื่องใหมในสังคมทั้งตะวันตกและสังคมตะวันออก โดยงานวิจัย
หลายชิ้นชี้วา หลักธรรมของพุทธศาสนานั้นสอดคลองกับหลักของจิตวิทยา และสามารถ
สรางการเปลี่ยนแปลงในแงบวกแกผูที่ไดรับการดูแลดวยหลักพุทธจิตวิทยาทั้งรางกายและ
จิตใจรวมถึงความสามารถในการเขาสังคม การจดจออยูกับสิ่งตาง ๆ ไดอีกดวย 
 

รายการอางอิง 

กรมสุขภาพจิต. (2566). การเสริมสรางความเขมแข็งทางใจ. สืบคน 21 พฤศจิกายน  
 2566, จาก https://shorturl.asia/wFMd8 
ชมพูนุท ศรีจันทรนิล. (2552). จิตวิทยาแนวพุทธ: แนวทางเพื่อการเยียวยาและพัฒนา 
 จิตใจมนุษย.วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยหอการคาไทย, 29(4), 188-208. 
ตระกูล พุมงาม และ สุวัฒสัน รักขันโท. (2564). สุขภาวะแนวพุทธของผูสูงวัย. มจร  
 มนุษยศาสตรปริทรรศน, 7(1), 467-480. 
พระครูปลัดมารุต วรมงฺคโล. (2553). การศึกษาวิเคราะหพุทธจิตวิทยาในพระไตรปฎก.  
 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร, 7(sp1), 25-34. 
พระครูสังฆรักษทวี อภโย. (2563). พุทธจิตวิทยาสำหรับคนชายขอบ. วารสารมหาจุฬา 
 นาครทรรศน, 7(8), 15-29. 
พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และ พนัทเทพ ณ นคร. (2560). พุทธจิตวิทยากับการปรับ  
 เปลี่ยนพฤติกรรมมนุษยตามหลักสติปฏฐาน 4. วารสารพุทธจิตวิทยา. 2(2),  
 59-72. 



วารสาร มจร มนุษยศาสตรปริทรรศน         ปที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 2566   | 467 

พินิตศรี จีนชัยภูมิ และ สุมาลี สวาง. (2562). พุทธจิตวิทยากับการวิเคราะหความสัมพนัธ 
 เชิงสาเหตุที่มีอิทธิพลตอพฤติกรรมการต้ังใจซื้อเครื่องสำอางสำหรับตกแตง 
 ใบหนา (Makeup). วารสารมหาจุฬานาครทรรศน, 6(7), 251-264. 
เริงชัย หมื่นชนะ. (2560). ระบบและทฤษฎีพุทธจิตวิทยา. วารสารมหาจุฬาวิชาการ,  
 2(1), 63-78. 
ศิลาวัฒน ชัยวงศ. (2556). เศรษฐศาสตรแนวพุทธกับการพัฒนาความสุข. วารสาร 
 วิทยาลัยสงฆนครลำปาง, 2(2), 1-8. 
สันติ เมืองแสง. (2563). สิ่งที่ทุกคนปรารถนา : กายแข็งแรง ใจเปนสุข (สารนิพนธพุทธ 
 ศาสตรบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
ว. วชิรเมธี. (2554). ความทุกขมาโปรด ความสุขโปรยปราย. กรุงเทพฯ: ปราณพับลิชช่ิง. 
วีรชัย คำธร, ปรัชญา แกวแกน และ พีร วงศอุปราช. (2562). ผลของการปฏิบัติสมาธิ 
 แบบกำหนดนับลมหายใจรวมกับไบนิวรอลบีทซที่มีตอการควบคุมอารมณ:  
 การศึกษาเชิงพฤติกรรมและคลื่นไฟฟาสมอง. วารสารวิทยาการวิจัยและ 
 วิทยาการปญญา, 17(sp2), 19-37. 
Bronfenbrenner, Urie. (1977). Toward an Experimental Ecology. American  
 Psychologist, 32(7), 513. 
Jazaieri Hooria and Shauna Shapiro. (2017). Mindfulness and wellbeing. In  
 The Happy Mind: Cognitive Contributions to Well-Being. 
Williams, Mark, and Chris Cullen. (2563). Moving Beyond the Rumour Mill’ - 

Relating differently to thoughts and worries. In MINDFULNESS: 
FINDING PEACE IN A FRANTIC WORLD. Oxford Mindfulness Centre. 

 
 

 


