
พุทธจิตวิทยา : การให้คำปรึกษาในพระพุทธศาสนา 
Buddhist Psychology: Counseling in Buddhism 

 

พระมหาสายัณห์ วงศ์สุรินทร์1, สำราญ ศรีคำมูล2 และ พระมหายงยุทธ์ ทำพะพันนะ3 

Phramahasayan Wongsurin, Samran Srikammul and 
 Phramahayongyut Thamphaphanna 

(wongsurin2520@gmail.com) 

 
บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้มุ่งวิเคราะห์ความหมายของการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา 
แนวคิดการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา เป้าหมายของการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา 
ลักษณะของผู้ให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา และขั้นตอนและกระบวนการให้คำปรึกษาเชิง
พุทธจิตวิทยา การให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา เป็นกระบวนการที่พัฒนาสติปัญญาและ
เยียวยาจิตใจของบุคคลผู้มีความทุกข์ให้พ้นจากทุกข์ รวมทั้ง  ช่วยพัฒนาจิตใจของบุคคลให้
สามารถอยู ่กับการเปลี ่ยนแปลงและเผชิญหน้ากับปัญหาต่าง  ๆ ได้อย่างเข้าใจ การให้
คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา ใช้หลักอริยสัจมาเป็นแนวคิดในการให้คำปรึกษา  เพราะมุ่งให้
บุคคลเข้าใจถึงความเป็นจริงตามธรรมชาติของสรรพสิ่ง รู้จักสาเหตุของปัญหา วิธีการแก้ไข
ปัญหา ตลอดจนเยียวยารักษาให้พ้นจากความทุกข์ การให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา
สามารถทำให้ผู้มารับคำปรึกษาเกิดการเปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ เช่น ด้านพฤติกรรม ด้าน
อารมณ์ ด้านจิตใจ และด้านทัศนคติต่อโลกและชีวิต ดังนั้น การให้คำปรึกษาแก่บุคคลในแต่
ละครั ้ง พระพุทธองค์ทรงมีเป้าหมายที่ชัดเจนในการพัฒนาเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมและ
ทัศนคติของผู้มารับคำปรึกษาไปในทางที่ดีข้ึน โดยเฉพาะการบรรลุธรรมขั้นใดข้ันหนึ่งรวมถึง
การเข้าถึงพระนิพพานและดับความทุกข์ได้ในที่สุด 

คำสำคัญ : พุทธจิตวิทยา, การให้คำปรกึษา, พระพทุธศาสนา 

 
1,2 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วทิยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวทิยาลัย 
    Mahamakut Buddhist University, Mahavajiralongkornrajavidyalaya Campus 
3  โรงเรียนมหาวชิราลงกรณราชวทิยาลัย 
    Mahavajiralongkornrajavidyalaya School 

Received:  April 14, 2022 
Revised:  May 15, 2022 
Accepted:  May 17, 2022 



468 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 

Abstract 

 The purpose of this article was to analyze the meaning of Buddhist 
Psychology Counseling, the concept of Buddhist Psychology Counseling, the 
goal of Buddhist Psychology Counseling, characteristics of Buddhist Psychology 
Counselors, including the steps and processes of Buddhist Psychology 
Counseling. The Buddhist Psychology Counseling was a process that developed 
the intellect and healed the mind of the person who suffered from sufferings. 
It also helped to develop the mind of the person to live with change and faced 
with various problems understandably. The Buddhist Psychology Counseling 
was based on the concept of counseling. It aimed to make people understand 
the nature of all things, knew the cause of the problem, how to solve the 
problem, and healing from suffering. The Buddhist Psychology Counseling 
could make the consultants who have changed in various aspects, such as 
behavior area, emotional area, mental area, and the attitudes towards the 
world and life. Therefore, the counseling to each, the Buddha had a clear goal 
to improve the behavioral change and attitudes of the consultants in a better 
way, especially in one of the attainments, the access to nirvana and to finally 
extinguished sufferings. 

Keywords : Buddhist Psychology, Counseling, Buddhism 
 

บทนำ 

 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญาและเหตุผล มุ ่งใช้ปัญญานำหน้าศรัทธา
ตามหลัง ให้อิสระแก่บุคคลทุกคนในการเคารพนับถือ ให้ความเป็นประชาธิปไตยแก่บุคคลทกุ
ชนชั้น มีหลักคำสอนที่เป็นสัจจธรรมของชีวิต คือ ชาติ (ความเกิด) ชรา (ความแก่) พยาธิ 
(ความเจ็บป่วย) มรณ (ความตาย) และความทุกข์ (ทุกข์ทางกายและทางจิตใจ) ที่มีลักษณะ
ของการเปลี่ยนแปลงที่เรียกว่า ไตรลักษณ์ (สามัญลักษณะ) คือ สิ่งที่มีอยู่ประจำในตัวของ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 469 

สังขารทั้งปวง หรือเป็นกฎธรรมดาที่แน่นอนของสังขารได้แก่ อนิจจลักษณะ สรรพสิ่งล้วนมี
อาการไม่เที่ยง ไม่คงที่ ไม่ยั่งยืน เกิดข้ึนแล้วเสื่อมและสลายไป อาการที่แสดงถึงความเป็นสิ่ง
ไม่เที่ยงของขันธ์ ทุกขลักษณะ สรรพสิ่งล้วนเป็นทุกข์ ถูกบีบค้ันด้วยการเกิดข้ึนและสลายตัว 
เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพเป็นอย่างนั้นเปลี่ยนแปลงไป จะทำให้คงอยู่ในสภาพนั้น
ไม่ได้ อาการที่ไม่สมบูรณ์ มีความบกพร่องอยู่ในตัว อาการที่แสดงถึงความเป็นทุกข์ของขันธ์ 
และอนัตตลักษณะ สรรพสิ่งล้วนเป็นอนัตตา เป็นสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตน ไม่มีตัวตน แสดงถึงความ
ไม่ใช่ใคร ไม่ใช่ของใคร ไม่อยู่ในอำนาจควบคุมของใคร เป็นอาการที่แสดงถึงไม่มีตัวตนที่
แท้จริงของมันเอง  
 ในยุคปัจจุบันระบบเศรษฐกิจและสังคมโลกมีการขยายตัวและแปรเปลี ่ยนอยู่
ตลอดเวลา ซึ่งเป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์ ทำให้เกิดวิกฤติการณ์ที่เป็นปัญหาในหลาย ๆ 
ด้านในทุกประเทศทั่วโลก รวมถึงประเทศไทย สังคมไทยตกอยู่ภายใต้อำนาจของวัตถุนิยม 
และบริโภคนิยมอย่างขาดสติ ผู้คนจำนวนมากว่ิงตามกระแสโลกจนก่อให้เกิดปัญหาในทุก ๆ 
มิติของสังคม ล้วนก่อให้เกิดความทุกข์กาย ทุกข์ใจ ในระดับปัจเจกบุคคลแทบทั้งสิ้น หากผู้
ประสบปัญหาไม่สามารถจัดการชีวิตของตนหรือไม่ได้รับการช่วยเหลือได้อย่างเหมาะสม อาจ
เกิดความสับสนในชีวิต มีการตัดสินใจที่ผิดพลาดเป็นการเพิ่มปัญหาต่าง  ๆ  ให้ยุ่งยากมาก
ยิ่งขึ้น และหากต้องเผชิญภาวะวิกฤตอย่างต่อเนื่องย่อมจะนำพาจิตไปสู่ภาวะที่ผิดปกติ หรือ
ออกจากโลกแห่งความเป็นจริง (Sucaromana, 2016) อย่างไรก็ตาม จากปัญหาที่กล่าว
มาแล้วข้างต้นสามารถจำแนกโรคความทุกข์ของมนุษย์ออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ โรคทาง
กาย คือ ความเจ็บป่วยต่าง ๆ ที่เกิดข้ึนทั้งภายนอกและภายในกายเรา โรคทางใจ คือ อาการ
ที่จิตใจเกิดความแปรปรวนไปตามอำนาจของกิเลส ในคัมภีร์สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย โรค
สูตรว่า พระพุทธองค์ตรัสว่า “คนที่ไม่มีโรคทางกายต้ังแต่มีอายุ 1 ปี จนถึงเกิน 100 ปี ยังพอ
หาได้แต่คนที่ไม่มีโรคทางใจแม้เพียงครู่เดียวหาได้ยาก เว้นแต่ท่านผู้หมดกิเลส คือพระ
อรหันต์” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/157/217) 
 ในสมัยที่พระพุทธศาสนายังไม่อุบัติขึ้น ผู้คนทั้งหลายที่เกิดโรคความทุกข์จะเข้าหา
พวกเจ้าลัทธิต่าง ๆ พราหมณ์ ฤาษี หรือนักปรัชญาที่มีอยู่ในสมัยนั้น เพื่อเรียนรู้วิธีการแก้ไข
ปัญหาเรื่องความทุกข์ของตน การแก้ไขปัญหาความทุกข์ในสมัยนั้นอาจแกไ้ขได้บ้าง ไม่ได้บ้าง 
แล้วแต่ว่าใคร สำนักไหนมีความสามารถเพียงใด ภายหลังเมื ่อพระพุทธศาสนาอุบัติข้ึน 



470 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 
พระพุทธเจ้าทรงเป็นนายแพทย์ผู้ยิ่งใหญ่ของโลก เพราะทรงค้นพบวิธีการรักษาโรคความ
ทุกข์กายและจิตใจของสรรพสัตว์ได้ หลักคำสอนที่พระองค์ตรัสรู้ถือเป็นหลักการสำคัญที่จะ
ทำให้มนุษย์เข้าใจความทุกข์ กล่าวคือ ทุกข์คืออะไร สาเหตุของความทุกข์คืออะไร และ
เข้าถึงแนวทางการดับทุกข์ คือ อริยสัจ 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ครอบคลุมคำสอนทั้งหมด และ
เป็นแก่นแท้ของแนวคิดพุทธจิตวิทยาด้วย เนื่องจากเป็นหลักธรรมที่มุ่งผลในทางปฏิบ ัติ 
สามารถใช้แก้ไขปัญหาที่เกิดข้ึนในชีวิตของมนุษย์ได้ ในครั้งพุทธกาลเมื่อมนุษย์เกิดความทุกข์
ต้องหาวิธีการแก้ไขความทุกข์ด้วยการเข้ามาขอรับการแนะแนวและคำปรึกษาจากพระพุทธ
องค์หรือเหล่าพุทธสาวก  
 การให้คำปรึกษาในทางพระพุทธศาสนา จำแนกเป็น 2 แนวทาง คือ 1) พุทธวิธี
จิตวิทยาในเชิงทฤษฎี ว่าด้วยหลักการที่เป็นทฤษฎีของความทุกข์ ได้แก่ อริยสัจ 4 คือ ทุกข์ 
สมุทัย นิโรธ และมรรค 2) พุทธวิธีจิตวิทยาเชิงปฏิบัติ ว่าด้วยแนวทางการรักษาโรคความ
ทุกข์ให้แก่ผู้ป่วย (ความทุกข์อันเนื่องมาจากกิเลส) ด้วยการลงมอืปฏิบัติตามหลักการของสมถ
กัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน ซึ่งการให้คำปรึกษาทั้งสองอย่างนี้ มุ่งให้มนุษย์ไดฝ้ึกฝน
พัฒนาตนเองเพื่อช่วยเยียวยาความทุกข์และยกระดับคุณภาพจิตใจให้สูงข้ึน 
 กล่าวโดยสรุป พุทธจิตวิทยา คือ กระบวนการการศึกษาเรื่องจิตและพฤติกรรมที่
เกิดข้ึนของมนุษย์ กล่าวคือ การใช้สติปัญญาในการแก้ความทุกข์ทั้งปวง การเข้าใจธรรมชาติ
ของมนุษย์ที่มีความสัมพันธ์กันกับความทุกข์อันเป็นสภาพความเป็นของชีวิต เข้าใจสาเหตุ
แห่งทุกข์ และรู้วิธีการปฏิบัติเพื่อเผชิญกับความทุกข์ที่เกิดข้ึนทำให้จิตใจอย่างมั่นคงตามหลัก
พุทธธรรม เพื่อพัฒนาความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งทางกายและจิตใจ 
 

ความหมายของการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการแนะแนว เป็นศาสนาที่ต้องการช่วยเหลือคนเริ่ม
ตั้งแต่ด้าน จิตใจ จึงต้องมีการให้คำแนะนำ การช้ีแนะให้คำสั่งสอน ซึ่งเกี่ยวข้องกับการแนะ
แนวที่จะให้บุคคล สามารถช่วยเหลือตนเองได้โดยทั่วไปคนทั้งหลายยังพึ่งตนเองได้ไม่เต็มที่
หรือมีระดับการพึ่งตนเองที่ยัง ไม่สมบูรณ์จึงต้องการผู้มาช้ีแนะให้การปรึกษาเมื่อช่วยตัวเอง
ไม่ได้ก็ต้องมีผู้ช่วยให้พึ่งตนเองได้โดยใช้ ภาษาและกิจกรรมเป็นต้น เข้ามาช่วยการช่วยคนให้
ช่วยตนเองได้การแนะแนว การให้การปรึกษา เป็นหน้าที่ของพระพุทธองค์ดังที่ทรงตรัสไว้ว่า



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 471 

“ตถาคตเป็นเพียงผู้บอก การกระทำเป็นเรื่องท่านทั้งหลาย ต้องเพียรพยายาม” (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโต, 2551) ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของโสรีช์ โพธิ์แก้ว (2553) ที่
กล่าวถึงการให้การปรึกษาแนวพุทธไว้ว่า เป็นกระบวนการที่นำพามนุษย์ออกจากอวิชชาจาก
ภาวะทุกข์ที่กดดัน บีบค้ันจิตใจ ไปสู่สัมมาทิฎฐิ เข้าใจโลกตามความเป็นจริง สามารถจัดการ
สิ ่งทั้งหลายทั้งปวงที ่เกิดขึ ้นได้อย่างเหมาะสม โดยใช้หลักธรรมอริยสัจ 4 เป็นแผนที่นำ
ทางออกจากทุกข์ และประทีป พืชทองหลาง (2556) กล่าวว่าพุทธวิธีการปรึกษา คือ 
กระบวนการที่ผู้ให้การปรึกษา ซึ่งเป็นปรโตโฆสะและมีภาวะแห่งความเป็นกัลยาณมิตร นำ
หลักการ กระบวนการและวิธีการทางพุทธธรรมมาเป็นหลักในการช่วยเหลือผู้ที่มีปัญหาหรือ
ความทุกข์ที่เกิดจาก 2 ลักษณะ คือ ปัญหาภายนอกใจและปัญหาภายในใจ โดยหน้าที่ของ
ผู้ให้การปรึกษา คือ ช่วยให้ผู้รับการปรึกษาเข้าใจปัญหาภายใน คือ ความทุกข์ใจ สาเหตุที่ทำ
ให้เกิดความทุกข์ตามความเป็นจริงของธรรมชาติและสามารถแก้ปัญหา หรือความทุกข์ตาม
ทางสายกลาง คือ มรรคมีองค์ 8 ส่วน มั่นเกียรติ โกศลนิรัติวงษ์ (2541) กล่าวถึงวิธีการให้
การปรึกษาพุทธธรรมไว้ว่า เป็นกระบวนการกัลยาณมิตรหรือผู้ให้คำปรึกษาที่เข้าใจถงึพุทธ
ภาวะในตัวมนุษย์แล้วเห็นทางในการปฏิบัติต่อเพื่อนมนุษย์ที่มีทุกข์ มีปัญหา แล้วกระตุ้นให้
มิตรผู้มีทุกข์เกิดสติ เมื่อมีสติ ปัญญาก็จะเกิดตามมาสามารถ ดับทุกข์ด้วยตนเอง  
 อาภา จันทรสกุล (2545) ได้กล่าวถึงวิธีการให้การปรึกษาพุทธธรรมไว้ว่า เป็น
กระบวนการที่ผู้ให้คำปรึกษานำเอาหลักธรรมตามแนวคิดทางพุทธศาสนาให้ความช่วยเหลือ
แก่ผู้รับการปรึกษาให้ได้สำรวจตนเอง ทั้งด้านความคิด ความเชื่อ ความรู้สึกและพฤติกรรม 
เพื่อนำไปสู่การรู้จักตนเองตามเป็นจริง เป็นผลให้ผู้รู้รับการปรึกษาสามารถตัดสินใจเลือก
เป้าหมายและแนวทางในการแก้ปัญหาและพัฒนาตนเองไปตามลำดับ ส่วนพระครูปลัดมารตุ 
วรมงฺคโล (2553) กล่าวว่า การให้การปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ คือ กระบวนการที่ผู้ที่ให้
การปรึกษา ซึ่งมีภาวะแห่งความเป็นกัลยาณมิตร คือ เป็นผู้นำหลักพระพุทธศาสนาที่เป็น
หลักการ กระบวนการและเทคนิควิธีการ มาเป็นพื้นฐานในการช่วยเหลือบำบัดผู้รับการ
ปรึกษา ซึ่งเป็นผู้ที่มีความทุกข์ เพราะอวิชชา คือ ความไม่รู้เท่าทันและรู้แจ้งตามความเป็น
จริงให้เกิดสติ มีปัญญา ตระหนักรู้ความทุกข์ที่เกิดขึ้นและสาเหตุที่มาแท้จริง จนทำให้ผู้รับ
การปรึกษาเกิดความพร้อมที่จะลดความทุกข์ลงพร้อมกับลงมือปฏิบัติพัฒนาไปในทั้ง 3 ด้าน 
คือ ด้านความคิด ด้านพฤติกรรม และด้านอารมณ์ความรู้สึก  



472 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 
 จากการให้คำนิยามในความหมายต่าง ๆ ดังกล่าว จึงสรุปได้ว่า การให้คำปรึกษาเชิง
พุทธจิตวิทยา คือ วิธีการหรือกระบวนการช่วยเหลือของพระพุทธเจ้าให้แก่ผู้มารับขอรับ
คำปรึกษาให้คลายความทุกข์ ความโศกหรือพ้นจากความทุกข์ได้ด้วยตนเอง ด้วยมีพระพุทธ
องค์ทำหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรให้คำปรึกษา ท่ามกลางบรรยากาศที่อบอุ่นเป็นกันเองและมี
ความเข้าใจบุคคลผู้มีความทุกข์อย่างแท้จริง ทำให้ปัญหาที่เผชิญหน้าอยู่เกดิอาการผอ่นคลาย 
หรือพ้นจากสภาพน้ัน ๆ ในที่สุด 
 

ประเภทของการให้คำปรึกษาในทางพระพุทธศาสนา  

 พุทธวิธีจิตวิทยาในเชิงทฤษฎี  
 1. เป็นกระบวนการให้การปรึกษาที่มีลำดับขั้นตอนการให้การปรึกษาเป็นไปตาม
แนวอริยสัจคือ ทุกข์ (ปัญหา) สมุทัย (สาเหตุของปัญหา) นิโรธ (ความดับทุกข์) และมรรค 
(วิธีปฏิบัติเพื่อการดับทุกข์) 

 2.  เป็นการช่วยให้ผู้รับการปรึกษาได้ฝึกพัฒนาตนเองตลอดจนแก้ไขปัญหาที่มีใช้วิธี
แบบสายกลางตามแบบไตรสิกขา คือ ฝึกฝนในด้านพฤติกรรมการอยู่ร่วมกันในสังคม (ศีล) 
ด้านจิตใจ (สมาธิ) และด้านปัญญา คือ การรู้จักคิด คิดเป็น ตามวิธีการโยนิโสมนสิการ  
 3.  ปัจจัยที่ทำให้การปรึกษามีประสิทธิภาพ คือ คุณสมบัติของผู้ให้การปรึกษาที่มี
ลักษณะของกัลยาณมิตรสามารถชี้แนะแนวทางแห่งปัญญาให้แก่ผู้รับการปรึกษา  (อาภา 
จันทรสกุล, 2545) 

 แนวคิดท่ีสำคัญของพุทธจิตวิทยา : อริยสัจ 4 
 หลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบและนำมาสั่งสอนมวลมนุษยชาติมาเป็นเวลากว่า 
2500 ปีที่ผ่านมา ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน หลักธรรมของพระพุทธเจ้าได้รับการยอมรับจาก
พุทธศาสนิกชนทั่วโลก จัดเป็นอกาลิโก เป็นธรรมที่ให้ผลแก่ผู้ปฏิบัติไม่จำกัดกาลเวลา ดังนั้น 
หลักธรรมที่นำมาใช้ในการแก้ไขปัญหาและยกระดับคุณภาพจิตใจของมนุษย์ ได้แก่ อริยสัจ 4 
ซึ่งเป็นแก่นแท้ที่สำคัญของแนวคิดทางพุทธจิตวิทยา ตลอดจนเป็นหัวใจสำคัญที่ทำให้เข้าใจ
ถึงสาเหตุของความทุกข์และแนวทางในการดับทกุข์ การเข้าใจในหลักอริยสัจ 4 ช่วยให้มนุษย์
เข้าใจถึงกระบวนการความทุกข์ที่เกิดข้ึนในจิตใจ ตั้งแต่จุดเริ่มต้นไปจนถึงจุดสิ้นสุดของความ
ทุกข์อย่างละเอียด  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 473 

 นอกจากอริยสัจ 4 จะเป็นคำสอนที่ครอบคลุมหลักธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา
ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติแล้ว ยังมีคุณค่าเด่นอื่น ๆ หลายประการ สรุปได้ดังนี้ (พระ
ธรรมปิฎก, 2546) 
 1. เป็นวิธีการแห่งปัญญา ซึ่งดำเนินการแก้ไขปัญหาตามระบบแห่งเหตุผล เป็น
ระบบวิธีแบบอย่างซึ่งวิธีการแก้ปัญหาใด ๆ ก็ตามที่จะมีคุณค่าและสมเหตุสมผลจะต้อง
ดำเนินไปในแนวเดียวกันเช่นน้ี 
 2.  เป็นการแก้ปัญหาและจดัการกบัชีวิตของตนด้วยปัญญาของมนุษย์เอง โดยนำเอา
หลักความจริงที่มีอยู่ตามธรรมชาติมาใช้ประโยชน์ ไม่ต้องอ้างอำนาจดลบันดาลของสิ่งที่
เหนือธรรมชาติ หรือสิ่งศักดิ์สิทธ์ิใด ๆ 
 3.  เป็นความจริงที่เกี่ยวข้องกบัชีวิตของคนทุกคน ไม่ว่ามนุษย์จะไปเกี่ยวข้องสัมพันธ์
กับสิ่งที่อยู่ห่างไกลตัวมากมายเพียงใดก็ตาม แต่ถ้าเขายังจะต้องใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่าและ
สัมพันธ์กับสิ ่งภายนอกด้วยดี เขาจะต้องเกี่ยวข้องและใช้ประโยชน์จากหลักความจริงนี้
ตลอดไป 
 4.  เป็นหลักความจริงกลาง ๆ ที่ติดเนื่องอยู่กับชีวิต หรือเป็นเรื่องของชีวิตแท้ ๆ ไม่ว่า
มนุษย์จะสร้างสรรค์ศิลปะวิทยาการ หรือดำเนินการใด ๆ ขึ้นมาเพื่อแก้ปัญหาและพัฒนา
ความเป็นอยู่ของตนและไม่ว่าศิลปะวิทยาการ หรือกิจการต่าง ๆ  นั้นจะเจริญข้ึน เสื่อมลง สูญ
สลายไป หรือเกิดมีใหม่มาแทน อย่างไรก็ตาม หลักความจริงที่เรยีกว่า อริยสัจนี้ ก็จะคงยืนยง 
ใหม่และใช้เป็นประโยชน์ได้ตลอดทุกกาล 
 โดยสาระสำคัญของอริยสัจ 4 คือ 
 1.  ทุกข์ สภาวะที่ทนได้ยาก หรือความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ ได้แก่ ปัญหา
ทั้งหลายที่เกิดข้ึนต่างของมนุษย์ สภาวะของสิ่งทั้งปวงที่ตกอยู่ภายใต้ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ 
และความไม่ใช่ตัวตน ไม่อาจให้ความพึงพอใจเต็มอิ่มแท้จริง พร้อมที่จะก่อปัญหาขึ้นมาได้
เสมอ แก่ผู้ที่ยึดติดถือมั่นในสิ่งใด ๆ ไว้ด้วยกิเลส  
 2.  สมุทัย สาเหตุเกิดแห่งความทุกข์ เพราะความทุกข์ต่าง ๆ  ที่เกิดขึ้น มีสาเหตุมา
จากอะไรบางสิ่งบางอย่าง ไม่ได้เกิดข้ึนลอย ๆ โดยไร้เหต ุสิ่งที่จะต้องกระทำ คือ การแสวงหา
สาเหตุแห่งความทุกข์และละเหตุน้ันเสีย 
 3.  นิโรธ ความดับทุกข์ ได้แก่ การกำจัดอวิชชา ขจัดตัณหา ซึ่งเป็นต้นเหตุสิ้นแล้ว 
ทุกข์ที่เป็นผลก็ดับสิ้นไป ไม่ถูกตัณหาฉุดลากไป ไม่ถูกบีบคั้น ด้วยความรู้สึกกระวนกระวาย 
ความเบื่อหน่าย หลุดพ้นเป็นอิสระ ประสบความสุขที่บริสุทธ์ิ ปลอดโปร่ง  



474 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 
 4.  มรรค วิธีการที่นำไปสู่ความดับทุกข์ หรือข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ เรียกว่า 
มัชฌิมาปฏิปทา เป็นทางสายกลาง ซึ่งดำเนินไปพอดีที่จะให้ถึงนิโรธ โดยไม่ติดข้องหรือเอียง
ไปหาที่สุด 2 อย่าง คือ กามสุขัลลิกานุโยค ความหมกมุ่นในกามคุณ และอัตตกิลมถานุโยค 
การทรมานตนเองให้เดือดร้อน เป็นกระบวนวิธีพัฒนามนุษย์ไปสู่การมีปัญญาจนกระทั่งไม่
ต้องอาศัย อวิชชา ตัณหา อุปาทาน ในการดำเนินชีวิต   
 กล่าวสรุปว่า อริยสัจ 4 คือ ทุกข์ (ปัญหา) สมุทัย (สาเหตุของปัญหา) นิโรธ (ความ
ดับทุกข์) และมรรค (วิธีปฏิบัติเพื่อการดับทุกข์)  เป็นกระบวนการให้การปรึกษาที่มีลำดับ
ขั้นตอน และสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาชีวิตได้ หน้าที่ของบุคคลที่จะต้อง
กระทำต่ออริยสัจ 4 คือ ทุกข์ เป็นสิ่งที่ควรกำหนดรู้ รู้สภาพปัญหา สมุทัย เป็นสิ่งที่ควรละ
หรือกำจัดให้หมดไป นิโรธ เป็นสิ่งที่ควรทำให้แจ้งหรือทำให้สำเร็จ และมรรค เป็นสิ่งที่ควร
ดำเนินการตามหรือปฏิบัติ 

 พุทธวิธีจิตวิทยาเชิงปฏิบัติ  
 การรักษาโรคความทุกข์ให้แก่ผู้ป่วยด้วยการลงมือปฏิบัติตามหลักการของสมถะ
กัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน การให้คำปรึกษาทั้งสองอย่างนี้ มุ่งให้มนุษย์ได้ฝึกฝนพัฒนา
ตนเองเพื่อช่วยเยียวยาความทุกข์และยกระดับคุณภาพจิตใจให้สูงขึ้น พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวหลักการของพุทธจิตวิทยาเชิงปฏิบัติดังกล่าวไว้ว่า ภาวนา 2 คือ การ
เจริญการฝึกอบรมการทำให้เกิดให้มีขึ้น ได้แก่ 1) สมถภาวนา คือ การฝึกอบรมจิตให้เกิด
ความสงบหรือการฝึกสมาธิ 2) วิปัสสนาภาวนา คือ การฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้แจ้ง
ตามเป็นจริงหรอืการ เจริญปัญญา (สองอย่างนี้ ในบาลีที่มาท่านเรียกว่า ภาเวตัพพธรรม และ
วิชชาภาคิยธรรมในคัมภีร์สมัยหลัง บางทีเรียกว่า กรรมฐาน หรืออารมณ์เป็นที่ตั้งแห่งงาน
เจริญภาวนา ที่ตั้งแห่งงานทำความเพียรฝึกอบรมจิต วิธีฝึกอบรมจิต (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) ซึ่งสมถะและวิปัสสนาก็ย่อมจะได้บรรลุวิชชา 3 อภิญญา 6 ทำให้
บุคคลนั้นพ้นจากความทุกข์ในที่สุด 
 การใหการปรึกษาในแบบสมถกรรมฐาน มุ่งเน้นการฝึกจิตใหมีความเขมแข็งเพื่อ
เผชิญกับความทุกข์ที่ตนประสบอยู่ ทำจิตให้ปราศจากนิวรณ์ทั้งหลาย ส่วนการให้คำปรึกษา
แบบวิปัสสนากรรมฐาน มุ่งเน้นการฝึกจิตให้เห็นความเป็นจริงของชีวิตด้วยการกำหนดให้จิต
ให้เกิดสมาธิจากนั้นก็ยกข้ึนสู ่การพิจารณาด้วยปัญญาให้รู้เห็นตามความเป็นจริงของสิ่ง



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 475 

ทั้งหลายจนกระทั่งเข้าสู่การดับทุกข์ในที่สุด ดังนั้น การฝึกจิตให้มีพลังที่เข็มแข็งหรือการฝึก
จิตให้รู้เท่าทันตามความเป็นจริงของชีวิตแล้ว เมื่อเกิดปัญหาขึ้นมาก็สามารถรู้เท่าทันและ
ยอมรับกับสิ่งที่เกิดข้ึนอย่างมีสติได้  
 

เป้าหมายของการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา 

 เป้าหมายของการให้คำปรึกษาและการพัฒนาคนตามแนวพุทธศาสตร์  
 1. เป้าหมายของการให้คำปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ คือ การพัฒนาปัญญาและ
ในการจะพัฒนาปัญญาได้น้ันจะต้องประกอบด้วย (อาภา จันทรสกุล, 2545) 
  1.1  การสำรวจตรวจสอบตนเอง เพื่อจะได้มีความมั่นใจในศักยภาพของมนุษย์  
แล้วสำรวจตรวจสอบไปถึงปัญหาและสาเหตุของปญัหาที่ทำให้ตนเองยังติดขัดไม่พัฒนาจะได้
หาวิธีการแก้ไขตามแนวทางอริยสัจ เมื่อแก้ไขปัญหาที่ติดขัดแล้วก็พัฒนาตนเองต่อไปให้เป็น
ที่พึ่งที่ดีของตน ให้รู้จักคิด คิดเป็นตามแนวปัญญา ให้มีคุณลักษณ์ของคนดีที่เป็นคนเต็มคน 
  1.2  การดำเนินชีวิตตามแนวทางแห่งปัญญาซึ่งเป็นวิถีการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องดีงาม 
จนถึงข้ันการมีจิตใจเป็นอิสระพ้นจากการครอบงำของกิเลสและความทุกข์ ตามหลักการของ
พุทธศาสตร์การดำเนินชีวิตที่ถือว่าถูกต้องดีงาม ต้องดำเนินชีวิตให้บรรลุจุดมุ่งหมายทั้ง 3 
ระดับ คือ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโต, 2550) 
   1.2.1  ประโยชน์ปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) หรือประโยชน์ที่เห็น ๆ  กันได้
เฉพาะหน้า ได้แก่ ทรัพย์สิน เกียรติยศหรือฐานะในสังคม การงานอาชีพ มิตร บริวารและ
ชีวิตครอบครัวที ่เป็นสุขคือ พึ่งตนเองได้ในทางเศรษฐกิจและสังคม ประโยชน์ในระดับนี้
จะต้องให้เกิดมีขึ้นหรือแสวงหามาด้วยความเพียรและสติปัญญาของตนโดยทางชอบธรรม 
   1.2.2  ประโยชน์เบื้องหน้า (สัมปรายิกัตถะ) หรือประโยชน์ข้ันที่เลยจากการ
มองเห็นกันเฉพาะหน้าเป็นประโยชน์ด้านคุณค่าของชีวิตด้านใน คือ มีชีวิตที่ดีงามมีคุณค่า มี
คุณธรรมความดีทำให้มีความมั่นใจในคุณค่าชีวิตของตน เริ่มตั้งแต่เป็นผู้มีความประพฤติดีงาม 
ดำรงอยู่ในศีลธรรม มีความสงบสุขของจิตใจ มีปัญญารู้เข้าใจโลกและชีวิตพอสมควร การได้
สร้างสรรค์บำเพ็ญประโยชน์ต่าง ๆ จนมั่นใจในคุณค่าความมีชีวิตที่ดีของตน ไม่หว่ันกลัวต่อ
ความตายและปรโลก คือ มีความมั่นใจในชีวิตเบื้องหน้า จึงไม่กลัวปรโลกนับเป็นประโยชน์
ระยะยาว 



476 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 
   1.2.3  ประโยชน์สูงสุด (ปรมัตถะ) หรือประโยชน์ขั้นหลุดพ้นเป็นอิสระ ซึ่ง
เป็นสาระที่แท้จริงของชีวิต คือ การมีจิตใจเป็นอิสระ ผ่องใส เบิกบาน สามารถแก้ปัญหาใน
จิตใจได้สิ้นเชิง ไม่ถูกบีบคั้น กำจัดอวิชชา ตัณหา อุปาทาน จึงอยู่อย่างไร้ทุกข์ เพราะรู้จัก
สภาวะของสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง รู้เท่าทันคติธรรมดาของสังขารทั้งหลาย ไม่ตกเป็นทาส
ของโลกและชีวิต เป็นประโยชน์สูงสุดของชีวิตตามหลักของพุทธศาสตร์  
  ผู้ที่ได้ชื่อว่ามีการศึกษาฝึกฝนอบรมตนที่จัดว่าเป็น บัณฑิต ต้องบรรลุประโยชน์
หรือจุดมุ่งหมายแห่งชีวิตอย่างน้อย 2 ข้ันแรก 
  นอกจากจุดมุ ่งหมายทั้ง 3 ระดับแล้ว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโต, 
2550) ยังกล่าวเพิ่มเติมว่า การดำเนินชีวิตต้องให้บรรลุจุดมุ่งหมายอีก 3 ประเภท คือ 
  1) ความไม่ต้องเป็นภาระแก่ผู้อื่นและเพื่อความเป็นผู้พร้อมที่จะบำเพ็ญกิจเพื่อ
ผู้อื่นและกิจทุกอย่างได้ผลดี 
  2) ประโยชน์ผู้อื่น (ปรัตถะ) คือ การช่วยเหลือสนับสนุนให้ผู้อื่นบรรลุจุดหมาย
แห่งชีวิตของเขา ได้แก่ ประโยชน์ 3 ระดับ ที่กล่าวมาแล้วนั่นเองเท่าที่เกีย่วข้องกับคนอื่นเปน็
ผลที่จะช่วยทำให้เกิดข้ึนแก่คนอื่น มุ่งประคับประคองให้เขาสามารถพึ่งตนเองได้โดยการทำ
หน้าที่เป็นกัลยาณมิตรให้ เป็นต้น 
  3) ประโยชน์ร่วมกันทั้ง 2 ฝ่าย (อุภยัตถะ) คือ การสร้างสรรค์ปัจจัยที่อำนวยให้
ทุกคนทุกฝ่ายทั้งสังคมบรรลุจดุหมายแห่งชีวิตทั่วกัน ได้แก่ ประโยชน์ 3 ระดับที่กล่าวมาแล้ว
นั่นเอง ที่เป็นผลเกิดข้ึนทั้งแก่ตนเองและคนอื่นๆ หรือแก่สังคมแก่ชุมชน อันเป็นส่วนรวม เช่น 
ประโยชน์ที่เกิดจากของกลางและกิจส่วนรวม เป็นต้น โดยเฉพาะสภาพแวดล้อมและความ
เป็นอยู่อันเอื้ออำนวยแก่การปฏิบัติ เพื่อบรรลุอัตตัตถะและการบำเพ็ญปรัตถะของทุก ๆ คน 
 2.  เป้าหมายของการพัฒนาคนตามแนวพุทธศาสตร์ คือ อิสรภาพหรือความหลุดพน้ 
(วิมุตต)ิ ได้แก่ ความปลอดโปร่ง เป็นอิสระ ภาวะที่พ้นจากความบีบค้ัน ขัดข้อง พ้นจากทุกข์ 
ภาวะที ่เป็นไทแก่ตัวซึ ่งทำให้พร้อมที่จะทำ (และไม่ทำ) การใด ๆ ได้ตามที่ต้องการหรือ
เห็นสมควรอย่างอิสระ สำหรับอิสรภาพนี้ ได้อธิบายไว้ 4 ด้านสรุปได้ ดังนี้ (พระเทพเวที, 
2532)  
  2.1 อิสรภาพทางกาย หรือ อิสรภาพพื้นฐานของชีวิต ได้แก่ อิสรภาพของกายที่
ปลอดพ้นจากการบีบคั้นเบียดเบียนในทางธรรมชาติ หรือสภาพแวดล้อมทางกายภาพ เช่น 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 477 

โรคภัยไข้เจ็บ การมีปัจจัย 4 เพียงพอที่จะหลุดพ้นจากความยากจนแร้นแค้นขาดแคลน ไม่มี
ภัยธรรมชาติเบียดเบียนหรือมีแต่พอจะป้องกันแก้ไขได้ ตลอดจนการรู้จักใช้เทคโนโลยีอย่าง
ถูกต้องเป็นคุณประโยชน์ 

  2.2  อิสรภาพทางสังคม หรือเกี่ยวกับศีล คือ ความปลอดพ้นจากการบีบค้ัน
เบียดเบียนระหว่างมนุษย์พ้นจาก ความอยุติธรรม การเอารัดเอาเปรียบ การข่มเหงแย่งชิง มี
อาชีวะคืออาชีพที่ประกอบได้โดยสุจริต ดำรงชีวิตอย่างโปร่งโล่ง ไม่ว่างงาน พึ่งตนได้ รวมไป
ถึงความหลุดพ้นจากความบีบคั้นในการใช้สติปัญญา สามารถแสดงออกซึ่งความคิดเห็นอัน
เป็นผลแห่งสติปัญญาน้ันโดยเสรี ซึ่งสัมพันธ์กับอิสรภาพทางปัญญาในข้อสุดท้ายด้วย 
  2.3  อิสรภาพทางจิตใจ เช่น มีจิตใจที่มีคุณธรรมมีความเข้มแข็งมั่นคง ไม่หว่ันไหว
ด้วยโลกธรรม ไม่ถูกกิเลสและความทุกข์บีบคั้นครอบงำ ไม่มีความโศก ปราศจากความขุ่นมัว
เศร้าหมองเบิกบาน เป็นสุข 
  2.4  อิสรภาพทางปัญญา คือ ภาวะที่มีการรับรู้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง 
ไม่เอนเอียงด้วยอคติ รู้จักคิดคิด เป็นด้วยวิธีโยนิโสมนสิการ มีความคิดวินิจฉัยที่บริสุทธ์ิ ไม่
เป็นทาสของกิเลส ใช้ปัญญาคิดการต่าง ๆ  โดยบริสุทธิ์ใจ ไม่มีเงื่อนงำหรือกิเลสเคลือบแฝง 
ตลอดจนรู้แจ้งสัจธรรมถึงขั้นหลุดพ้นจากความทุกข์อันเกี่ยวเนื่องกันกับอิสรภาพทางจิตใจ 
 สรุปได้ว่า เป้าหมายของการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา ก็คือพัฒนาปัญญาและใน
การที่จะพัฒนาปัญญาได้น้ันต้องดำเนินชีวิตให้บรรลุจดุมุ่งหมายทั้ง 3 ระดับ คือ ประโยชน์ใน
ปัจจุบัน (พึ่งตนเองได้ในทางเศรษฐกิจและสังคม) ประโยชน์เบื้องหน้า (มีชี วิตที่ดีงาม มี
คุณธรรมความดี) และประโยชน์สูงสุด (ความหลุดพ้น)  ตลอดจนต้องดำเนินชีวิตให้บรรลุ
จุดมุ่งหมาย 3 อย่าง คือ ประโยชน์ตน การบรรลุจุดหมายแห่งชีวิตของตน ประโยชน์ผู้อื่น 
การช่วยเหลือสนับสนุนผู้อื่นให้บรรลุจุดหมายแห่งชีวิต และประโยชน์ร่วมกัน การสร้างสรรค์
ปัจจัยอำนวยให้ทุกคนในสังคมบรรลุจุดหมายแห่งชีวิตโดยทั่วกัน ตลอดจนการพัฒนาตนสู่
อิสรภาพแห่งความหลุดพ้น (วิมุตติ) 
 

ลักษณะของผู้ให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา 

 ลักษณะของผู้ให้คำปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์  
 1. เป็นกัลยาณมิตรกับผู้รับคำปรึกษา คือ มีลักษณะตามที่พระพรหมคุณาภรณ์  
(ป.อ. ปยุตโต, 2551) แสดงไว้ดังนี้ 



478 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 
  1.1  ปิโย น่ารัก ในฐานเป็นที่สบายใจและสนิทสนม ชวนให้อยากเข้าไปปรึกษา
ไต่ถาม มีบุคลิกภาพที่ชวนเข้าไปปรึกษา ทำให้ผู ้รับคำปรึกษารู ้สึกอบอุ่นใจ ต้องการจะ
ปรึกษาพูดคุยด้วยเอาใจใส่ผู้รับคำปรึกษา 
  1.2  ครุ น่าเคารพ ให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พึ่งได้ น่าไว้วางใจ น่านับถือ 
น่าเช่ือถือ หนักแน่น อบอุ่น ปลอดภัย 
  1.3  ภาวนีโย น่าเจริญใจ หรือน่ายกย่อง เป็นผู้มีภูมิรู้ มีภูมิธรรม มีภูมิปัญญาสูง 
เป็นผู้ที่มีการศึกษาพัฒนาตนดีแล้ว ทำให้ผู้มาขอรับคำปรึกษารู้สึกพอใจภูมิใจที่ได้เข้าใกล้ชิด 
และเห็นว่าเป็นคนที่น่าเอาอย่าง  
  1.4  วตฺตา จ รู้จักพูดให้ได้ผล รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ รู้ว่าเมื่อไรควรพูดอะไร อย่างไร 
ผู้ให้คำปรึกษาต้องมีทักษะในการพูดจาสื่อสารที่มีประสิทธิภาพ พูดได้น่าฟัง พูดได้เหมาะสมกับ
ผู้รับการปรึกษาในวัยต่าง ๆ 
  1.5  วจนกฺขโม อดทนต่อถ้อยคำ พร้อมที่จะรับฟังคำปรึกษา ซักถาม อดทนฟังได้
ไม่เบื่อ อดทนต่อการระบายความทุกข์ของผู้รับคำปรึกษา อดทนต่อการพูดซ้ำ ๆ ในเรื่องทุกข์
ของผู้รับคำปรึกษา การรู้จักฟังจะทำให้ผู้ให้คำปรึกษาได้ข้อมูลเพียงพอ ได้รู้เหตุปัจจัยของ
ปัญหา ได้รู้จักตัวผู้รับคำปรึกษาว่าเขาคิด รู้สึกและมองปัญหานั้น ๆ อย่างไร 
  1.6  คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา แถลงเรื่องลึกซึ้งได้ เมื่อผู้รับคำปรึกษามีปัญหาที่ซับซ้อน
หรือลึกซึ้ง ผู้ให้การปรึกษาก็สามารถอธิบายแจกแจงเนื้อหาเรื่องราวและประเด็นต่าง ๆ ให้ผู้รับ
คำปรึกษาเข้าใจถึงปัญหา สาเหตุของปัญหาและวิธีการแก้ไขต่าง ๆ ได้อย่างกระจ่างชัดเจน 
เข้าใจง่าย อะไรที่เป็นเรื่องซับซ้อนก็สามารถนำมาจัดลำดับอธิบายเช่ือมโยงให้เข้าใจได้โดยง่าย 
  1.7  โน จฏฺฐาเน นิโยชเย  ไม่ชักจูงไปในทางเสื่อมเสีย ผู้ให้คำปรึกษาช่วยให้ผู้รับ
คำปรึกษา มีทิศทางหรือเป้าหมายที่ชัดเจนในการแก้ปัญหาหรือพัฒนาตน รวมทั้งช่วยวาง
วิธีการที่ถูกต้อง เหมาะสมที่ผู้รับคำปรึกษาสามารถเลือกนำไปปฏิบัติได้สอดคล้องกับความ
ต้องการและสภาพแวดล้อมของตน แล้วสามารถแก้ไขปัญหาและพัฒนาตนได้ตามเป้าหมาย
ที่วางไว้ ผู้ให้คำปรึกษาต้องไม่ชักจูงผู้รับคำปรึกษาให้เกิดความเสียหายด้วยการแนะนำวิธีการ
ที่ไม่ถูกต้อง หรือชักจูงไปนอกเรื่องที่ไม่เป็นประโยชน์ ไม่ใช่สาระที่แท้จริงที่จะทำให้ผู้รับ
คำปรึกษาพ้นจากทุกข์หรือปัญหาที่เขาประสบอยู่ (อาภา จันทรสกุล, 2545) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 479 

 2.  เป็นผู้มีพรหมวิหารธรรมภายในจิตใจ คือ เป็นผู้มีลักษณะผู้มีพรหมวิหาร 4 เป็น
พื้นฐานจิตใจ ดังนี้ 
  2.1  เมตตา ความรัก ความปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข ต้องการช่วยเหลือ
ให้ผู้รับคำปรึกษาประสบความสุข 
  2.2  กรุณา ความสงสารอยากช่วยเหลือผู ้อื่นให้พ้นจากความทุกข์ ใส่ใจที่จะ
บำบัดความทุกข์ยากเดือดร้อนของผู้อื่น 
  2.3  มุทิตา ความยินดี เมื่อเห็นผู้อื่นอยู่ดีมีสุข มีใจแช่มชื่นเบิกบาน เมื่อเห็นเขา
ประสบความสำเร็จงอกงามก็ พลอยยินดีไปกับเขาด้วย 
  2.4  อุเบกขาความวางใจเป็นกลาง มองเห็นความเป็นจริง โดยวางจิตเรียบ
สม่ำเสมอมั่นคงมองเหน็การที่บคุคลจะได้รับผลดีหรือช่ัว สมควรแก่เหตุที่ตนประกอบพรอ้มที่
จะวินิจฉัย วางตนและปฏิบัติตามความเที่ยงธรรม 
 3.  เป็นผู้แสดงออกภายนอกด้วยลักษณะของสังคหวัตถุธรรม 4 ประการ คือ การ
ปฏิบัติ ดังนี ้
  3.1  ทาน การให้ ผู้ให้คำปรึกษามีเจตนาที่จะให้ความช่วยเหลือผู้รับคำปรกึษา 
โดยการสร้างความเข้าใจอันดีให้เกิดข้ึนแก่ผู้รับคำปรึกษาจึงจะเข้าถึงผู้รับคำปรึกษาได้ และ
ให้กำลังใจ ความรักความเมตตา และแนวคิดที่ถูกต้องในการดำเนินชีวิต 
  3.2  ปิยวาจา วาจาดูดดื่มน้ำใจ กล่าวคำสุภาพไพเราะอ่อนหวาน ปราศรัยย้ิมแย้ม
แจ่มใสสื่อสารสัมพันธ์กับผู้รับคำปรึกษาด้วยความเข้าใจสามารถแนะนำอธิบายให้เข้าใจ เกิด
ประโยชน์ในการแก้ไขปัญหาในการดำเนินชีวิต และสามารถพัฒนาตนเองได้ 
  3.3  อัตถจริยา ขวนขวายช่วยเหลือกิจการ บำเพ็ญสาธารณประโยชน์และมี
จิตใจประสงค์ที่จะช่วยเหลือหรือบำเพ็ญประโยชน์ในการให้คำปรึกษาแก่ผู้รับคำปรึกษา 
  3.4  สมานัตตตา ทำตนเสมอต้นเสมอปลาย ปฏิบัติสม่ำเสมอกันในชนทั้งหลาย 
และการทำตนให้เป็นกันเองเข้ากันกับผู ้ร ับคำปรึกษา วางตนอย่างสม่ำเสมอ ปฏิบัติตัว
เหมาะสมให้ผู้รับคำปรึกษารู้สึกว่า ผู้ให้คำปรึกษารู้สึกร่วมสุขร่วมทุกข์กับเขา 
  สรุปว่า ผู้ให้คำปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ต้องเป็นผู้มีลักษณะเป็นกัลยาณมิตร
ประกอบด้วยน่ารัก น่าไว้วางใจ น่าเจริญใจ รู้จักพูด รู้จักฟัง อธิบายเรื่องที่ซับซ้อนได้ และไม่ชัก
จูงในทางที่เสื่อมเสีย เป็นต้น เป็นผู้มีพรหมวิหารธรรม ประกอบด้วย มีเมตตา กรุณา มุทิตาต่อ
ผู้อื่น และมีอุเบกขา ตลอดจนเป็นผู้มีสังหวัตถุธรรม มีการให้ การพูดจาไพเราะ การช่วยเหลือ
สังคม และทำตนเป็นกันเอง วางตนอย่างสม่ำเสมอ 



480 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 

ขั้นตอนและกระบวนการให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา 
 ขั้นตอนและกระบวนการให้คำปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ 
 ข้ันตอนและกระบวนการของการให้คำปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ เป็นไปตามแบบ
อริยสัจ ซึ ่งเป็นหลักธรรมคำสอนที่ครอบคลุมหลักธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา ทั้ง
ภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ เป็นวิธีการแห่งปัญญาที่ดำเนินการแก้ไขปัญหาตามระบบแห่ง
เหตุผล เป็นกระบวนการแก้ปัญหาและจัดการกับชีวิตของตนเองด้วยปัญญาของมนุษย์เอง
และเป็นความจริงที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของคนทุกคนประกอบด้วย  4 ขั้นตอน ดังนี้ (อาภา 
จันทรสกุล, อ้างแล้ว) 
 ขั้นท่ี 1 การเป็นกัลยาณมิตรและการกำหนดรู้ปัญหา ผู้ให้คำปรึกษาแนะนำผู้รับ
คำปรึกษาใช้หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรม 4 ในการสร้างสัมพันธภาพ
กับผู้รับคำปรึกษาผู้ให้คำปรึกษาช่วยให้ผู้รับคำปรึกษาทำความเข้าใจปัญหา ขอบเขตของ
ปัญหา ช่วยให้ผู้รับคำปรึกษาเข้าใจให้ชัดเจนว่า ปัญหาคืออะไร เป็นอะไร เป็นที่ตรงไหน ผู้ให้
คำปรึกษาอาจใช้วิธีการรวบรวมข้อมูล เช่น การใช้คำถามรวมทั้งเทคนิควิธีการต่าง ๆ 
ทางด้านจิตวิทยามาช่วยในการกำหนดรู้ปัญหาของผู้รับคำปรึกษา 
 ขั้นท่ี 2 การสืบสาวเหตุแห่งปัญหา ผู้ให้คำปรึกษาช่วยผู้รับคำปรึกษาสืบสาววิเคราะห์
ตรวจค้นหามูลเหตุหรือสาเหตุของปัญหา ซึ่งจะต้องแก้ไข กำจัดหรือทำให้หมดสิ้นไป 
 ขั้นที ่3  การระบุเป้าหมายให้ชัด ผู้ให้คำปรึกษาช่วยผู้รับคำปรึกษาระบุเป้าหมายที่
ต้องการให้ชัดเจน ว่าต้องการอะไรจากการมาขอรับคำปรึกษา เช่น ผู้รับคำปรึกษาต้องการ
อะไรแน่ อะไรกันแน่ที ่ผ ู ้ร ับคำปรึกษาควรต้องการและสามารถต้องการ ชีวิตของผู ้รับ
คำปรึกษาต้องการอะไร อะไรควรเป็นจุดหมายแห่งชีวิตของผู้รับคำปรึกษา เป็นต้น ผู้ให้
คำปรึกษาต้องช่วยให้ผู้รับคำปรึกษามีความชัดเจนเกี่ยวกับเป้าหมายและหลักการทั่วไป หรือ
ตัวกระบวนการของการแก้ปัญหาก่อนที่จะวางรายละเอียดและวิธีการปลีกย่อยในขั้นการ
แก้ปัญหา 
 ขั้นที ่4 การจัดวางการแก้ปัญหาเพ่ือให้บรรลุตามเป้าหมาย เมื่อผู้รับคำปรึกษามี
ความชัดเจนเกี่ยวกับเป้าหมายและหลักการทั่วไปของพุทธศาสตร์แล้ว ผู้ให้คำปรึกษาก็ชว่ย
แนะนำผู้รับคำปรึกษาถึงวิธีการต่าง ๆ ที่เป็นไปได้ที่จะนำไปปฏิบัติแล้วบรรลุตามเป้าหมายที่
วางไว้ โดยให้ผู้รับคำปรึกษาเลือกวิธีการต่าง ๆ  ซึ่งเหมาะสมในการนำไปปฏิบัติ การจัดวาง



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 481 

วิธีการแก้ไขปัญหาควรลงรายละเอียดให้ชัดเจนให้มากที่สุดเท่าที่จะทำได้และเป็นไปได้ โดย
กำหนดวางวิธีการ แผนการ และรายการสิ่งที่จะต้องทำในการที่จะแก้ไขกำจัดสาเหตุของ
ปัญหาให้สำเร็จ โดยสอดคล้องกับเป้าหมายและหลักการทั่วไปของพุทธศาสตร์แล้วให้ผู้รับ
คำปรึกษาเตรียมลงมือแก้ไขปัญหาต่อไป หรือนำไปปฏิบัติต่อไป ผู้รับคำปรึกษาต้องมีความ
รับผิดชอบ มีพยายามที่จะปฏิบัติตามวิธีการที่ได้วางไว้ เมื่อปฏิบัติแล้วได้ผลอย่างไร ก็นำ
กลับมาพูดคุยปรึกษากับผู้ให้คำปรึกษาเพื่อจะได้ช่วยกันตรวจสอบวิธีการต่าง ๆ  ที่ได้วางไว้
นั้นว่า ปฏิบัติแล้วได้ผลเป็นไปตามเป้าหมายที่ต้องการ หรือไม่ อย่างไร 
 กล่าวสรุป วิธีการหรือกระบวนการให้คำปรึกษาตามแนวพุทธศาสตร์เชื่อมโยงกับ
ลำดับช้ันของการให้คำปรึกษาตามแบบอรยิสัจ คือ ข้ันที่ 1 เป็นกัลยาณมิตรและการกำหนดรู้
ปัญหา ผู้ให้คำปรึกษามีลักษณะของกลัยาณมิตร มีพรหมวิหารธรรม สนใจผู้รับคำปรึกษาด้วย
การเป็นผู้ฟังที่ดี รับฟังปัญหา เพื่อสร้างสัมพันธภาพที่ดีแก่ผูร้ับคำปรึกษา ข้ันที่ 2 การวิเคราะ
เหตุแห่งปัญหา ผู้ให้คำปรึกษาช่วยให้ผู้รับคำปรึกษาพิจารณษทำความเข้าใจถึงประเด็นที่เขา
ติดขัดด้วยตนเอง รวมทั้งสาเหตุที่เปน็ปัญหา ซึ่งจะต้องแก้ไขให้หมดไป ข้ันที่ 3 ระบุเป้าหมาย
ให้ชัดเจน ผู้ให้คำปรึกษาช่วยให้ผู้รับคำปรึกษากำหนดเป้าหมายให้ชัดเจนทั้งเป้าหมายในการ
แก้ไขปัญหาที่มีอยู่และเป้าหมายของการพัฒนาตน และข้ันที่ 4 วิธีการแก้ปัญหาเพื่อให้บรรลุ
เป้าหมาย ผู้ให้คำปรึกษาให้ข้อมูลเกี่ยวกับวิธีการแก้ปัญหาและวิธีการพัฒนาตนเอง 
 

บทสรุป 

 พุทธจิตวิทยา เป็นวิธีการหรือกระบวนการของพระพุทธเจ้าที่มีประโยชน์อย่างยิ่งใน
การช่วยเหลือเยียวยาจิตใจของบุคคลผู้มีความทุกข์ให้คลายจากทุกข์ คลายโศกหรือพ้นจาก
ความทุกข์ได้ ด้วยตนเอง ตลอดจนช่วยพัฒนาจิตใจของบุคคลให้ดำรงอยู่กับการเปลี่ยนแปลง 
และเผชิญหน้ากับปัญหาต่าง ๆ  ที่เกิดข้ึนได้อย่างเข้าใจและรู้เท่าทัน โดยที่พระองค์ทรงทำหน้าที่
เป็นกัลยาณมิตรผู้ช้ีทาง การให้คำปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยานั้นใช้หลักอริยสัจมาเป็นแนวคิดการ
ให้คำปรึกษาในการแก้ไขปัญหาความทุกข์ของบุคคล พุทธจิตวิทยาทำให้ผู้มารับคำปรึกษาเกิด
พัฒนาและมีการเปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ เช่น ด้านพฤติกรรม เปลี่ยนจากการประพฤติช่ัวมา
เป็นการประพฤติดี การเปลี่ยนแปลงคุณธรรมจากปุถุชนกลายเป็นอริยบุคคล ด้านอารมณ์ 
เปลี่ยนจากอารมณ์โกรธ เกลียด กระวนกระวาย มาสู่อารมณ์ที่สงบเยือกเย็น ด้านจิตใจ เปลี่ยน



482 | Journal of MCU Humanities Review           Vol.8 No.1 (January – June) 2022  

 
จากจิตใจที่หดหู่ วิตกกังวล กระสับกระส่าย และเศร้าโศกอยู่ตลอดเวลามาสู่จิตใจสดใส ร่าเริง
และใสสะอาด ด้านทัศนคติต่อโลกและชีวิต เปลี่ยนจากการยึดมั่นถือมั่นไปสู่การปล่อยวาง การ
เปลี่ยนมุมมองจากมองโลกในเชิงลบมาเป็นเชิงบวก และการมองโลกตามความเป็นจริง เป็นต้น 
ดังนัน้ การให้คำปรึกษาแต่ละครั้งของพระพุทธองค์ พระองค์ทรงมีเป้าหมายที่ชัดเจนแน่นอนใน
การพัฒนา เปลี ่ยนแปลงพฤติกรรมและทัศนคติของผู ้มารับคำปรึกษาไปในทางที ่ดีข้ึน 
โดยเฉพาะการบรรลุธรรมข้ันใดข้ันหนึ่ง และการเข้าถึงพระนิพพานจนสามารถดับความทุกข์ได้
อย่างสิ้นเชิง  
 

รายการอ้างอิง  

ประทีป พืชทองหลาง. (2556). รูปแบบการปรึกษาเชิงพุทธตามหลักกัลยาณมิตร (วิทยานิพนธ์ 

 พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 พระนครศรีอยุธยา. 
พระครูปลัดมารุต วรมงฺคโล. (2553). การศึกษาวิเคราะห์พุทธจิตวิทยาในพระไตรปิฎก.  
 (รายงานการวิจัย) กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโต). (2532). การศึกษาที่สากลบนฐานแห่งภูมิปัญญาไทย.  
 กรุงเทพฯ : บริษัทอมรินทร์ พริ้นต้ิงกรุ๊พ จำกัด. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ :  
 มัชเฌนธรรมเทศนา/มัชฌิมาปฏิปทา หรือ กฎธรรมชาติและคุณค่าสำหรับชีวิต  
 (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  
 นนทบุรี : บริษัท เอสอาร์พริ้นต้ิงแมสโปรดักส์ จำกัด. 
“_______”. (2545). พุทธศาสตร์กับการแนะแนว (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ : กองทุนวุฒิธรรม 
 เพื่อการศึกษาและปฏิบัติธรรม. 
“_______”. (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณ 
 ราชวิทยาลัย. 
“_______”. (2550). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง 
 กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์      ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565  | 483 

มั่นเกียรติ โกศลนิรัติวงษ์. (2541). พุทธธรรมทฤษฎีและเทคนิคการให้คำปรกึษา. กรุงเทพฯ :  
 สำนักพิมพ์สุวิริยาศาสน์. 
โสรีย์ โพธ์ิแก้ว. (2553). จากจิตวิทยาสู่พุทธธรรม. นครปฐม : บริษัท วี.พริ้นท์ จำกัด. 
อาภา จันทรสกุล. (2545). ทฤษฎีและแนวปฏิบัติในการให้การปรึกษา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
 มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
“_______”. (2545). เอกสารการสอนชุดวิชาทฤษฎีและแนวปฏิบัติในการให้การปรึกษา  
 หน่วยที่ 11 หลักธรรมและแนวปฏิบัติในการให้การปรึกษา. กรุงเทพฯ :  
 มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
Sucaromana, A. (2016). Resilience Quotient: RQ. Journal of MCU Peace Studies,  
 4(1), 209-220. 
 
 


