
ประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพ 
ในการทำงาน 

Experience of Emerging Wisdom (Paññā) in Professional Life of 
Expert Buddhist Counselors 

 

วรากร ศรสุรินทร์1 และ อรัญญา ตุ้ยคําภีร2์ 
Waragon Sornsurin and Arunya Tuicomepee 

(Waragonsorn@gmail.com and atuicomepee@gmail.com) 
 
 
 

บทคัดย่อ 

 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1. ศึกษาประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษา 
แนวพุทธในการโยนิโสมนสิการความทุกข์ใจจากการทำงานจนเกิดปัญญา 2. ศึกษาปัจจัย 
ที่เกี่ยวข้องกับประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพใน
การทำงาน โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพแนวปรากฏการณ์วิทยาแบบตีความในกา ร
วิเคราะห์ข้อมูล มีผู้ให้ข้อมูลหลัก 6 ราย ผู้ให้ข้อมูลหลักเป็นผู้ผ่านประสบการณ์ภาคสนาม
ด้านจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ ไม่น้อยกว่า 5 ปีหลังจบการศึกษา เก็บข้อมูลด้วยการ
สัมภาษณ์เชิงลึก ใช้คำถามสัมภาษณ์แบบกึ ่งโครงสร้าง ผลการวิเคราะห์ข้อมูล พบว่า 
ประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพประกอบไปด้วย 2 
ประเด็นหลัก ได้แก่ 1. การสะสมเหตุปัจจัยที่เป็นกุศลเอื้อให้เกิดปัญญาคลี่คลายทุกข์ ได้แก่ 
เหตุปัจจัยหลัก คือ สติ สมาธิและญาณ และเหตุปัจจัยหลัก คือ สติสัมปชัญญะที่ดึงปัญญามาใช้ 
2. การกลับมากลมกลืนกับความเป็นจริงในปัจจุบัน ได้แก่ การกลับมาสู่ปัจจุบันด้วยใจที่เบา
สงบและเบิกบาน การมีใจที่สงบขึ้น ปัญญาว่องไวขึ้น ด้วยการเปลี่ยนทุกข์เป็นบทเรียน ข้อ
ค้นพบจากการศึกษานี้สามารถนำมาเป็นฐานในการทำความเข้าใจและพัฒนากระบวนการการ
พัฒนาจิตใจเพื่อให้เกิดปัญญาตามแนวทางของจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธได ้

คำสำคัญ:  ปัญญา, นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ, การให้คำปรึกษา 

 
1 นิสิตปริญญาโท สาขาวิชาจิตวิทยาการปรึกษา คณะจิตวิทยา จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย 
2 าขาวิชาจิตวิทยาการปรึกษา คณะจิตวิทยา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

Received:  October 14, 2021 
Revised:  November 27, 2021 
Accepted:  November 28, 2021 



158 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

Abstract 

 This study aims to examine 1. the experiences of expert Buddhist 
counselors while practicing ‘critical reflection’  (yonisomanasikāra)  on distress 
related to work, resulting in wisdom ( paññā)  acquisition 2. factors associated  
to experience of emerging wisdom ( paññā)  in expert Buddhist counselors.  
An interpretative phenomenology methodology was performed to analyze data. 
There were six key informants, those having practiced Buddhist counseling 
psychology in work settings for five years or longer after graduation.  Data were 
collected via in-depth semi-structured interview. Results revealed that experiences 
of professional Buddhist counseling psychologists consisted of two main themes. 
1, Accumulating meritorious (Kusala)  causes and conditions that lead to wisdom 
to alleviate distress.  This was comprised of key conditions consisting of 
mindfulness (Sati), meditative consciousness (samādhi), and insight (ñāṇa) as well 
as key conditions consisting of mindfulness and clear comprehension ( Sati 
Sampajañña)  that facilitated the implementation of wisdom.  2. Returning to be 
harmonized with reality in the present moment.  This was comprised of returning 
to the present moment with light-hearted mind and becoming more relaxed and 
mentally agile as a result of the lessons learned from alleviating distress.  The 
results of this study contribute to the understanding about psychological 
processes in which the states of mind of Buddhists counselors are shifted and then 
acquire wisdom as well as to the development of such processes based on the 
principles of Buddhist counseling psychology. 

Keywords:  Wisdom (Paññā), Buddhist Counselor, Consulting 
 

บทนำ 
 หลายทศวรรษที่ผ่านมา การช่วยเหลือเยียวยาบุคคลที่มีปัญหาทางจิตใจด้วยการ
พูดคุยปรึกษาหรือการปรึกษาเชิงจิตวิทยามีบทบาทที่สำคัญในสังคมไทยมากขึ้น การปรึกษา 
เชิงจิตวิทยาเองได้ขยายขอบเขตจากการบริการผู้ที่มีอาการเจ็บป่วยทางจิตใจไปสู่การป้องกัน
ปัญหาทางจิตใจในคนปกติทั่วไป ในบริบทของสังคมไทย รองศาสตราจารย์ ดร. โสรีช์ โพธิแก้ว 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 159 

ได้ริเริ่มและพัฒนาการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธที่มีความรู้ความเข้าใจในหลักพุทธธรรมที่
ผสานเข้ากับการปรึกษาเชิงจิตวิทยา อาทิ จิตวิทยาการปรึกษาในบริบทของพุทธธรรม วิชา
จิตวิทยาตะวันออกกับความงอกงามของมนุษย์ การฝึกปฏิบัติงานภาคสนาม รวมไปถึงการ
ปฏิบัติธรรมที่สวนโมกขพลารามและสถานปฏิบัติธรรมอื่น ๆ อีกด้วย (โสรีช์ โพธิแก้ว, 2557) 
นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธนี้มีบทบาทหลักในการเยียวยาใจ คลายทุกข์และพัฒนา
ศักยภาพของผู้มาปรึกษา จากการศึกษาที่ผ่านมาพบว่านักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธต้อง
มีความเข้าใจและสามารถประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมไปใช้ในการทำงานได้ ไม่ว่าจะเป็น  
สติในนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ (ดลดาว ปูรณานนท์ , 2559), สมาธิ (พรมงคล  
ฉันท์รัตนโยธิน, 2561) และ ปัญญา (พระมนตรี ปญฺ าทีโป, 2562) โดยเฉพาะ “ปัญญา”  
ที่เป็นหัวใจหลักประการหนึ่งในการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ   

 นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธใช้ปัญญาเพื่อเอื้อให้ผู้มาปรึกษาจัดการกบัปัญหา 
ความทุกข์ใจโดยตรง ตลอดจนพัฒนาตนเองเข้าสู่การดำเนินชีวิตที่มีปัญหาความทุกข์ใจลดลง 
โดยตามหลักพุทธธรรมนั้นปัญญานับเป็นปัจจัยที่สำคัญ ปัญญา (paññā) ในที่นี้ หมายถึง  
การรู้จัก รู้แจ้ง และเข้าใจความจริงทั้งต่อตนเองและสิ่งแวดล้อมรอบตัว ตลอดจนรู้แจ้งความ
จริงของสิ่งทั้งหลาย เช่น รู้ว่าสังขารทั้งหลายเป็นของไมเที่ยง เกิดข้ึน ตั้งอยู่ ดับไป ทนอยู่ใน 
สภาพเดิมไมได ตองเปลี่ยนแปลง และเป็นไปตามเหตุปัจจัย เมื่อรู้แล้วก็นำไปสู่การเข้าไป 
ข้องเกี่ยวกับสิ่งต่างๆ ตามเหตุและปัจจัย มีความอิสระ ไม่หลงยึดมั่นในตัวตน อันเป็นหนทาง
จัดการความทุกข์หรือคลี่คลายทุกข์ในที่สุด  หนทางหนึ่งของการเกิดปัญญา คือ การรู้จักคิด 
รู ้จ ักพิจารณา อันเรียกว่า โยนิโสมนสิการ เป็นการทำใจให้แน่วแน่ คิดสืบสาวเรื ่องราว 
ตามกระบวนการของเหตุปัจจัย มีความรู้ความเข้าใจในธรรมชาติตามที่เป็นจริง (พระธรรมปฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2561: 100) งานวิจัยเชิงประจักษ์ที่ศึกษาเรื่องการเกิดปัญญาในกระบวนการ
ปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ เช่น สุภาพร ประดับสมุทร (2552) ได้ระบุว่า “การเกิดปัญญา” 
เป็นการเห็นความเป็นจริงของชีวิต โดยเริ่มจากการที่บุคคลมองเห็นและละวางความปรารถนา
หรือความต้องการของตนเองที่ไม่ตรงกับความเป็นจริงของธรรมชาติ ที่มีการเปลี่ยนแปลงตาม
กฎไตรลักษณ์ ความเป็นเหตุปัจจัยเกี่ยวข้องกัน (อิทัปปัจจยตา) และเห็นทางแห่งการพ้นทุกข์ 
(อร ิยส ัจ 4) ในเร ื ่องนั ้น ๆ จนสามารถถอนตัวจากความไม่ร ู ้หร ืออวิชชา ทำให้ใจสงบ  
คลายจากทุกข์  นอกจากนี้ งานวิจัยเชิงประจักษ์ของวรัญญู กองชัยมงคล (2558) ยังสะท้อน
ให้เห็นว่าการพัฒนาและเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษานั้นนำไปสู่การพัฒนา



160 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธทั้งด้านความชำนาญในวิชาชีพและการเติบโตงอกงาม
ส่วนบุคคลด้วย ปัญญาเป็นสิ่งที่จะส่งผลต่อคุณภาพจิตใจของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนว
พุทธและส่งผลต่อท่าทีต่างๆ ทำให้สามารถทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพและเป็นฐาน
สำคัญในสัมพันธภาพการปรึกษาที่นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมีต่อผู ้รับบริการ 
(ณัฐวร เมฆมัลลิกา, 2563) 
 ข้อค้นพบจากการศึกษาของ สุภาพร ประดับสมุทร (2552) และวรัญญู กองชัยมงคล 
(2558) ดังกล่าวมีความสอดคล้องกับการศึกษาวิจัยของฉัตรสุมาลย์ ศรีทองอุ่น  (2554) ที่
แสดงให้เห็นว่า นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธที่ไดน้ำเอาความเข้าใจในหลักอริยสัจ 4 มา
เรียนรู้และทำความเข้าใจชีวิตตนเองผ่านการสังเกต ใคร่ครวญ และตระหนักรู้ทั้งด้านชีวิต
ส่วนตัวและการทำงาน ล้วนเป็นการช่วยเพิ่มความเข้าใจในการดำเนินชีวิตและการทำงาน
งานบนฐานของอริยสัจ 4 ทั้งสิ ้น อย่างไรก็ตาม ช่องว่างของการศึกษาที ่ผ่านมามีอยู่ 2 
ประการ ประการแรก ในขณะที่มีการมุ่งเน้นให้เหน็ถึงความสำคัญของปัญญาของนักจติวิทยา
การปรึกษาแนวพุทธ แต่ยังไม่พบข้อความรู้ที่สะท้อนถึงการเกิดปัญญาที่เน้นประสบการณ์
ด้านในของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธที ่ได้ทำงานกับความทุกข์ในใจของตนอัน
เนื่องมาจากการปรึกษาจนเกิดปัญญา และประการที่สอง ยังไม่มีความรู้ที่สะท้อนให้เห็นถึง
การเกิดปัญญาที่อาศัยการโยนิโสมนสิการเพียงอย่างเดียว บทความวิจัยนี้จึงได้นำเสนอผล
การศึกษาประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาในทำงานกับความทุกข์ใจ
ของตน อันเนื่องมาจากการทำงานปรึกษาเชิงจิตวิทยาด้วยวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพเชิงแบบ
การวิเคราะห์เชิงปรากฏการณ์วิทยาแบบตีความ ( Interpretative Phenomenological 
Analysis) เนื่องจากการวิจัยเชิงคุณภาพลักษณะนี้ ช่วยในการสะท้อนประสบการณ์การเกิด
ปัญญาที่มีความละเอียดอ่อนและมีลักษณะเฉพาะบคุคล อีกทั้งยังเอื้อให้ผู้ศึกษาเข้าไปร่วมทำ
ความเข้าใจและตีความประสบการณ์การเกิดปัญญา เพื่อสะท้อนความเข้าใจเรื่องการเกิด
ปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาได้มากยิ่งขึ้น อันนำไปสู่ข้อความรู้ความเข้าใจสำหรับใช้
เป็นแนวทางในการพัฒนาความเป็นมืออาชีพของนักจิตวิทยาการปรึกษาในแนวพุทธต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

 1. เพื ่อศึกษาประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธในการโยนิโส
มนสิการความทุกข์ใจจากการทำงานจนเกิดปัญญา 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 161 

 2. เพื่อศึกษาปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการ
ปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพในการทำงาน 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 การศึกษาครั้งนี้ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพแนวปรากฏการณ์วิทยาแบบตีความและ 
การวิเคราะห์ข้อมูลของ Smith, Flowers และ Larkin (2009) (อ้างถึงใน ชมพูนุท ศรีจันทร์นลิ, 
2560) การศึกษานี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ที่ได้รับการรับรองจากคณะกรรมการพิจารณา
จริยธรรมการวิจัยในคน กลุ ่มสหสถาบัน ชุดที ่ 1 จ ุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย (COA No.  
018/2563) แล้ว 
 ผู้ให้ข้อมูลหลัก เป็นนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ จำนวน 6 คน (ชาย 3 คน  
หญิง 1 คน และภิกษุ 2 รูป) โดยผู้ให้ข้อมูลทั้งหมดอยู่ในช่วงอายุระหว่าง 30-50 ปี เป็นผู้ที่
ผ่านการฝึกอบรมจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธและ/หรือจบการศึกษาระดับปริญญาโทขึ้นไป 
และได้ให้บริการการปรึกษาผ่านทฤษฎีจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธอย่างต่อเนื่องไม่นอ้ย
กว่า 5 ปหีลังจบการศึกษา   
 เครื่องมือในการวิจัย ประกอบไปด้วย 1. ตัวผู้นิพนธ์คนที่ 1 เป็นผู้สัมภาษณ์และ
วิเคราะห์ข้อมูลด้วยตนเองทั ้งหมดทุกกระบวนการ โดยก่อนสัมภาษณ์ผู ้นิพนธ์คนที่ 1 
ทบทวนและทำความเข้าใจวัตถุประสงค์การวิจัยรวมทั้งคำถามวิจัยเพื่อเก็บข้อมูลให้ได้อย่าง
ครบถ้วนสมบูรณ์ และใช้การบันทึกเสียงในการเก็บข้อมูลและเป็นแหล่งในการนำข้อมูลที่
ได้มาวิเคราะห์ 2. เครื่องบันทึกเสียง ใช้ในการบันทึกข้อมูลขณะสัมภาษณ์เพื่อให้ได้ขอ้มลูที่
ครบถ้วนสมบูรณ์และสามารถนำมาทบทวนซ้ำได้ 3. แนวคำถามสัมภาษณ์ เป็นแบบกึ่งมี
โครงสร้าง เพื่อให้มีความยืดหยุ่นในการถามคำถามและเอื้อให้ผู้ให้ข้อมูลได้ให้ข้อมูลอย่าง
ครบถ้วนและครอบคลุมประสบการณ์การเกิดปัญญา 
 การเก็บรวบรวมข้อมูล มีขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

 โครงการได้รับการรับรองจากคณะกรรมการพิจารณาจริยธรรมการวิจัยในคนแล้ว
ก่อนที่ผู้นิพนธ์คนที่ 1 ได้ทำการคัดกรองผู้สนใจให้ข้อมูลและมีคุณสมบัติตามเกณฑ์ที่กำหนด 
ด้วยการขอให้ผู ้ที ่สนใจเขียนบรรยายประสบการณ์การเกิดปัญญาผ่าน Google Form 
ตัวอย่างชี้แจง เช่น “ขอให้ท่านเขียนบอกเล่าอย่างละเอียดถึงประสบการณ์การเกิดปญัญา



162 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

ของท่านจากความทุกข์ใจของตัวท่านเองในเรื่องการทำงาน เช่น กรณีที่ท่านผิดหวังในตนเอง
ที่ทำหน้าที่นักจิตวิทยาการปรึกษาไม่ดีพอ หรือคาดหวังในตัวผู้รับบริการว่าควรจะเกิดปัญญา
และคลี่คลายทุกข์ในใจได้เป็นต้น” 
 1. คำตอบของผู้ที่สนใจให้ข้อมูลได้รับการประเมินโดยผู้ทรงคุณวุฒิด้านจิตวิทยา 
การปรึกษา 2 ท่าน และอาจารย์ที่ปรึกษาอีก 1 ท่าน โดยพิจารณาว่าประสบการณ์การเกิด
ปัญญาดังกล่าวเป็นไปตามตามแนวทางของอริยสัจ 4 รวมถึงมีความชัดเจนเพียงพอหรือไม่ ทั้งนี้ 
ผู้ทรงคุณวุฒิทั้ง 3 ท่านจะต้องเห็นพ้องกัน 
 2, ผู ้นิพนธ์คนที่ 1 ได้นัดหมายผู้ที่สนใจให้ข้อมูลที ่ผ ่านการคัดกรองและมีความ 
สมัครใจในการเข้าร่วมงานวิจัย เพื่อทำการสัมภาษณ์เป็นเวลาประมาณ 60-90 นาที  
 3. ผู้นิพนธ์คนที่ 1 นำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์มาถอดบทสนทนาและวิเคราะห์ 
จากนั้นเขียนรายงานการวิจัยและนำเสนอข้อมูลในภาพรวม ทั้งนี้ ชื่อและข้อมูลส่วนตัวของ
ผู้ให้ข้อมูลจะได้รับการปกปิดเป็นความลับและใช้นามสมมติแทนทั้งหมด 
 

ผลการวิจัย  

 ผลการวิจัยสะท้อนถึงประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธในการ 
โยนิโสมนสิการความทุกข์ใจจากการทำงานจนเกิดปัญญา และปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับการเกิด
ปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธดังกล่าว 2 ประเด็นหลัก ได้แก่ 1. การสะสมเหตุ
ปัจจัยที ่เป็นกุศลอันเอื ้อให้เกิดปัญญาคลี ่คลายทุกข์ และ 2. การกลับมากลมกลืนกับ 
ความเป็นจริงในปัจจุบัน ดังรายละเอียดต่อไปนี ้

 ประเด็นท่ี 1 การสะสมเหตุปัจจัยท่ีเป็นกุศลอันเอ้ือให้เกิดปัญญาคลี่คลายทุกข ์
 ประเด็นนี้แสดงให้เห็นว่า การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษาที่มีลักษณะของ
การสร้างเหตุปัจจัยด้านกุศลต่าง ๆ  ที่ประกอบรวมกัน ส่งผลให้เกิดปัญญา คลายจากความ 
ทุกข์ใจจากการทำงาน โดยประเด็นนี้ประกอบไปด้วย 2 ประเด็นย่อย ได้แก่ สะสมเหตุปัจจัย
หลัก คือ สติ สมาธิ และญาณ และเหตุปัจจัยหลัก คือ สติสัมปชัญญะที่ดึงปัญญามาใช้ ดังนี้  
  1.1 สะสมเหตุปัจจัยหลัก คือ สติ สมาธิ และญาณ  
   ในประเด็นย่อยนีน้ักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธผู้ให้ข้อมูลได้สะท้อนถึง
การเกิดปัญญาของตนว่ามีเหตุปัจจัยหลายส่วนที่ประกอบกัน โดยมีเหตุปัจจัยหลกั ได้แก่ การ
ที่ใจรับรู้อยู่กับเรื่องราว (สติ) ภาวะที่จิตตั้งมั่น (สมาธิ) และการมีการหยั่งรูหยั่งเห็นหรือ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 163 

กำหนดรู้อันเกิดจากการมีสมาธิต่อเนื่อง (ญาณ) เป็นสิ่งที่เอื้อในการทำความเข้าใจเหตุปัจจัย
ที่ทำให้เกิดความทุกข์ ส่งผลให้เกิดปญัญาและหลุดจากความทุกข์ใจ โดยปัจจัยดังกล่าวเข้ามา
ส่งเสริมการที่นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ ผู้ให้ข้อมูลได้เห็นถึงแง่มุมของความเป็นจริง 
ตัวอย่างเช่น ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5 กล่าวถึงประสบการณ์ว่า “ภาวะใจที่เราค่อย ๆ  กล่อมลงไป
จนเห็นภาวะตรงนี้ โดยคำตรงนี้ปรากฏชัดในใจ ตัวที่ปรากฏชัดในใจจริง ๆ แล้วมันคือตัวปัญญา
ค่อยๆ ทำงาน ทำให้เห็นตรงนี้ พอเห็นตัวนี้เสร็จแล้วมันก็โดนปลดล็อค พอปลดล็อคแล้วมันจะ
โพลง มันจะเบา แล้วมันจะทำให้เกิดการเรียนรู้ว่า อ๋อ เราได้เห็นตัวตัณหาที่อยู่ในใจแล้ว เราได้
เห็นตัวเหตุ เราเห็นมารที่มันหลอกใจของเรา” (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5) เช่นเดียวกับผู้ให้ข้อมูลคนที่ 
3 ที่อาศัยภาวะใจรู้ชัดแต่ละขณะในเรื่องราวและค่อย ๆ ทำความเข้าใจจนเกิดเป็นสมาธิ กระทั่ง
เห็นชัดถึงแง่มุมของความเป็นจริงในเรื่องราวที่ตนที่เป็นทุกข์อยู่ อย่างไรก็ตาม แง่มุมของความ
เป็นจริงที่ทั้ง 2 คนเห็นต่างกันคือ ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5 เห็นชัดถึงภาวะของตัณหาที่เข้ามาหลอกให้
ตนสับสนในใจ ทำให้คิดซ้ำ ๆ ในความผิดพลาดและเกิดความรู้สึกที่หนักหน่วงในใจ แต่เมื่อ
เห็นชัดก็ทำให้ตนหลุดออกมาจากภาพความคาดหวังที่เข้ามาหลอกได้ ในขณะที่ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 
3 ได้กล่าวถึงประสบการณ์ภาวะที่ปัญญาเกิดตั้งแต่ช่วงที่เห็นความคาดหวัง แล้วก็กลับมา
ยอมรับในความเป็นจริง แต่ในกรณีนี้ หลังจากที่เห็นชัดถึงความอยากในใจก็มีความเข้าใจที่
ถูกต้อง (สัมมาทิฏฐิ) จากที่ได้สั่งสมมาจากการฝึกฝนในการอบรม ซึ่งเกี่ยวกับประเด็นที่เป็น
ทุกข์ผุดข้ึนมาขยายความเข้าใจด้วยนั้นและช่วยให้ใจที่ทุกข์คลายลงไป  
   ในการโยนิโสมนสิการของผู้ให้ข้อมูลดังที่ยกตัวอย่างทั้ง 2 คน พบได้ใน
ผู้ให้ข้อมูลคนอื่น ๆ  ด้วยเช่นกัน โดยความทุกข์ที่เกิดจากการทำงานของตนนี้ได้สะท้อนให้
เห็นถึงการเห็น อริยสัจ 4 ตั้งแต่ช่วงที่กำหนดรู้ “ทุกข์” ชัด ค่อย ๆ สำรวจจนเห็น “สมุทัย” 
สาเหตุของความทุกข์ ซึ่งทุกท่านรายงานว่าเป็นช่วงสำคัญมากต่อการเกิดปัญญา เพราะเมื่อ
เห็นถึง “ตัณหา” ที่เข้ามาทำให้ใจเป็นทุกข์ ร่วมกับการเห็นความเป็นจริงในแง่มุมความทุกข์
นั้น (ญาณ) ก็จะสามารถพาให้ใจตนเคลื่อนจากความทุกข์ไปสู่ภาวะที่คลายจากทุกข์ หรือ 
“นิโรธ” ได้ โดยมี “มรรคมีองค์ 8” คอยส่งเสริมอยู่ตลอดกระบวนการพิจารณาความทุกข์  
นอกจากนี้ แง่มุมของความเข้าใจชัดที่ปลดเปลื้องผู้ให้ข้อมูลออกจากความทุกข์น้ัน ผู้วิจัยเห็น
ว่ามีการเห็น “ไตรลักษณ์” แทรกอยู่ด้วย เช่น ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5 ที่เห็นเหตุปัจจัยที่ประกอบ
กันหลายส่วน ที่อิงอาศัยกัน ทำให้ปรากฏการณ์ต่าง ๆ  ไม่อาจเป็นไปตามใจตนที่อยากนัน้ อัน
สะท้อนถึงภาวะของ “อนัตตา” ความเป็นสิ่งไร้ตัวตน ไร้เจ้าของของสิ่งต่าง ๆ 



164 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

  1.2 สะสมเหตุปัจจัยหลัก คือ สติสัมปชัญญะท่ีดึงปัญญามาใช้ 
   ในประเด็นนี้ ผู้ให้ข้อมูลสะท้อนให้เห็นถึงแง่มุมของการมีความระลึกได้
และความรู้ตัวที่เรียกว่า การมีสติสัมปชัญญะ ทำให้รับรู้ถึงสภาวะและสถานการณท์ี่เกิดข้ึน 
รวมทั้งภาวะของความทุกข์และสาเหตุและอาศัยแนวทาง (มรรคในอริยสัจ 4) ที่ใช้ในการ
แก้ปัญหาของสถานการณ์ความทุกข์ใจที่เกิดขึ ้น ซึ่งสะท้อนถึงการลงมือแก้ไขมากกว่าใน
ประเด็นย่อยก่อนหน้า ที่เห็นชัดเจนมากกว่าถึงแง่มุมของความเป็นจริงจากการหยั่งรู้ (ญาณ) 
อันเป็นปัจจัยหลักในการเกิดปัญญาและคลายจากทุกข์  ตัวอย่างเช่น ผู ้ให้ข้อมูลคนที่ 6 
กล่าวถึง ประสบการณ์ที่ว่า “พี่รู้สึกว่าที่มันทำให้พี่กลับมารู้เนื้อรู้ตัว (ที่คิดว่า) เราลองโทรไป
พูดกับอาจารย์ที่ปรึกษาดูไหม ก็น่าจะช่วยน้องได้นะ... ใจเราก็เห็นภาวะที่มันวุ่นวาย พอได้  
action อะไรตามหลักไปก็เบาลงเรือ่ย ๆ  แล้วก็ใช้เวลากับมัน ใช้เวลาค่อยๆ รับรู้มันว่ามันเกดิ
อะไรข้ึนบ้าง เป็นประสบการณ์อันหนึ่งที่ชัดมากให้เราเหมือนกัน” (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 6) ภาวะ
ดังกล่าวผู ้ให้ข้อมูลคนที่ 6 มองเห็นว่าที ่ตนกำลังทำในสิ ่งที่ไม่เหมาะสม (มิจฉาอาชีวะ, 
มิจฉากัมมันตะ) หรือเกินหน้าที่ตามอำนาจของความคาดหวังที่อยากจะช่วยผู้รับบริการ โดย
การมี “สติ” เข้าไปเห็นภาวะดังกล่าวทำให้ ปัญญา (สัมปชัญญะ) กลับมาทำงาน และทำสิ่งที่
เหมาะสมผ่านการใคร่ครวญอย่างรอบคอบ อีกตัวอย่างหนึ่ง เช่น ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1 กล่าวถึง
ประสบการณ์ว่า “หลังจากที่เรา supervision เด็ก ป.เอก ที่มาฝึกงาน แลกเปลี่ยนมุมมอง
กัน เด็กก็พูดข้ึนว่า ถ้าเป็นตัวเขาเองคงไม่รีบไปช้ีโทสะ เขาคงอาจจะทำแค่ว่าที่ไม่พอใจพ่อแม่
มันเป็นยังไง ถ้าทำจริง ๆ แล้วจะเป็นยังไง ลองฟังดูจนถึงที่สุดเลย ว่าแบบที่สุดแล้ว ถ้าเกิดว่า
เขาอยากจะแก้แค้นพ่อแม่จริง ๆ อยากจะให้พ่อแม่ตายจริง ๆ แล้วเขามีความสุขจริง ๆ เหรอ 
อยู่กับเขาไปอย่างนี้ เราก็เลยเกิดปิ๊งขึ้นมา... มันคลายออก” (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1) ผู้ให้ขอ้มูล
คนที่ 1 นั้นได้เล็งเห็นว่าความทุกข์ส่วนที่ยังกวนใจตนในลักษณะที่อยากจะรู้ชัดว่าอะไรที่ตน
สามารถปรับปรุงได้เพื่ออยู่กับผู้รับบริการได้ดีขึ้นนั้นมีภาวะของ “ฉันทะ” ซ่อนอยู่ด้วยจึง
อาศัยจังหวะที่เหมาะสมพูดคุยกับนิสิตนิเทศของตนดังข้อความข้างต้น ประเด็นร่วมของผู้ให้
ข้อมูลคนที่ 1 และ 6 คือ การที่เหตุของ “ความทุกข์” มีส่วนมาจาก “กุศล” ด้วยกันทั้ง 2 คน 
และเมื่อความทุกข์มาจากปัจจัยดังกล่าว ผู้ให้ข้อมูลได้มีการทำงานกับใจที่เน้นการลงมือ
แก้ปัญหาตามที่เหมาะสมและเห็นว่าตนสามารถทำได้อย่างเต็มที่ อย่างไรก็ตาม ผู้ให้ข้อมูลทัง้ 
2 คนยังคงให้ความสำคัญกับการรับรู้ภาวะที่เกิดข้ึนในใจตนอยู่ โดยเฉพาะภาวะความทุกข์ที่
เกิดข้ึน รวมทั้งการเห็นสาเหตุของความทุกข์ใจดังกล่าว  
 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 165 

 ประเด็นหลักท่ี 2 การกลับมากลมกลืนกับความเป็นจริงในปัจจุบัน  
 ประเด็นน้ีสะท้อนให้เห็นถึงภาวะต่อยอดของปัญญาที่เมื่อเกิดขึ้นในใจแทนที่ความ
คาดหวังที่ก่อให้เกิดความทุกข์แล้ว จะนำพาให้ผู้ให้ข้อมูลกลับมาอยู่กับความเป็นจริงในปัจจุบัน 
โดยประกอบด้วย 2 ประเด็นย่อย ได้แก่ การกลับมาสู่ความสงบและเบกิบาน และการตกตะกอน
ของความทุกข์ที่กลายเป็นบทเรียนเมื่อได้ผ่านการทำงานกับใจตนเองแล้ว ดังนี้ 
  2.1 การกลับมาสู่ปัจจุบันด้วยใจท่ีเบาสงบและเบิกบาน 

   นักจิตวิทยาการปรึกษาผู้ให้ข้อมูลส่วนใหญ่ได้บอกเล่าถึงความแตกต่าง
ของสภาวะในขณะที่ทุกข์กับสภาวะที่เกิดปัญญาจนพ้นไปจากความทุกข์ในทิศทางเดียวกันว่า 
เป็นสภาวะใจที่หนัก เป็นภาระ เคลื่อนไปสู่ภาวะที่โล่ง เบาสบาย ตัวอย่างเช่น ผู้ให้ข้อมูลคน
ที่ 1 กล่าวถึงประสบการณ์ว่า “สังเกตตัวเองว่าปัญญากลับมา function แล้ว มันจะกลับมา
สงบ เหมือนกับว่าจากช่วงที่มันบีบคั้นเล็กๆ ไม่สบายใจเล็กๆ กลายเป็นไม่มีไม่สบายใจนั้น 
มันเปลี่ยนมาสงบ” (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1)  ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1 ที่ได้สะท้อนให้เห็นถึงการที่ปัญญา 
ความเข้าใจที่เข้ามาปลดเปลื้องความทุกข์อาจจะไม่ปัญญาที่เข้าใจหรือได้เรยีนรู้สิ่งใหม่เพิ่ม 
แต่เป็นปัญญาเดิมที่กลับมาทำงาน โดยปัญญาที่เกิดทำให้เกิดภาวะความสงบในใจ ขจัดความ
บีบค้ันที่อยู่ในใจตอนแรกออกไป นอกจากนี ้ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5 ได้พูดถึงการกลับมาอยู่กับความ
เป็นจริงในปัจจุบันเช่นกัน แต่เป็นในแง่ของการยอมรับสิ่งที่ตนเป็น เลิกโทษสิ่งต่างๆ ตามอำนาจ
ของความคาดหวัง ในแง่ของภาวะในใจที่เกิดข้ึน ดังประสบการณ์ที่ว่า “มันเกิดการยอมรับ เกิด
ภาวะซาบซึ้งภายใน อ๋อ เป็นเพราะเรานี่เอง เราหลงผิด หลงคิด (หัวเราะ) หลงอะไรไปเอง เรา
ไปโทษคนอื่นหมดเลย แล้วก็โทษตัวเองด้วย …. พอเราเข้าไปถึงตรงนี้ปุ๊บ มันเหมือนว่าชัดเลย ที่
ผ่านมานี่เราเข้าใจผิด” (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5)  ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5 ไม่ไดส้ะท้อนให้เห็นถึงภาวะของ
ความเบาใจหรือสบายใจ แต่ได้สัมผัสถึงภาวะใจที ่ซาบซึ้งจากการที่ได้หลุดพ้นจากความ
คาดหวังที่หลอกล่อให้ตนคิดโทษสิ่งอื่นๆด้วยความเข้าใจผิด อย่างไรก็ตาม ผู้ให้ข้อมูลหลาย
ท่านได้กล่าวถึงภาวะทุกข์ที่อาจจะกลับมากวนใจให้ไม่สงบอีก ถึงแม้จะได้ผ่านการทำงานกับ
ใจตนเองไปแล้ว เช่น ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1 ที่เล่าถึงการที่ความไม่สงบใจสามารถกลับมาได้อีก 
แต่ใจก็สามารถกลับไปสงบอีกครั้งได้ ซึ่งจากคำอธิบาย น้ำเสียง และท่าทีในการเล่าของผู้ให้
ข้อมูลคนนี้ทำให้เห็นภาพว่าถึงแม้จะมีภาวะเดิมกลับมา แต่ตัวผู้ให้ข้อมูลไม่ได้ให้น้ำหนักหรือ
ร้อนรนกับภาวะดังกล่าวเหมือนกับช่วงที่ยังไม่ได้ทำงานกับความทุกข์เช่นเดียวกับผู้ให้ข้อมูล
ท่าน ๆ อื่นที่ได้บอกเล่าในประเด็นเดียวกัน  
 



166 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

  2.2  การมีใจสงบขึ้น ปัญญาว่องไวขึ้น ด้วยการเปลี่ยนความทุกข์เป็นบทเรียน  

   ในประเด็นย่อยนี้ ผู้ให้ข้อมูลได้พูดถึงการเปลี่ยนแปลงเอาเรื่องราวความ
ทุกข์ที่มาก่อกวนใจในช่วงแรกมาเป็นบทเรียนชีวิตหรือแนวทางในการทำงาน เมื่อใจยอมรับ
กับความเป็นจริงไดแ้ล้ว ตัวอย่างเช่น ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 3 กล่าวถึงประสบการณ์ว่า “พอเราได้
เห็นต้นเหตุว่าเรายังอยากทำมันให้ได้ (ให้บริการการปรึกษาได้ดี) ก็ทำให้ใจมันเบาลง ไม่ได้
มาตีอกชกลม ว่าทำไมเราทำไม่ได้ ทำไมเรายังทำไม่ดี มันจะเป็นจุดแค่ว่าเราสังเกตเห็นความ
สงสัย ความขุ่นบางเล็ก ๆ  น้อย ๆ แล้วก็นำไปคุยเพื่อจะเรียนรู้จากตรงนั้นมากกว่า” (ผู้ให้
ข้อมูลคนที่ 3) ประสบการณ์ดังกล่าวผู้ให้ข้อมูลคนที่ 3 ได้อธิบายถึงการที่ความสงสัยใน
ตนเองอาจจะยังกลับมาอีก แต่ก็สามารถอาศัยเป็นหนทางในการที่ตนจะสามารถเรียนรู้ต่อ
จากภาวะที่กลับมานั้นเพิ่มเติมได้ เช่นเดียวกับผู้ให้ข้อมูลคนที่ 6 ที่กล่าวถึงประสบการณ์นี้ว่า 
“มันก็อาจจะเกิดกับน้องคนอื่นอีก ซึ่งก็มีจริง ๆ  แต่ว่าไม่ได้หนักเท่าเขา แต่มาแบบหลอนๆ 
เลย แต่มันชวนให้เราอยู่กับเคสคนใหม่ที่มาใกล้เคียงแบบเดิมได้ดีขึ้นมาก พอความรู้สึกมา
แบบนั้นอีกก็ตั้งสติเลย ไม่เป็นไร” (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 6) จะเห็นว่าผู้ให้ข้อมูลคนที่ 6  รับมือกับ
ผู ้ร ับบริการในลักษณะเดียวกันกับที ่ส ่งผลให้เกิดความทุกข์ได้ดีข้ึ นและทำงานอย่างมี
ประสิทธิภาพมากข้ึนหลังจากที่ได้นำบทเรียนที่ผ่านมาใช้จัดการกับใจตนแล้ว 
 

สรุปผลการวิจัยและการอภิปรายผลการวิจัย 

 ข้อค้นพบในการศึกษาครั ้งนี้สะท้อนให้เห็นว่า “การเกิดปัญญา” และปัจจัยที่
เกี่ยวข้องนั้นเป็นประสบการณ์ภายในใจของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพ มี
ลักษณะเป็นการสะสมจากเหตุปัจจัยที่เป็นความเข้าใจ รู้แจ้งในทุกข์ เปรียบเหมือนกบัการ
รับประทานอาหารทีละคำไปจนอิ่ม เมื่อปัญญาเกิดข้ึนและเข้ามาทำให้ความทุกข์ใจคลายลง
ไปและกลับมาสู่ความเป็นจริง จากผลการวิจัยสามารถสรุปและอภิปรายได้ดังนี้ 

 ประเด็นที ่ 1 การสะสมเหตุปัจจัยที ่เป็นกุศลเอื ้อให้เกิดปัญญาคลี ่คลายทุกข์  
ประกอบด้วยประเด็นย่อยที่ 1 ได้แก่ การสะสมเหตุปัจจัย คือ สติ สมาธิ และการเกิดปัญญา 
หยั่งรู้ (ญาณ) ที่นักจิตวิทยาใช้ทำงานกับตัวเองจนเกิดปัญญาสอดคล้องกับการศึกษาของ  
สุภาพร ประดับสมุทร (2552) ว่า ในการเกิดปัญญาของผู้ร ับการปรึกษาในกระบวนการ 
การปรึกษานั้น สติของนักจิตวิทยาการปรึกษาที่รับรู้ภาวะที่เกิดขึ้นในแต่ละขณะและสมาธิ 
ความมุ่งมั่นทำหน้าที่ ความมีกำลังของจิตใจ และใจที่สงบ เป็นตัวเอื้อให้ปัญญาทำงานอย่าง 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 167 

มีประสิทธิภาพในการปรึกษาแต่ละขณะ อันสะท้อนให้เห็นว่า ไม่ว่าการเกิดปัญญาจากความ
ทุกข์จะเป็นการอาศัยนักจิตวิทยาการปรึกษาเป็นปัจจัยในการเอื้อให้ผู้รับบริการเกิดปัญญา
หรือเป็นการที่นักจิตวิทยาการปรึกษาเสมือนเป็นทั้งนักจิตวิทยาการปรึกษาให้กับตนเองใน
การสำรวจและจัดการจิตใจนั้น ปัจจัยที่สำคัญและเป็นเหตุให้เกิดปัญญาก็ยังเป็นสิ่งเดียวกัน 
กล่าวคือ มีสติและสมาธิเป็นปัจจัย  ส่วนประเด็นย่อยที่ 2 สติสัมปชัญญะที่ดึงปัญญามาใช้นัน้ 
ผู้ให้ข้อมูลเล่าถึงการรู้ตัวถึงภาวะที่เกิดข้ึนกับตนและสถานการณ์ที่เกดิข้ึน พร้อมกับใช้ปัญญา
ในการหาทางออกและแก้ไขปัญญาดังกล่าว ซึ่งมีทั้งแง่มุมของการจัดการใจตนที่เก ิดข้ึน
เบื้องต้น และการแก้ปัญหาความทุกข์ ในประเด็นที่ 1 นี้ทำให้เห็นชัดว่าปัญญาในลักษณะ
ต่างๆ เช่น ญาณและสัมปชัญญะ ก็ได้แทรกอยู่ในกระบวนการของการเกิดปัญญาในแงข่อง
การคลายทุกข์ด้วยเช่นเดียวกัน    

 ประเด็นท่ี 2 การกลับมากลมกลนืกับความเปน็จรงิในปัจจุบนั ประกอบด้วยประเดน็
ย่อยที่ 1 การกลับมาสู่ปัจจุบันด้วยใจที่เบาสงบและเบิกบาน ผู้ให้ข้อมูลทุกท่านได้กล่าวถึง
การที่ตนปล่อยวางความทุกข์ของตนลงไป ทำให้ภาวะใจที่ไม่สงบ บีบค้ันเปลี่ยนเป็นภาวะที่
สงบและกลับมาอยู่กับความเป็นจริง สอดคล้องกับการศึกษาของสุภาพร ประดับสมุทร 
(2552) ที ่ได้กล่าวถึงการแสดงออกของปัญญาจากการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ ใน
ลักษณะที่ผู้รับบริการเกิดการละสาเหตุของความทุกข์ พ้นจากภาวะใจที่บีบคั้นไม่สงบและ
กลับมาอยู่กับปัจจุบันได้อย่างกลมกลืน โดยได้ชี้ให้เห็นถึงภาวะใจที่สงบอันเป็นผลจากการ
ทำงานกับจิตใจตามแนวทางของพุทธนั้น ในรายของผู้รับบริการและนักจิตวิทยาการปรึกษา
ที่ทำงานกับตนเองก็มีลักษณะเดียวกัน  ส่วนประเด็นย่อยที่ 2 การมีใจที่สงบขึ้น ปัญญา
ว่องไวขึ้น ด้วยการเปลี่ยนทุกข์เป็นบทเรียน ผู้ให้ข้อมูลส่วนใหญ่ได้สะท้อนให้เห็นถึงว่าการ
เกิดปัญญาจากความทุกข์ใจนั้นได้เปลี่ยนเปน็ประสบการณ์ที่สัง่สมเพื่อปรับเปลี่ยนการทำงาน
ในอนาคต รวมทั้งเป็นรากฐานในการสังเกตและฝึกฝนต่อไป ซึ่งจะสอดคล้องกับการศึกษา
ของณัฐนลิน คำสำเภา (2555) ที่กล่าวถึงประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ
มือใหม่ในการการหลอมรวมวิชาชีพและชีวิต คือ การที่วิชาชีพเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตและ
ส่งเสริมกันและกัน นอกจากนี้ ผู้ให้ข้อมูลทั้ง 2 ท่านยังแสดงให้เห็นถึงความสอดคล้องกับงาน
ของฉัตรสุมาลย์ ศรีทองอุ่น (2554) ที่ศึกษาประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนว
พุทธที่ดำเนินชีวิตและการทำงานบนฐานของอริยสัจ 4 ที่ได้กล่าวถึงการเรียนรู้อริยสัจ 4 ผ่าน
การสังเกต การใคร่ครวญ และการตระหนักรู้ รวมถึงการเพิ่มพูนความเข้าใจอริยสัจ 4 ผ่าน
ประสบการณ์ 

 



168 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

องค์ความรู้จากการวิจัย 

 การวิจัยนี้ได้องค์ความรู้ คือ ประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรึกษา
แนวพุทธมืออาชีพประกอบไปด้วย 2 ประเด็นหลัก ได้แก่  
 1.  การสะสมเหตุปัจจัยที่เป็นกุศลเอื้อให้เกิดปัญญาคลี่คลายทุกข์ ได้แก่ เหตุปัจจัย
หลัก คือ สติ สมาธิและญาณ และเหตุปัจจัยหลัก คือ สติสัมปชัญญะที่ดึงปัญญามาใช้ และ  
 2.  การกลับมากลมกลืนกับความเป็นจริงในปัจจุบัน ได้แก่ การกลับมาสู่ปัจจุบันดว้ย
ใจที่เบาสงบและเบิกบาน การมีใจที่สงบข้ึน ปัญญาว่องไวข้ึน ด้วยการเปลี่ยนทุกข์เป็นบทเรียน  
 ซึ่งข้อค้นพบจากการศึกษานี้สามารถนำมาเป็นฐานในการทำความเข้าใจและพัฒนา
กระบวนการการพัฒนาจิตใจเพื่อให้เกิดปัญญาตามแนวทางของจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธได ้

 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 

 ประสบการณ์การเกิดปัญญาของนักจิตวิทยาการปรกึษาแนวพุทธมืออาชีพจากความ
ทุกข์ใจในการทำงานและปัจจัยที่เกี่ยวข้องนั้นมีลักษณะของภาวะที่เกิดขึ้น รวมทั้ง ปัจจยัที่
เอื้อต่อการเกิดที่เหมือนกันกับการเกิดปัญญาของผู้รับบริการการปรึกษา แต่ในงานวิจัยนี้  
ช่วยให้เห็นภาพชัดถึงมุมมองของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพ ที่สะท้อนออกมา
ทั้งจากการบอกเล่าและประสบการณ์ที่เกิดปัญญาข้ึนจรงิว่า การเกิดปัญญาเองนั้น เป็นภาวะ
ที่ไม่สามารถเข้าไปควบคุมได้ แต่สามารถสร้างเหตุให้เกิดได้ผ่านปัจจัยกุศลต่าง  ๆ  เช่น สติ
และสมาธิ นอกจากนั้น ยังชี้ให้เห็นชัดว่า การเกิดขึ้นของปัญญาในลักษณะที่งานวจิัยศึกษา 
กล่าวคือ ในแง่ของการพ้นทุกข์นั้น ก็อาศัยปัญญาในแง่มุมอื่น ๆ เป็นเหตุปัจจัยอยู่ตลอด
กระบวนการด้วย แม้ว่าผลการวิจัยครั้งนี้ได้บ่งช้ีใหเ้หน็ว่า ปัญญาเป็นสิ่งสำคัญต่อคุณภาพการ
ทำงานของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ และข้อความรู้ที่ได้ช่วยให้ทราบและเข้าใจการ
ทำงานภายในที่เป็นการสร้างและสะสมเหตุปัจจัยกุศลต่าง  ๆ อันเอื ้อให้เกิดปัญญาของ
นักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมืออาชีพจากความทุกข์ใจในการทำงาน ซึ่งนักจิตวิทยาการ
ปรึกษาแนวพุทธฝึกหัด ผู้ที่ทำหน้าที่นิเทศสามารถนำความรู้ไปประยุกต์ใช้ได้ อย่างไรก็ตาม 
ข้อความรู้ในการศึกษาครั้งนี้ มาจากประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมือ
อาชีพซึ่งได้รับการฝึกฝนมามากกว่า 5 ปี และมีประสบการณ์การทำงานให้บริการปรึกษามา
จำนวนมาก การศึกษาครั้งต่อไปอาจมีการตรวจสอบประสบการณ์นี้ในนักจิตวิทยาในระยะ
ต่าง ๆ  เช่น ช่วงการเป็นนักจิตวิทยาฝึกหัด เพื่อนำความรู้ดังกล่าวไปพัฒนานักจิตวิทยาให้
เป็นมืออาชีพในการทำงานต่อไป  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 169 

รายการอ้างอิง 

ฉัตรสุมาลย์ ศรีทองอุ่น. (2554). ประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธ: การ 
 ดำเนินชีวิตและการงานบนฐานอริยสัจ 4 (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต  
 สาขาวิชาจิตวิทยาการปรึกษา). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. กรุงเทพฯ. 
ชมพูนุท ศรีจันทร์นิล. (2560). การวิเคราะห์เชิงปรากฏการณ์วิทยาแบบตีความ: ระเบียบวิธีวิจัย 
 เชิงคุณภาพสำหรับการวิจัยทางด้านจิตวิทยา. วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา,  
 28 (3), 1-13. 
ณัฐนลิน คำสำเภา. (2555). ประสบการณ์ของนักจิตวิทยาการปรึกษาแนวพุทธมือใหม่  
 (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาจิตวิทยาการปรึกษา). จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย. กรุงเทพฯ. 
ณัฐวร เมฆมัลลิกา. (2563). ประสบการณ์ของผู้ให้การปรึกษาแนวพุทธในการพัฒนาความ 
 ร่วมมือเชิงบำบัด (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาจิตวิทยาการปรึกษา).  
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. กรุงเทพฯ. 
ดลดาว ปูรณานนท์. (2559). บทบาทของสติในนักจิตวิทยาการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ.  
 วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา, 28(1), 14-27. 
พรมงคล ฉันท์รัตนโยธิน. (2561). สมาธิและพุทธจิต ช่วยบำบัดความเครียด. วารสาร 
 พุทธจิตวิทยา, 3(2), 57-64. 
พระธรรมปฎก. (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พุทธธรรม: ฉบับเดิม (พิมพ์ครั้งที่ 36). กรุงเทพฯ: 
 โรงพิมพพระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
พระมนตรี ปญฺ าทีโป. (2562). การพัฒนาปัญญา: ทำไมต้องมีการพัฒนาปัญญา. วารสาร 
 วิชาการ สถาบันพัฒนาพระวิทยากร. 2(1), 1-14. 
วรัญญู กองชัยมงคล. (2558). กระบวนการนิเทศแบบกลุ่มตามโมเดลการปรึกษาเชิงจิตวิทยา 
 แนวพุทธ: การวิจัยแบบสร้างทฤษฎีจากข้อมูล (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต  
 สาขาวิชาจิตวิทยา). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. กรุงเทพฯ. 
สุภาพร ประดับสมุทร. (2552). การเกิดปัญญาในกระบวนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ 
 (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาจิตวิทยา). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
 กรุงเทพฯ. 
โสรีช์ โพธิแก้ว. (2557). จากจิตวิทยาสู่พุทธธรรม. นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหิดล. 


