
ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซ้ึง  
กับความม่ันคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา 

Empathy, Deep Listening, and Marriage Stability according to 
Buddhist Psychology 

กัญกร คำพรรณ์1, เมธาวี อุดมธรรมานุภาพ2 และ พุทธชาติ แผนสมบุญ3 
Kanyakorn Khamphan, Maytawee Udomtamanupab and 

Phutthachat Phaensomboon 
(rutjaya_khamphan@yahoo.com, laocup@gmail.com and 

saha70@gmail.com)

บทคัดย่อ 

ความมั่นคงในชีวิตสมรส คือ การจัดการชีวิตสมรสให้อยู่ร่วมกันอย่างปกติสุขและมี
ปฏิสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ความขัดแย้งก่อให้เกิดความเครียด การสื่อสารเชิงลบและการไม่ลงรอย
กันทางความคิดส่งผลให้เกิดการใช้อารมณ์ขณะสื่อสารและแสดงพฤติกรรมก้าวร้าวรุนแรง 
การเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลกัพุทธจิตวิทยาจำเป็นต้องประยุกต์ใช้หลักสมชี
วิธรรม 4 หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรม ร่วมกับความสามารถในการ
เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นและการรับฟังอย่างลึกซึ้ง เพื่อช่วยให้คู่สมรสรับรู้อารมณ์ ยอมรับ
ความคิด เข้าใจความรู้สึกของอีกฝ่ายตามความเป็นจริงโดยไม่ยึดตามความคิดและความรู้สึก
ของตนและมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้น ผลของการเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสตาม
หล ักพ ุทธจ ิตว ิทยาจะทำให ้ค ู ่สมรสมีความร ักแบบเมตตากร ุณาต ่อก ัน ปรองดอง 
ประนีประนอม สามารถแก้ปัญหาความขัดแย้งร่วมกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ เสริมสร้าง
คุณภาพชีวิตสมรสที่ดี นำมาซึ่งความมั่นคงในชีวิตสมรส 

คำสำคัญ:  ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น, การฟังอย่างลึกซึ้ง, 
 ความมั่นคงในชีวิตสมรส, พุทธจิตวิทยา 

1 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 
  Ph.D. Program in Buddhist Psychology, Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2, 3 ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 
    Department of Psychology, Faculty of Humanities. Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Received:  July 28, 2022 
Revised:  November 14, 2022 
Accepted:  November 17, 2022 

mailto:rutjaya_khamphan@yahoo.com
mailto:laocup@gmail.com
mailto:saha70@gmail.com


494 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

Abstract 

 Marriage stability is the ability to arrange marriage life to live happily 
and have a good interaction with each other. Conflicts cause stress. Negatively 
communication and inconsistency of thought making couple use emotion to 
communicate and eventually violent and aggressive behavior. Enhancing 
marriage stability with Buddhist psychological principles requires the application of 
Samajividhamma 4 , Kalyanamitta-dhamma 7 , and the Brahmavihara with the 
ability to understand the feeling of others and deeply listen to help each other 
perceive emotions, ideas acceptance, and understand the other person's feelings 
without relying on their own thoughts and participation in the same idea based 
on reality. Enhancing marriage stability by using the Buddhist psychology 
principle will enable married couples to develop compassion, reconciliation, 
compromise, and effectively solve conflicts together. Strengthen the quality of 
marriage life and eventually bring in marriage stability.  

Keywords:  Empathy, Deep Listening, Marital Stability, Buddhist Psychology  
 

บทนำ 

 ชีวิตสมรสเริ่มต้นจากชายหญิงสองคนอยู่ร่วมกันฉันท์สามีภรรยา ซึ่งทั้งคู่มีสิทธิและ
พันธะที่กำหนดโดยกฎหมาย วัฒนธรรม ประเพณี หรือพิธีกรรมทางศาสนา รวมถึงการอยู่
ร่วมกันฉันท์สามีภรรยาเป็นที่ยอมรับของครอบครัว สังคม หรือศาสนา (สำนักงานราชบัณฑิตย
สภา, 2551) ช่วงเริ่มจีบกันใหม่ ๆ ชายหญิงจะอยู่ในภาวะที่เรียกว่า "Idealization" คือมองอีก
ฝ่ายหนึ่งเป็นอุดมคติ เห็นแต่คุณสมบัติที่สมบูรณ์แบบของคนรัก โดยไม่เห็นข้อบกพร่องใด ๆ  
บางครั้งจะมองเฉพาะสิ่งที่ตนอยากเห็น ไม่ใช่ตัวตนที่แท้จริงของอีกฝ่าย ต่างฝ่ายพยายามสร้าง
ภาพลักษณ์ที่ดีขึ้นมาเพื่อให้อีกฝ่ายพึงพอใจ (เทวิกา ประดิษฐบาทุกา, 2557) เมื่อความรักสุก
งอม ชายหญิงจึงปรารถนาที่จะแต่งงานใช้ชีวิตคู่เพราะต้องการความผูกพันที่มั่นคง คู่สมรส
มุ่งหวังปรารถนาให้ชีวิตสมรสของตนมั่นคงและมีความสุข แต่เมื่อเวลาผ่านไปความรักแบบ
โรแมนติกถึงจุดอิ่มตัว ความรู้สึกหลงใหลเชิงชู้สาวลดน้อยลง ทำให้ต่างฝ่ายต่างมองเห็นนิสัย 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 495 

ตัวตนที่แท้จริง ข้อบกพร่องของกันและกัน ซึ่งอาจไม่ตรงกับสิ่งที่ตนคาดหวังจะได้รับจากคู่
สมรส เมื่อฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งหรือทั้งสองฝ่ายเกิดความขัดแย้งในใจผนวกกับความเครียดสะสม
จากปัจจัยต่าง ๆ ที ่ประสบในชีวิตประจำวัน ส่งผลต่อภาวะสมดุลทางอารมณ์และจิตใจ 
ความคิดและพฤติกรรม การไม่ลงรอยกันทางความคิด การมองประเด็นหรือทัศนคติที่ต่างกัน
อาจเป็นการจุดชนวนให้เกิดกระทบกระทั่งนำไปสูค่วามขัดแย้ง การสะสมปัญหาความขัดแย้ง
ของคู ่สมรสที ่ไม่ได้รับการเยียวยาอาจนำไปสู ่การหย่าร้าง การสิ ้นสุดชี วิตสมรสเป็น
ความเครียดที่รุนแรงรองลงมาจากการเสียชีวิตของคู่สมรส ผลกระทบจากการหย่าร้างส่งผล
ต่อภาพลักษณ์ของครอบครัว อาจเป็นเหตุผลประการหนึ่งที่ทำให้คู่สมรสจำต้องอดทนและ
ดำรงอยู่ในสถานภาพการหย่าทางอารมณ์ เป็นลักษณะการแยกกันอยู่ ต่างคนต่างอยู่ เหิน
ห่างต่อกัน ขาดสัมพันธภาพต่อกันในฐานะสามีภรรยา (จอห์น โนเดล และคณะ, 2530, 
อ้างอิงใน ศุภวดี บุญญวงศ์, 2548)  
 ความขัดแย้งเป็นการไม่ลงรอยกันหรือสภาวะที่ไม่เหน็พ้องต้องกันระหว่างบุคคลจงึ
พยายามที่จะฝ่าฝืนหรือต้านทานบุคคลที่มีความคิดหรือความเช่ือที่ไม่ตรงกับแนวทางของตน 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) การถกเถียงเพื่อต้องการเอาชนะกันหรือโต้แย้งเพื่อแสดงเหตุผล
ของตน การค้นหาความผิดของผู้อื่น หรือการตัดสินผู้อื่นว่าผิดถูกดีช่ัวตามความคิดของตน ถ้า
ต่างฝ่ายต่างพูดโดยไม่มีฝ่ายใดหยุดเพื่อรับฟัง ยิ่งทำให้สถานการณ์เลวร้ายลง อีกทั้งเสริม
อารมณ์เชิงลบให้ยิ่งรุนแรงขึ้น ดังนั้นเมื่ออีกฝ่ายตกอยู่ในสภาวะอารมณ์ที่เลวร้าย โมโห พูด
หรือแสดงกิริยาที่ไม่เหมาะสมออกมา อีกฝ่ายจะต้องควบคุมสติไม่แสดงกิริยาโต้ตอบที่จะทำ
ให้สถานการณ์เลวร้ายยิ่งไปกว่าเดิม ซึ่งจะเป็นการรักษาความเข้าใจไม่ให้ถูกทำลายลงไป
เพราะความขัดแย้งเพียงเล็กน้อย (สุมัทนา สินสวัสดิ์ และพนมพร พุ่มจันทร์, 2557)  ดังนั้น
การหยุดเพื่อรับฟังจึงเป็นการป้องกันความรุนแรงที่อาจจะเกิดขึ้นจากการใช้อารมณ์เชงิลบ
และพฤติกรรมก้าวร้าว ในขณะเดียวกันการรับฟังเป็นส่วนประกอบสำคัญในกระบวนการ
สื่อสารของมนุษย์ที่ช่วยให้เกิดความเข้าใจซึ่งกันและกัน แต่การฟังเพื่อรับรู้ความรู้สึกและ
ความต้องการเบื้องลึกที่ผู้พูดแสดงออกผ่านคำพูด น้ำเสียง สีหน้า ท่าทาง และภาษากาย 
จะต้องเป็นการรับฟังอย่างลึกซึ้ง (ธานินทร์ แสนทวีสุข, 2564)  
 การรับฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep listening) เป็นทักษะการฟังโดยใช้สติและสมาธิเพื่อ
เชื่อมโยงให้สามารถรับรู้เข้าใจและเข้าถึงสภาวะภายในจิตใจของคู่สนทนาทั้งด้านอารมณ์ 
ความคิดและความรู้สึก เป็นการรับฟังอย่างไม่มีเงื่อนไข ไม่ตัดสินและมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้น 



496 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

จะทำให้ไม่สร้างมโนภาพตามความคิดของตนซึ่งอาจไม่ตรงกับสิ่งที่คู่สนทนาต้องการสื่อสาร 
การรับฟังอย่างลึกซึ้งช่วยให้คู ่สนทนาผ่อนคลายความตึงเครียดและช่วยลดความขัดแย้ง
ในขณะสนทนา ท่าทีการสื่อสารมีอิทธิพลต่อความสุขในชีวิตสมรส หากคู่สมรสปรับตัวและ
รับมือกับปัญหาอย่างสอดคล้องก็จะนำไปสู่การดำเนินชีวิตอย่างมีความสุข (Satir et al., 
1991) ผู้ที่จะรับฟังอย่างลึกซึ้งได้อย่างมีประสิทธิภาพจะต้องมีความสามารถในการเข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) เพราะความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นเป็นสิ่ง
สำคัญสิ่งแรกในการเปิดใจรู้จักโลกของบุคคลอื่น (Tournier, 1957 as cited in Ludeman, 
1968) ทำให้สามารถเข้าใจและเข้าถึงความรู้สึกของคู่สนทนาและมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้น 
ผลของความรู้สึกสามารถแสดงออกให้คู่สนทนารับรูไ้ด้ผ่านภาษา ถ้อยคำ และท่าทาง (Egan, 
1986) ความสามารถในการเข้าใจความรู ้สึกของผู ้อื ่นมีความสำคัญยิ่งในการปฏิสัมพันธ์
ร่วมกับบุคคลรอบข้าง เพราะถ้าเข้าใจผู้อื่นมากขึ ้น ความขัดแย้งจะไม่เกิดขึ้น (Lauster, 
1978) แต่การเป็นผู้มีความสามารถในการเข้าใจความรู้สกึของผูอ้ื่น (Empathy) และสามารถ
รับฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep listening) ได้ดีนั้น ผู้ฟังจะต้องดำรงตนตามหลักกัลยาณมิตรธรรม 
7 และ หลักพรหมวิหารธรรม เพราะหลักธรรมทั้งสองแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ฉันท์มิตร 
เมื่อคู่สมรสมีความเป็นมิตรที่ดีต่อกัน ก็จะเมตตาอยากให้อีกฝ่ายมีความสุข มีความกรุณา
อยากให้อีกฝ่ายไม่มีความทุกข์ เมื่ออีกฝ่ายประสบความสำเร็จได้ดีมีความสุขก็จะมุทิตา และ
อุเบกขาโดยการวางใจเป็นกลางต่อความความคิดเห็นที่แตกต่าง ไม่คิดอคติ ไม่คิดเบียดเบียน 
มีทัศนคติต่อสิ่งต่าง ๆ ด้วยกุศลจิต จะทำให้คู่สนทนารู้สึกว่าตนอยู่ในพื้นที่ปลอดภัยและผ่อน
คลายความตึงเครียด การได้ยินทั้งเสียงของตนเองและเสียงของผู้อื่นมีความสำคัญมากต่อ
กระบวนการปฏิสัมพันธ์ระหว่างกัน เพราะจะทำให้มีสติในการประเมิน ตรวจสอบ และขัด
เกลาพฤติกรรมการแสดงออกทางวาจาโดยอัตโนมัติ (David Bohm อ้างอิงใน โสฬส ศิริไสย์, 
2548) จากเหตุผลที่ผู้เขียนอธิบายมาข้างต้นสอดคล้องกับผลการวิจัยของรพีพงค์ ยังวรา
สวัสดิ์ (2559) พบว่าการหยุดสื่อสารขณะที่ถูกอารมณ์เชิงลบครอบงำ การรับฟังอย่างใส่ใจ 
การสื่อสารอย่างมีสติ ความเข้าใจร่วมรับรู้ความรู้สึกอย่างไม่มีเงื่อนไข ส่งเสริมความมั่นคง
และความสำเร็จในชีวิตสมรส  
 ความมั่นคงในชีวิตสมรสเป็นความสามารถในการจัดการความขัดแย้งเพื่อรักษา
สถานภาพสมรสให้คงอยู่ การบริหารชีวิตสมรสอย่างสมดุลจะทำให้คู่สมรสอยู่ด้วยกันอย่าง
ราบรื่นเป็นปกติสุข ชีวิตสมรสจะประสบความสำเร็จได้ต้องมีความรัก ความผูกพัน ความสุข



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 497 

ที่ได้อยู่ด้วยกัน (รพีพงค์ ยังวราสวัสดิ์, 2559) ความมั่นคงในชีวิตสมรสจะต้องสมดุลด้วย
ความรักทั้ง 2 แบบ คือ 1) ความรักแบบ “ราคะ” จะกระตุ้นให้เกิดอารมณ์รักใคร่ประทับใจ
ในรูปลักษณ์ภายนอก มีความรู้สึกอยากใกล้ชิดมีพันธนาการทางใจ และ 2) ความรักแบบ 
“เมตตา”และ “กรุณา” จะยึดเหนี่ยวให้คู่สมรสผูกพันสัญญาต่อกันที่จะรักษาสัมพันธภาพให้
ยั่งยืน เมื่อเวลาผ่านไปความเคยชินในการอยู่ด้วยกันจะทำให้ความรักแบบ “ราคะ” จืดจาง 
ดังนั้นความรักของคู่สมรสที่คงทนถาวรและสมบูรณ์แบบจะต้องนำทางด้วยความรักแบบ 
“เมตตา”และ “กรุณา” เพราะเมื่อมีความขัดแย้งเกิดข้ึนความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” 
จะทำให้คู่สมรสพร้อมเปลี่ยนแปลงตนเองเพื่อป้องกันความขัดแย้งและพร้อมที่จะหาทางออก
ของปัญหาร่วมกันอย่างสันติวิธี ความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” ช่วยให้สามารถบริหาร
ชีวิตคู่ได้อย่างสมดุลและประคับประคองชีวิตสมรสได้อย่างราบรื่นเป็นปกติ การจัดการความ
ขัดแย้งเพื ่อการครองร ักอย่างยั ่งยืนนอกจากความรักและการยอมรับในความต่างแล้ว 
จำเป็นต้องมีหลักธรรมในการดำเนินชีวิต (สุมัทนา สินสวัสดิ์ และพนมพร พุ่มจันทร์, 2557)  
 หลักพุทธธรรมที่ส่งเสริมความมั่นคงในชีวิตสมรส คือ “หลักสมชีวิธรรม 4” เพราะ
เป็นหลักธรรมที่แสดงถึงคุณสมบัติคู่สมรสที่มีความเหมาะสมกัน การดำรงตนในหลักสมชีวิ
ธรรม 4 จะทำให้ชีวิตสมรสมีความสุข ราบรื่น มั่นคงยืนยาว ส่งเสริมคุณค่าซึ่งกันและกัน 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2555) การเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสจำเป็น
อย่างยิ่งที่คู่สมรสต้องยึดหลักพุทธธรรมเพื่อยึดเหนี่ยวจิตใจให้เกิดสติและใช้ปัญญาจัดการ
แก้ปัญหาความขัดแย้งและนำทางการดำเนินชีวิตสมรสให้ดำเนินต่อไปอย่างปกติสุข ชีวิต
สมรสที่ประสบความสำเร็จได้นั ้นไม่ได้ข้ึนกับหลักสมชีวิธรรม 4 เพียงอย่างเดียว แต่
จำเป็นต้องอาศัยความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซึ้ง หลัก
กัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลักพรหมวิหารธรรม สนับสนุน กล่าวได้ว่าการทำงานร่วมกัน
อย่างสอดคล้องกลมกลืนของหลักสมชีวิธรรม 4 หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 หลักพรหมวิหาร
ธรรม ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น และการรับฟังอย่างลึกซึ้ง ทำให้สามี
ภรรยามีทัศนคติที่ดีต่อชีวิตสมรส พึงพอใจในตัวคู่สมรส เข้าใจในความคิดและความรู้สึกของ
กันและกัน มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ส่งผลให้ทั้งคู่มีความรัก ความผูกพัน มีความสุขที่ได้อยู่
ด้วยกัน ประทับใจในกันและกัน มีความรู้สึกอยากใกล้ชิดมีพันธนาการทางใจ  และมีความ
ปรารถนาที่จะรักษาสัมพันธภาพชีวิตสมรสให้มั่นคงและยั่งยืน  



498 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

 บทความวิชาการนี้ผู้เขียนมุ่งเน้นให้เห็นถึงความเกี่ยวข้องกันระหว่างความสามารถ
ในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซึ้ง กับการเสริมสร้างความมั่นคงในชวิีต
สมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา โดยการนำหลักพุทธธรรมประกอบด้วย หลักสมชีวิธรรม 4 หลัก
กัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรม มาปรับใช้ร่วมกับความสามารถในการเข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่นและการรับฟังอย่างลึกซึ้ง เพื่อเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรส โดยมุ่ง
ผลเพื่อพัฒนาและยกระดับจิตใจคู่สมรสให้มีสติและใช้ปัญญาในการบริหารชีวิตสมรสได้อย่าง
สมดุล อยู่ด้วยกันฉันท์มิตร มีปฏิสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน สามารถประคับประคองชีวิตสมรสให้
ดำเนินต่อไปได้อย่างยั่งยืนเป็นปกติสุข เพราะความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น 
การรับฟังอย่างลึกซึ้ง หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลักพรหมวิหารธรรมร่วมกันช่วย
เสริมสร้างความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” ซึ่งความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” 
จะทำให้คู่สมรสผ่อนปรนประนีประนอม จัดการความขัดแย้งอย่างสันติวิธี ความสามารถใน
การเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นและการรับฟังอย่างลึกซึ้งจะทำให้คู่สมรสเปิดใจเชื่อมโยงเป็น
หนึ่งเดียวกัน สามารถรับรู้เข้าใจและมีส่วนร่วมในอารมณ์และความรู้สกึของกันและกนั ทำให้
เกิดความเห็นอกเห็นใจ อีกทั้งทำให้เกิดประสิทธิภาพในการสื่อสารเชิงบวกทั้งการใช้คำพูด
และไม่ใช้คำพูด  
 

ความม่ันคงในชีวิตสมรส (Marital Stability) 

 การสมรสเริ่มต้นจากชายหญิงสองคนอยู่ร่วมกันฉันท์สามีภรรยา ซึ่งทั้งคู่มีสิทธิและ
พันธะที่กำหนดโดยกฎหมาย วัฒนธรรม ประเพณี หรือพิธีกรรมทางศาสนา รวมถึงการอยู่
ร ่วมกันฉันท์สามีภรรยาเป็นที่ยอมรับของครอบครัว สังคม หรือศาสนา (สำนักงานราช
บัณฑิตยสภา, 2551) ความสัมพันธ์ที่ดีภายในครอบครัว เริ่มต้นจากความมั่นคงในชีวิตสมรส 
เพราะความสัมพันธ์ที่ดีของคู่สมรสสามารถตอบสนองความต้องการด้านอารมณ์ ความรัก 
และความอบอุ่นภายในครอบครัวได้ (Holmes & Rahe, 1967 อ้างอิงใน ศุภวดี บุญญวงศ์, 
2548) หากเปรียบความเข้มแข็งของครอบครัวดั่งต้นไม้แล้ว ความมั่นคงในชีวิตสมรสเปรียบ
เหมือนรากแก้วที่ทำหน้าที่ค้ำจุนต้นไม้ให้ทรงตัวอยู่ได้ไม่ล้มลง ไดม้ีการนิยามความหมายและ
องค์ประกอบของความมั่นคงในฃีวิตสมรส ดังนี้ 

 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 499 

 ความหมายของความมั่นคงในชีวิตสมรส 
 ลูวอิสและสแปนเนียร์ (Lewis & Spanier, 1979) อธิบายว่า ความมั่นคงในชีวิต
สมรส หมายถึง การคงอยู่ของการสมรส ทั้งแบบเป็นทางการคือการสมรสอย่างถูกต้องตาม
กฎหมาย และแบบไม่เป็นทางการคือการใช้ชีวิตคู่อยู่ร่วมกันโดยไม่จดทะเบียนสมรส 
 เลวิงเกอร์ (Levinger, 1965 cited in Lewis & Spanier, 1979) อธิบายว่า ความ
มั่นคงในชีวิตสมรส หมายถึง สิ่งที่แสดงให้เห็นว่าชีวิตสมรสดำเนินไปอย่างเป็นปกติ ไม่มี
ปัญหาเกิดข้ึนระหว่างคู่สมรส  
 ปวีณภัศร์ มิ่งขวัญธนรัชต์ (2561) อธิบายว่า ความมั่นคงในชีวิตสมรส หมายถึง 
การที่ชายหญิงใช้ชีวิตคู่ร่วมกัน รับฟังความคิดเห็น ให้อภัย เมื่อฝ่ายใดทำผิดพลาด ร่วมดูแล
ซึ ่งก ันและกัน ร ่วมมือกันแก้ปัญหา บริหารชีวิตร่วมกันได้อย่างมีความสุข สามารถ
ประคับประคองชีวิตสมรสได้อย่างราบรื่นยาวนาน 
 สรุปได้ว่าความมั่นคงในชีวิตสมรส หมายถึง การคงอยู่ของการสมรส ไม่หย่าร้าง
หรือแยกกันอยู่ คู่สมรสพึงพอใจในชีวิตสมรส มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ร่วมมือกันจัดการ
ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นภายในครอบครัวได้เป็นอย่างดี สามารถประคับประคองชีวิต
สมรสให้ดำเนินต่อไปได้อย่างยั่งยืนเป็นปกติสุข  

 องค์ประกอบของความมั่นคงในชีวิตสมรส 
 ลูวอิสและสแปนเนียร์ (Lewis & Spanier, 1979) อธิบายว่า คุณภาพและความ
มั่นคงในชีวิตสมรส ข้ึนอยู่กับปัจจัย 3 องค์ประกอบ คือ  
 1. ปัจจัยก่อนสมรส ประกอบด้วย 
  1.1 ความคล้ายคลึงกันของคู่สมรส เช่น เช้ือชาติ สถานภาพทางเศรษฐกิจและ
สังคม ศาสนา อายุ เป็นต้น 
  1.2 คุณลักษณะของคู่สมรส เช่น ระดับการศึกษา อายุแรกสมรส ระดับชนช้ัน
ทางสังคม ความคุ้นเคยกัน สุขภาพร่างกายและสุขภาพจิต  
  1.3  แบบอย่างชีวิตสมรสจากบดิามารดา เช่น ความสุขในวัยเด็ก ความสัมพันธ์
ระหว่างคู่สมรสกับบิดามารดา และคุณภาพชีวิตสมรสของบิดามารดาทั้งสองฝ่าย 
  1.4  สิ่งสนับสนุนอื่น ๆ เช่น ความเห็นพ้องของบิดามารดาในการสมรสของบุตร  
 2. ปัจจัยขณะสมรส เป็นปัจจัยที ่มีบทบาทต่อความพึงพอใจในชีวิตสมรสและ
สัมพันธภาพระหว่างคู่สมรส ประกอบด้วย 



500 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

  2.1  สภาพทางเศรษฐกิจและสังคม เช่น ความมั ่นคงทางอาชีพของคู่สมรส 
ความมั่นคงทางการเงินและรายได้ของครอบครัว  
  2.2  หน้าที ่การงานของภรรยา เช่น ความพึงพอใจในงานของตนเองและ
ความเห็นพ้องของสามีที่มีต่อหน้าที่การงานของภรรยา 
  2.3  ลักษณะโครงสร้างทางครอบครัว เช่น การมีบุคคลอื่นมาร่วมอาศัยร่วมกัน
หรือคู่สมรสอาศัยอยู่ร่วมกับครอบครัวเดิม ซึ่งปัจจัยเหล่าน้ีมีผลต่อการตัดสินใจในด้านต่าง ๆ
ของคู่สมรส  
  2.4  อิทธิพลทางสังคมของคู่สมรส เช่น ความสัมพันธ์ของคู่สมรสแต่ละฝ่ายกับ
ครอบครัวเดิม ญาติ พี่น้อง เพื่อนของตนเองหรือของคู่สมรสที่ส่งผลต่อชีวิตสมรส 
  2.5 การมีทัศนคติที่ดีต่อชีวิตสมรส เช่น ความคล้ายคลึงในการรับรู้และการ
สื่อสารระหว่างคู่สมรส ความสอดคล้องกันของค่านิยมระหว่างคู่สมรส 
  2.6  ความรู้สึกพึงพอใจระหว่างคู่สมรส เช่น ความพึงพอใจทางเพศ ความรัก
และความเคารพนับถือที่มีต่อกัน ซึ่งความพึงพอใจในคู่สมรสจะส่งผลต่อความมั่นคงและ
คุณภาพในชีวิตสมรส 
  2.7  ประสิทธิภาพในการสื่อสารระหว่างคู่สมรส เช่น การสื่อสารนำมาซึ่งความ
เข้าใจ ความเห็นอกเห็นใจ สามารถสื่อสารให้เข้าใจกันผ่านการใช้คำพูดและไม่ใช้คำพูด 
  2.8  ความเหมาะสมในบทบาทของคู ่สมรส เช่น การมีความรับผิดชอบต่อ
บทบาทหน้าที่ของตนและมีความคิดเห็นต่อบทบาทที่คาดหวังของอีกฝ่ายอย่างมีเหตุผล 
  2.9  การมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างคู่สมรส เช่น การอยู่ร่วมกันฉันท์เพื่อน การทำ
กิจกรรมต่าง ๆ ร่วมกัน การร่วมมือกันแก้ปัญหา ต่างฝ่ายต่างมีอิทธิพลต่อภาวะอารมณ์และ
จิตใจของกันและกัน 
 3.  แรงต้านจากภายนอกและทางเลือกที่น่าสนใจ เป็นสาเหตุภายนอกที่มีผลต่อ
ความมั่นคงในชีวิตสมรส เช่น บรรทัดฐานทางสังคม กฎหมาย สังคม ศาสนา เป็นต้น ถ้า
ส่งผลกระทบเชิงบวกจะดึงดูดให้คู่สมรสอยู่ร่วมกันต่อไป แต่ถ้าส่งผลกระทบเชิงลบทำให้คู่
สมรสเกิดความเครียด ความขัดแย้ง ปัญหาในการสื่อสารระหว่างคู่สมรส ขาดความสามัคคี
กลมเกลียว อาจส่งผลต่อคุณภาพชีวิตสมรส กระทบต่อความมั่นคงในชีวิตสมรส นำมาซึ่ง
ปัญหาหย่าร้าง 
 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 501 

 สรุปได้ว่า ความมั ่นคงในชีวิตสมรสขึ ้นอยู่กับความสมดุลของปัจจัยก่ อนสมรส 
ปัจจัยขณะสมรส แรงต้านจากภายนอกและทางเลือกที่น่าสนใจ ซึ่งปัจจัยทั้งสามเชื่อมโยง
เกี่ยวข้องกันและมีบทบาทต่อความมั่นคงในชีวิตสมรส ถ้าปัจจัยทั้งสามประการขาดความ
สมดุลจะก่อให้เกิดความขัดแย้งในชีวิตสมรส เมื่อพิจารณาแล้วจะเห็นได้ว่าปัจจัยขณะสมรส 
ได้แก่ การมีทัศนคติที่ดีต่อชีวิตสมรส ความพึงพอใจในตัวคู่สมรส ประสิทธิภาพในการสื่อสาร
เชิงบวกทั้งการใช้คำพูดและไม่ใช้คำพูด บทบาทหน้าที่ความรับผิดชอบของสามีภรรยา การมี
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน รวมถึงปัจจัยภายนอก เช่น ความมั่นคงทางเศรษฐกิจของครอบครัว 
ความคล้ายคลึงกันของคู่สมรสและครอบครัวเดิม ล้วนมีบทบาทสำคัญต่อความมั่นคงในชีวิต
สมรส แต่ถ้ามีปัจจัยใดส่งผลกระทบเชิงลบอาจก่อให้เกิดความขัดแย้งระหว่างกันได้ ดังนั้น
เพื่อรักษาสัมพันธภาพสมรสให้มั่นคงยั่งยืน การร่วมมือกันแก้ปัญหาจัดการความขัดแย้งและ
ประสิทธิภาพในการสื่อสารจึงมีความสำคัญต่อความมั่นคงในชีวิตสมรส   
 

การสื่อสาร การจัดการความขัดแย้ง กับความม่ันคงในชีวิตสมรส  

 ผู้เขียนศึกษางานวิจัยเกี่ยวกับการจัดการความขัดแย้งและความสำเร็จในชีวิตสมรส 
พบว่าชีวิตสมรสจะประสบความสำเร็จเมื่อคู่สมรสอยู่ด้วยกันด้วยความรัก ความสุข และ
ความผูกพัน ให้เกียรติและสนับสนุนส่งเสริมเกื้อกูลกัน เคารพการตัดสินใจและเอาใจใส่กัน มี
สติพูดกันด้วยเหตุผล ไม่ตำหนิกล่าวโทษ ให้อภัยกัน สื่อสารเชิงบวก และหยุดการสื่อสารขณะที่
ถูกอารมณ์เชิงลบครอบงำ ใส่ใจรับฟัง ให้กำลังใจกัน เมื่อมีปัญหาหาทางออกร่วมกัน ทั้งคู่พร้อม
จะเปลี่ยนแปลงเพื่อไม่ให้เกิดความขัดแย้ง (รพีพงค์ ยังวราสวัสดิ์ , 2559) สาเหตุของความ
ขัดแย้งเกิดจากลักษณะนิสัยส่วนตัวที่แตกต่างกัน การขาดความรับผิดชอบในบทบาทหน้าที่
ของตน อบายมุข ความไม่ซื่อสัตย์ การแสดงอารมณ์เชิงลบต่อกัน (สุมัทนา สินสวัสดิ์ และ
พนมพร พุ่มจันทร์, 2557) การสื่อสารเชิงลบ การไม่ยอมรับฟังความคิดเหน็ การใช้อารมณ์ในการ
สื่อสาร พฤติกรรมก้าวร้าวรุนแรง เป็นสาเหตุที่ทำให้เกิดการหย่าร้าง (ปวีณภัศร์ มิ่งขวัญธนรัชต์, 
2561) ชีวิตสมรสจะมีความสุขเมื่อคู่สมรสมีความเข้าใจร่วมรับรู้ความรู้สึกของกันและกัน ความ
สอดคล้องกลมกลืน การยอมรับกันอย่างไม่มีเงื่อนไข (ธิรดา สุวัณณะศรี , ครรชิต แสนอุบล, 
อุทัยวรรณ สารพัฒนะ และเพ็ญนภา กุลนภาดล, 2560)  



502 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

 สรุปได้ว่า การสื่อสารเชิงลบ การไม่ยอมรับฟังความคิดเห็น การใช้อารมณ์ในการ
สื่อสาร พฤติกรรมก้าวร้าว เป็นสิ่งกระตุ้นให้เกิดการทะเลาะวิวาทนำไปสู่การใช้ความรุนแรง 
แตก่ารหยุดสื่อสารในขณะที่ถูกอารมณ์เชิงลบครอบงำ การตั้งใจรับฟังอย่างใส่ใจ การเข้าใจ
ร่วมรับรู้ความรู้สึก การยอมรับกันอย่างไม่มีเงื่อนไข การไม่ตำหนิกล่าวโทษ การให้อภัย การ
ให้กำลังใจกัน การหาทางออกของปัญหาร่วมกันด้วยการสื่อสารเชิงบวก การมีสติพูดกันด้วย
เหตุผล มีส่วนสำคัญในการคลี่คลายความขัดแย้งและลดความรุนแรงของสถานการณ์ เมื่อคู่
สมรสพร้อมเปลี่ยนแปลงตนเองเพื่อครองรักให้ยั่งยืนจะส่งผลต่อความสุขและความสำเร็จใน
ชีวิตสมรส 
 จากแนวคิดเกี ่ยวกับความมั ่นคงในชีวิตสมรสและผลการวิจัยข้างต้น ผู ้เขียน
สังเคราะห์ได้ว่า ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) และ การรับฟัง
อย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) สามารถช่วยคลี่คลายความขัดแย้งและเสริมสร้างความมั่นคง
ในชีวิตสมรสได ้เพราะนอกจากการสื่อสารแบบเผชิญหน้าผ่านภาษาพูดแล้ว การสื่อสารผ่าน
ทางอวัจนะภาษาหรือภาษากายยังเป็นรูปแบบการสื่อสารที่ทำให้คู่สนทนาเข้าใจกันมากข้ึน 
(พสุ เดชะรินทร์, 2560) ดังนั้นการสื่อสารผ่านทางอวัจนะภาษาหรือภาษากายด้วยการรับฟัง
อย่างล ึกซึ ้ง  (Deep Listening) หร ือการร ับฟังด้วยหัวใจแห่งความเมตตากรุณาจึงมี
ความสำคัญในการคลี่คลายความขัดแย้งและเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรส แต่ผู้ที่จะรับ
ฟังด้วยหัวใจแห่งความเมตตากรุณาได้อย่างมีประสิทธิภาพนั้นจำเป็นต้องมีความสามารถใน
การเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) เพื่อเปิดใจตนเองให้พร้อมยอมรับและเข้าใจผู้อื่น
ได้อย่างไม่มีเงื่อนไขและมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้น 

 ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อ่ืน (Empathy) 
 ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นเป็นสิ่งสำคัญสิ่งแรกในการเปิดใจ
รู้จักโลกของบุคคลอื่น (Tournier, 1957 as cited in Ludeman, 1968) เป็นความสามารถ
ที่ทำให้เข้าถึงและเข้าใจความรู ้สึกของผู ้อื ่น มีส่วนร่วมในความรู ้สึกนั ้น สามารถแสดง
ความรู้สึกให้ผู้อื่นรับรู้ผ่านภาษาถ้อยคำและท่าทาง (Egan, 1986) เป็นการตอบสนองด้าน
ความรู้สึกของบุคคลที่มีต่อบุคคลอื่นที่กำลังเผชิญสถานการณ์ต่าง ๆ ได้อย่างเหมาะสม โดย
ไม่ยึดความรู้สึกของตนเองเป็นที่ตั้ง (Hoffman, 2000) Hoffman มีความสำคัญยิ่งในการ
ปฏิสัมพันธ์ร่วมกับผู้อื่น ความขัดแย้งจะไม่เกิดข้ึน ถ้าเข้าใจผู้อื่นมากข้ึน (Lauster, 1978) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 503 

 ทฤษฎีความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นของไอเซนเบิร์ก (Eisenberg, 
2000) อธิบายว่าความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นเป็นความสามารถในการรับรู้
และเข้าใจสภาวะอารมณ์และจิตใจของผู้อื่น มี 2 องค์ประกอบ คือ 1) ความสามารถในการ
เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นด้านอารมณ์ และ 2) ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น
ทางด้านความคิด (สุวภา บุญอุไร และคณะ, 2561) สรุปได้ว่า เป็นความสามารถในการรับรู้
และเข้าใจอารมณ์ ความรู้สึก และความคิดของบุคคลอื่นตามความเป็นจริง โดยไม่ตีความ
ตามประสบการณ์ ความคิด ความเช่ือ และความรู้สึกของตน ผู้ที่มีความสามารถในการเข้าใจ
ความรู้สึกของผู ้อื ่น มีลักษณะดังนี ้ 1) มีความสามารถเข้าใจอารมณ์ ความรู้สึกและการ
แสดงออกของผู้อื่นผ่านภาษาท่าทาง 2) มีความสามารถในการเอาใจเขามาใส่ใจเรา สามารถ
คาดเดาความรู ้ส ึกของผู ้อื ่น โดยคิดว่าตนเองอยู ่ในสถานการณ์นั ้น เพื ่อเข้าใจและรับรู้ 
สามารถตอบสนองได้อย่างถูกต้อง และ 3) สามารถตอบสนองได้สอดคล้องกับสถานการณ์ 
พฤติกรรมหรือการกระทำของผู้อื่นโดยใช้ภาษาและท่าทางที่บ่งบอกถึงความเข้าใจและเห็น
อกเห็นใจผู้อื่นได้อย่างถูกต้อง (วลัยรัตน์ วรรณโพธ์ิ, 2545) 
 อีแกน (Egan, 1990 อ้างอิงใน กรรณิการ์ พันทอง, 2550) อธิบายถึงความสำคัญ
ของความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นดังนี้ 
 1.  เสริมสร้างสัมพันธภาพ เนื่องจากความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น
เป็นเครื่องมือที่ดีที่สุดในการสื่อสารระหว่างบุคคล เป็นแรงผลักให้เข้าไปสัมผัสโลกทัศน์ของ
ผู้อื่น ทำให้สามารถเข้าใจผู้อื่นมากข้ึน 
 2.  เป็นการประคับประคองจิตใจ เนื่องจากความสามารถในการเข้าใจความรู้สึก
ของผู้อื่นเป็นวิธีการที่สามารถเข้าไปสมัผสัความรูส้ึก พฤติกรรมและสิ่งที่ผู้อื่นกำลังประสบอยู่ 
 3.  ช่วยให้การสื่อสารราบรื่น เนื่องจากความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของ
ผู้อื่นทำให้เข้าใจซึ่งกันและกัน อีกทั้งเป็นการให้กำลังใจกันอีกด้วย 
 4. เป็นการแสดงความสนใจ เอาใจใส่และตั้งใจรับฟังเรื่องราวต่าง ๆ 
 5. เป็นการช่วยเหลือที่จะนำไปสู่การแก้ไขปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ                
 การรับฟังเป็นส่วนประกอบสำคัญในกระบวนการสือ่สารของมนุษย์ที่จะช่วยให้เกดิ
ความเข้าใจซึ่งกันและกัน การรับฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการฟังในระดับความรู้ส ึกและความ
ต้องการเบื ้องลึก ผู ้ฟังต้องมีความพร้อมทั้งกายและใจ มีการใคร่ครวญถึงสิ ่งที ่รับรู้ผ่าน
เรื่องราวและความรู้สึกที่ผู้พูดแสดงออกผ่านคำพูด น้ำเสียง สีหน้า ท่าทาง และภาษากาย 



504 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

(ธานินทร์ แสนทวีสุข, 2564) การฟังด้วยความเห็นอกเห็นใจ ความสามารถในการเข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่นและการอธิบายความรู้สึกและเห็นใจ ทำให้สามารถรับรู้เข้าใจความคิด
ความรู้สึกและความต้องการของบุคคลอื่น และตระหนักถึงความสำคัญการเข้าใจผู้อื่นเสมือน
ว่าตนเองอยู่ในเหตุการณ์นั้นด้วย (ธีรพัฒน์ วงศ์คุ้มสิน, 2564)  
 สรุปได้ว่า ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อืน่เป็นสิง่สำคัญที่ทำให้เปดิใจ
ตนเองเพื่อรับรู้และเข้าใจสภาวะอารมณ์ความรู้สึกของผู้อื่นตามความเป็นจริงที่เขาเป็นอยู่ ณ 
ขณะนั้น โดยไม่ยึดเอาความรู้สึกของตนเองเป็นทีต่ั้ง ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของ
ผู้อื่นช่วยเสริมสร้างสัมพันธภาพ ประคับประคองจิตใจ มีสติควบคุมอารมณ์ ทำให้การสื่อสาร
ราบรื ่น นำไปสู ่การแก้ไขปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ ผู ้ที ่มีความสามารถในการเข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่นสามารถเข้าใจอารมณ์ เข้าถึงความรู้สึกของผู้อื่นเสมือนว่า ตนเองอยู่ใน
สถานการณ์นั้น เพื่อที่ตนจะตอบสนองโดยใช้ภาษาและท่าทางที่บ่งบอกถึงความเข้าใจและ
เห็นอกเห็นใจผู้อื่นได้อย่างถูกต้อง 
 

การรับฟังอย่างลึกซ้ึง (Deep Listening) 
 เดวิด โบห์ม (David Bohm อ้างอิงใน โสฬส ศิริไสย์, 2548) อธิบายว่า การรับฟัง
อย่างเป็นการเปิดใจรับฟัง ปล่อยให้ความคิดทุกความคิดเข้ามาอยู่ในตัวเราโดยไม่ต่อต้าน ไม่
มีการตัดสินผิดถูก เมื่อประตูใจเปิด ทุกความคิดจะไหลเข้าหากันตามธรรมชาติ เหมือนน้ำ
จากที่ต่าง ๆ  ไหลเข้าหากัน ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงคุณภาพ เกิดความหมายใหม่ร่วมกัน 
(shared meaning) พร้อมกับการยกระดับของปัญญา (intuition) สามารถมองปัญหาหรือ
ปรากฏการณ์ด้วยสายตาใหม่ และอาจจะพบทางออก เป็นการเปิดใจรับฟังอย่างไม่มีเงื่อนไข 
ฟังให้ได้ยินโดยไม่มีการสรุป ไม่มีการตัดสินคุณค่าของสิ่งที่ได้ฟัง แต่ฟังให้ได้ยินทั้งเสียงของ
ตนเองและเสียงของผู้อื่น ในขณะที่เราพูดเราก็จะได้ยินเสียงตนเอง การได้ยินเสียงตนเองทำ
ให้เกิดสติ สามารถจัดการอารมณ์ที ่ผ่านเข้ามารบกวนจิตใจได้ สามารถตรวจสอบความ
ถูกต้องของสิ่งที่ตนพูดออกไปด้วยตนแอง (self-reflection) ว่าสิ่งที่ตนพูดออกไปนั้นถูกหรือ
ผิด ควรจะแก้ไขหรือไม่อย่างไร  ในขณะเดียวกันก็สามารถรับฟังผู้อื่ นได้อย่างไม่หงุดหงิด
รำคาญ เพราะฉะนั้น “การได้ยิน” ทั้งเสียงของตนเองและเสียงของผู้อื่นจึงมคีวามสำคัญมาก
ต่อกระบวนการปฏิสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ก ับมนุษย์ เพราะจะทำให้เกิดการประเมิน 
ตรวจสอบ และการขัดเกลาพฤติกรรมการแสดงออกทางวาจาของคนอย่างเป็นอัตโนมัติ   



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 505 

 ทฤษฎีตวัยู (Theory U) กับการฟังอย่างลึกซึ้ง 
 ออทโท ชาร์เมอร์ (Otto Scharmer, 2007 อ้างอิงใน วิธาน ฐานะวุฑฒ์, 2009) 
ศาสตราจารย์ทางด้านเศรษฐศาสตร์และการจัดการจากประเทศสหพันธรัฐเยอรมัน ผู้ก่อตั้ง
สถาบันให้คําปรึกษาและฝึกอบรมเกี่ยวกับการสร้างผู้นําในองค์กรภาครัฐและเอกชน ได้
นำเสนอทฤษฎีตัวยู (Theory U) โดยมีหลักการว่ากระบวนการคิดของคนเราส่วนใหญ่จะคิด
เร็ว ตัดสินเร็ว เพราะทุกคนต้องการความรวดเร็วในการคิดและมีป ฏิกิริยาตอบสนองให้
รวดเร็วที่สุด ดังนั้นจุดมุ่งหมายของทฤษฎีตัวยูต้องการให้เราคิดอย่างถี่ถ้วนมากข้ึน  
 ออทโท ชาเมอร์ แบ่งระดับการฟังเป็น 4 ระดับ ดังนี ้(วนิดา ผาระนัด, 2558) 
 ระดับที ่หนึ ่ง การฟังแบบน้ำเต็มแก้ว (Listening is downloading) เป ็นการ
แสดงออกโดยการโต้ตอบว่าสิ่งที่ได้ฟังเป็นสิง่ที่รูแ้ล้ว จึงนำเอาความรู้เดิมมาใช้ในการตัดสินใจ
ทันทีทันใด เป็นการฟังในระดับที่เรายึดความคิดของตัวเองเป็นหลัก การฟังในระดับนี้จะ
ตัดสินจากความเช่ือ, ความคิด, ทัศนคติและประสบการณ์เดิมของตนมาตัดสิน  
 ระดับที่สอง การฟังแบบเอะใจ (Object-focused or factual listening) เป็นการ
รับฟังว่าสิ่งที่ยินมาไม่ตรงกับสิ่งที่รู้มาก่อน จะสนใจรับฟังเฉพาะประเด็นที่แตกต่างจากที่
ตนเองเคยรู้มาเท่านั้น โดยจะไม่รับฟังแล้วคิดด้วยมุมมองความเช่ือของตน แต่จะปรับเปลี่ยน
เป็นการรับฟังเนื้อหา ข้อมูลและเหตุผลของผู้พูดเปน็หลักโดยไม่เปรียบเที่ยบกับความคิดหรือ
ความเช่ือเดิมของตน  
 ระดับที่สาม การฟังด้วยความเข้าอกเข้าใจ (Empathic listening) เป็นการฟังที่
ผ ู ้ฟังมีโอกาสร่วมสนทนาและรับรู ้ความจริงในแง่ม ุมอื ่น  ๆ ที ่ไม่เคยรู ้มาก่อน รวมทั้ง
ความสำเร็จในการเปิดใจ สามารถรับเอาความรู้สึกของคนอื่นมาเป็นความรู้สึกของตนเอง 
สามารถที่จะรับรู้ (Sensing) ความเชื่อมโยงด้วยตนเอง เช่น มีความรู้สึกหรืออารมณร์่วมไป
กับผู้พูด, ยอมรับและเข้าใจซึ่งกันและกัน การฟังในระดับนี้จะช่วยให้ผู้พูดและผู้ฟังมีความ
เข้าใจกัน เห็นอกเห็นใจกันและมีความรู้สึกปลอดภัยในการพูดคุย 
 ระดับที่สี่ การฟังด้วยปัญญา (Generative listening หรือ Listening from the 
emerging field of the future) เป็นการฟังด้วยปัญญาที่เจริญงอกงามอยู่ภายในและจิตใจ
ที่ถูกยกระดับ ฟังอย่างพินิจพิจารณา รับรู้สิ่งที่เกิดข้ึนระหว่างการสนทนา เช่น ความรู้สึกของ
ตนเองที่เกิดข้ึน สิ่งที่ผู้พูดต้องการสื่อสาร อารมณ์และความรู้สึกของผู้พูด ณ ปัจจุบันขณะ 
 



506 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

 สรุปได้ว่า การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) เป็นการฟังในระดับที่สาม (การ
ฟังด้วยความเข้าอกเข้าใจ หรือ Empathic listening) เป็นการรับฟังโดยปราศจากการตัดสนิ
ตามความคิด ประสบการณ์และความเช่ือของตน การฟังอย่างลึกซึ้งไม่ได้เป็นการฟังเพื่อเค้น
หาคำตอบ ไม่ได้เป็นการรับฟังเพื่อต้องการเหตุผลแต่เป็นการรับฟังด้วยความเข้าใจและเห็น
อกเห็นใจ และระดับที่สี่ (การฟังด้วยปัญญา หรือ Generative listening) เป็นทักษะการฟัง
อย่างมีสต ิ(การรับฟังอย่างรู้สึกตัวทุกขณะ) และมีสมาธิ (การรับฟังด้วยใจตั้งมั่นและสำรวม
ใจแน่วแน่เพื่อให้จิตใจสงบ) เพื่อให้สามารถรับรู้ความคิด อารมณ์และความรู้สึกของคู่สนทนา
ตามความเป็นจริง ณ ขณะนั้น สอดคล้องกับการศึกษาของธานินทร์ แสนทวีสุข (2564) 
พบว่าการรับฟังอย่างลึกซึ้ง คือ การรับฟังอย่างตั้งใจพร้อมที่จะเข้าใจถึงความรู้สึก เจตนา 
และความต้องการเบื ้องลึก ผ่านการใคร่ครวญเรื ่องราว เหตุผล ข้อเท็จจริงและการรับรู้
อากัปกิริยาทางกาย น้ำเสียง สีหน้า แววตาในระหว่างสื่อสารกัน ไม่แทรกถาม ไม่แนะนำ ไม่
รีบหาทางออกเร็วเกินไป และไม่ใช้อคติจากประสบการณ์ตัดสิน แต่สามารถสะท้อนสิ่งที่รับรู้
และเข้าใจออกมาผ่านคำพูด สีหน้า แววตาและอากัปกิริยา โดยมีปัจจัยที่สนับสนุนการรับฟัง
อย่างลึกซึ้งให้มีประสิทธิภาพดังนี้ 1) ปัจจัยภายใน ได้แก่ ความรัก ความเมตตา ความอดทน 
การให้อภัย ความไว้วางใจ ความเป็นกันเอง ความเชื่อมั่น ความเป็นกลาง ความสงสัยใครรู่้ 
การเปิดกว้างเรียนรู ้ความแตกต่างหลากหลาย และการมองเห็นด้านดี และ  2) ปัจจัย
ภายนอก ได้แก่ พื้นที่ปลอดภัยทางกายภาพที่สงบผ่อนคลาย สภาพครอบครัว คนที่พร้อมรับ
ฟัง การรับรู้ลมหายใจ และการแสวงหาการเรียนรู้ 
 

ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซึ้ง กับความ
ม่ันคงในชีวิตสมรส 
 ความมั่นคงในชีวิตสมรสเป็นความสามารถในการจัดการความขัดแย้งเพื่อรักษา
สถานภาพสมรสให้คงอยู่ การบริหารชีวิตสมรสอย่างสมดุลจะทำให้คู่สมรสอยู่ด้วยกันอย่าง
ราบรื่นเป็นปกติสุข ชีวิตสมรสจะประสบความสำเร็จได้ต้องมีความรัก ความผูกพัน ความสุข
ที่ได้อยู่ด้วยกัน (รพีพงค์ ยังวราสวัสดิ์ , 2559) สอดคล้องกับทฤษฎีสามเหลี่ยมของความรัก 
(The Triangular Theory of Love) ของโรเบิร์ต สเติร์นเบิร์ก ที่อธิบายว่าความรักของคู่
สมรสจะคงทนถาวรต้องมี 3 องค์ประกอบคือ 1) ความประทับใจรูปลักษณ์ภายนอก 
(Passion) 2) ความรู้สึกอยากใกล้ชิดมีพันธนาการทางใจ (Intimacy) และ 3) การให้คำมั่น

https://www.urbinner.com/post/dialogue-4-principles
https://www.urbinner.com/post/dialogue-4-principles


วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 507 

สัญญาต่อกันที ่จะร ักษาสัมพันธภาพท ี ่ย ั ่งย ืน  (Commitment) เม ื ่อมีความรักทั ้ง 3 
องค์ประกอบสมดุลกันจะกลายเป็นความรักที่สมบูรณ์แบบ (Consummate love) (Robert 
Sternberg, 2004) ทางด้านพุทธศาสนาแบ่งความรักเป็น 2 ประเภทคือ 1) ความรักแบบ 
“ราคะ” หรือ “เสน่หา” เป็นความรักแบบโรแมนติกทำให้เกิดความรักใคร่เสน่หา แตอ่ีกด้าน
เป็นความต้องการที่จะหาความสุขให้ตนเอง โดยการเอาผู้อื่นมาบำเรอความสุขให้แก่ตน ถ้า
เขาไม่อยู่ในภาวะที่จะสนองความปรารถนาให้เรามีความสุขได้ เราก็จะเบื่อหน่าย รังเกียจ จึง
เป็นความสัมพันธ์ที่ไม่ยั่งยืนมั่นคง 2) ความรักแบบ “เมตตา” และ “กรุณา” เป็นความรักที่
ต้องการให้เขามีความสุข พอเขามีความทุกข์เดือดร้อน เราก็สงสารอยากจะช่วยปลดเปลื้อง
ความทุกข์ให้เขาพ้นจากความลำบากเดือดร้อน ผู้ที่มีความรักแบบนี้จะมีความสุขในการให้
และให้ด้วยความสุข (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 2536) ผู้เขียนสรุปได้ว่า ความมั่นคงใน
ชีวิตสมรสจะต้องประกอบด้วยความรักทั้งสองแบบอย่างสมดุล เพราะความรักแบบราคะจะ
กระตุ้นให้เกิดอารมณ์รักใคร่ประทับใจในรูปลักษณ์ภายนอก มีความรู้สึกอยากใกล้ชิดมี
พันธนาการทางใจ ส่วนความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” จะยึดเหนี่ยวให้คู่สมรสผูกพัน
สัญญาต่อกันที่จะรักษาสัมพันธภาพให้ยั่งยืน เมื่อเวลาผ่านไปความเคยชินในการอยู่ด้วยกัน
จะทำให้ความรักแบบ “ราคะ” จืดจาง ดังนั้นความรักของคู่สมรสที่คงทนถาวรและสมบูรณ์
แบบจะต้องนำทางด้วยความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” เพราะเมื ่อมีความขัดแย้ง
เกิดข้ึนความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” จะปรารถนาอยากให้อีกฝ่ายมีความสุขและพ้น
ทุกข์ จึงทำให้เปลี่ยนแปลงตนเองเพื่อไม่ให้เกิดความขัดแย้งและพร้อมที่จะหาทางออกของ
ปัญหาร่วมกัน โดยการเปิดใจรับฟังอย่างตั้งใจไม่มีอคติต่อกัน มีความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและ
กัน ทำให้รับรู้เข้าใจและมีส่วนร่วมในความรู้สึกของกันและกัน การมีความสามารถในการ
เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นและการรับฟังอย่างลึกซึ้งจะทำใหเ้กิดประสทิธิภาพในการสือ่สารเชิง
บวกทั้งการใช้คำพูดและไม่ใช้คำพูด เมื่อไม่มีปัญหาเกิดขึ้นระหว่างคู่สมรส ชีวิตสมรสก็จะ
ดำเนินไปอย่างปกติ (Levinger, 1965 cited in Lewis & Spanier, 1979) และทำให้ทั้งคู่มี
ทัศนคติที่ดีต่อชีวิตสมรส พึงพอใจในตัวคู่สมรส เข้าใจในความคิดและความรู้สึกของกันและ
กัน มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ส่งผลให้ทั้งคู่มีความรัก ความผูกพัน มีความสุขที่ได้อยู่ด้วยกัน 
ประทับใจในกันและกัน ทำให้มีความรู ้สึกอยากใกล้ชิดมีพันธนาการทางใจ และมีความ
ปรารถนาที่จะรักษาสัมพันธภาพชีวิตสมรสให้มั่นคงและยั่งยืน 



508 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

 การรับฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการเปิดใจรับความรู้สึกของคนอื่นเสมือนเป็นความรู้สึก
ของตนเอง มีความรู้สึกหรืออารมณ์ร่วมไปกับผู้พูด ยอมรับและเข้าใจโดยไม่ตัดสินถูกผิดช่ัวดี 
การฟังในระดับนี้จะช่วยให้คู่สนทนามีความเข้าใจ ไว้วางใจ เห็นอกเห็นใจและยอมรับซึ่งกัน
และกัน ทำให้การสนทนาราบรื่นและรู้สึกปลอดภัย ผู้เขียนศึกษาแนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับ
การรับฟังอย่างลึกซึ้งและความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นพบว่าการรับฟังอย่าง
ลึกซึ้งและความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื ่นต้องปรับประยุกต์ใช้ร่วมกันเพื่อ
ประสิทธิภาพสื่อสารและคลี่คลายความขัดแย้ง สอดคล้องกับทฤษฎีการให้คำปรึกษาแบบยึด
บุคคลเป็นศูนย์กลางของคาร์ล อาร์ โรเจอร์ส (Carl R. Rogers, 1951) อธิบายว่ามนุษย์
สามารถพัฒนาตนเองได้ถ้าอยู่ในบรรยากาศของการได้รับการยอมรบันับถือและไว้วางใจ การ
ฟังอย่างตั้งใจ การเห็นอกเห็นใจและยอมรับคู่สนทนาในสภาพที่แท้จริงของเขาโดยไม่มีอคติ 
มีความรู้สึกดีต่อคู่สนทนา พยายามเข้าใจคู่สนทนาตามความเป็นจริง จะเห็นได้ว่าการรับฟัง
อย่างลึกซึ้งเป็นการสื่อสารที่แสดงออกถึงความรักแบบ “เมตตา” และ “กรุณา” เพราะการ
รับฟังอย่างตั้งใจและใสใ่จ การประสานสายตา การใช้น้ำเสียง จังหวะการพูด ท่าทีการสื่อสาร 
เป็นองค์ประกอบร่วมที่จะทำให้ผู้พูดและผู้ฟังมีความเข้าใจและเห็นอกเห็นใจกัน ผู้พูดรับรู้ว่า
ตนเองปลอดภัย ผู้ฟังรับรู้ได้ถึงความรู้สึกของตน สิ่งที่ผู้พูดต้องการสื่อนอกเหนือจากคำพูด 
ส่วนความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น ทำให้ผู้ฟังรับรู้ได้ถึงอารมณ์และความรู้สึก
ที่แท้จริงของผู้พูดผ่านภาษาท่าทาง สามารถตอบสนองได้สอดคล้องกับสถานการณ์โดยใช้
ภาษาท่าทาง ท่าทีการสื่อสารที่แสดงออกถึงความเข้าใจ เป็นมิตร เห็นอกเห็นใจได้อย่าง
เหมาะสม ผลของการรับฟังอย่างลึกซึ้งและความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น จะ
ทำให้คู่สมรสามีปฏิสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกัน พึงพอใจในกันและกัน สามารถบริหารชีวิตคู่ได้
อย่างสมดุลและประคับประคองชีวิตสมรสได้อย่างราบรื่นเป็นปกติ การจัดการความขัดแย้ง
เพื่อการครองรักอย่างยั่งยืนนอกจากความรักและการยอมรับในความต่างแล้ว จำเป็นต้องมี
หลักธรรมในการดำเนินชีวิต (สุมัทนา สินสวัสดิ์ และพนมพร พุ่มจันทร์, 2557)  
 

หลักธรรมเพื่อการเสริมสร้างความม่ันคงในชีวิตสมรส 
 หลักธรรมที่สนับสนุนส่งเสริมชีวิตคู่ให้ประสบความสำเร็จมีหลายหลักธรรมที่
เกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน แต่ผู้เขียนจะกล่าวถึงเฉพาะหลักธรรมที่สอดคล้องโดยตรงกับแนวคิด
ทางจิตวิทยาเกี่ยวกับความมั่นคงในชีวิตสมรส ดังนี้ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 509 

 หลักสมชีวิธรรม 4 
 เป็นหลักธรรมหลักในพุทธศาสนาที่ส่งเสริมชีวิตสมรสให้มีความสุข ราบรื่น มั่นคง 
ยั่งยืน ดังเช่นคำกล่าวของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2555) อธิบายว่า “หลักสมชีวิ
ธรรม 4” เป็นฐานรองรับชีวิตคู่ที่ลึกซึ้งกว่า “หลักฆราวาสธรรม 4” เพราะเป็นหลักธรรมที่
แสดงถึงคุณสมบัติคู่สมรสที่มีความเหมาะสมกัน การดำรงตนในหลักสมชีวิธรรม 4 จะทำให้
ชีวิตสมรสมีความสุข ราบรื่น มั่นคงยืนยาว ส่งเสริมคุณค่าซึ่งกันและกัน ดังพุทธพจน์ที่แสดง
ว่า “อากังเขยยุง เจ คะหะปะตะโย อุโภ ชานิปะตะโย” แปลความได้ว่า ถ้าคู่สามีภรรยาหวัง
จะได้พบกันทั้งชาตินี้และชาติหน้าแล้วไซร้ ทั้งสองพึงเป็นผูม้ีศรัทธาสมกัน มีศีลสมกัน มีจาคะ
สมกัน มีปัญญาสมกัน มีองค์ประกอบ 4 ประการดังนี้ 
 1.  สมศรัทธา คือ คู่สมรสมีศรัทธาสมหรือเสมอกัน ศรัทธานั้นหมายถึงความเช่ือ 
ความเลื่อมใส ความใฝ่นิยม เช่น คู่สมรสมีความเลื่อมใสศรัทธาในพระรัตนตรัย หรือ ความใฝ่
นิยมในคุณค่าหรือสิ่งที่ยึดถือว่าเป็นสิ่งดีงาม การมีศรัทธาสมกันเป็นสิ่งสำคัญแรกเริ่มที่จะทำ
ให้คู่สมรสมีความสัมพันธ์กลมกลืนสนิทแน่นแฟ้น เพราะศรัทธาเป็นสิ่งหล่อหลอมทัศนคติ 
ความรู้สึกนึกคิด เป็นพลังจูงใจในการดำเนินชีวิต ตลอดจนมีรสนิยมเดียวกัน ถ้าคู่สมรสไม่มี
ศรัทธาไปในแนวทางเดียวกันจำเป็นต้องปรับเข้าหากันด้วยความเข้าใจ 
 2.  สมศีลา คือ คู่สมรสมีศีลหรอืความประพฤติสมหรอืเสมอกัน เป็นความประพฤติ
ที่เข้ากันได้อย่างราบรื่น ปราศจากความรังเกียจ ดูหมิ่น เหยียดหยาม หรือขัดแย้งกันรุนแรง  
 3.  สมจาคา คือ คู่สมรสมีน้ำใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เสียสละสมหรือเสมอกัน เป็นการ
แสดงออกถึงการมีน้ำใจ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ช่วยเหลือพึ่งพาอาศัยกัน ปราศจากความเห็นแก่
ประโยชน์ส่วนตน คู่สมรสที่มีจาคะไม่สมกันย่อมมีโอกาสขัดแย้งกระทบกระเทือนจิตใจกันอยู่
เรื่อยไป 
 4.  สมปัญญา คือ คู ่สมรสมีปัญญาสมหรือเสมอกัน ปัญญา หมายถึง การรู้จัก
เหตุผล ดีชั่ว การรู้จักคิด รับฟังและเข้าใจในเหตุผลของกันและกัน ให้คำปรึกษาช่วยเหลือ
แนะนำ พูดคุยกันอย่างมีเหตุผลด้วยความเข้าใจ ร่วมคิดช่วยกันแก้ไขปัญหา มีความคดิเห็น
ไปในแนวทางเดียวกัน เป็นกำลังใจให้กัน เป็นคู่คิดของกันและกัน กล่าวได้ว่าการรับฟังอย่าง
ลึกซึ้งและความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นมีบทบาทต่อความมั่นคงในชีวิตสมรส 
ดังคำกล่าวของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2555) ว่าคู่สมรสที่มีปัญญาเสมอกัน



510 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

จะต้องมีความคิด การรู้จักรับฟังและเข้าใจในเหตุผลของกันและกัน การพูดคุยกันรู้เรื่อง
จำเป็นต้องเข้าใจกัน จึงจะทำให้ชีวิตสมรสมีความสุข ราบรื่น มั่นคงยืนยาว  
 สรุปได้ว่า คู่สมรสที่มีศรัทธาไปในแนวทางเดียวกัน ความประพฤติเข้ากันได้ มีน้ำใจ
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ซึ่งกันและกัน มีความคิดเห็นทำนองเดียวกัน พูดคุยกันด้วยความเข้าใจ จะทำ
ให้ชีวิตคู่ราบรื่นและมีความสุข กล่าวได้ว่า “หลักสมชีวิธรรม 4” เป็นสิ่งช่วยยึดเหนี่ยวจิตใจ
ของคู่สมรสให้มีทัศนคติที่ดีต่อชีวิตสมรส พึงพอใจในตัวคู่สมรส เป็นการส่งเสริมให้เห็นคุณค่า
ซึ่งกันและกัน การเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสด้วยหลักสมชีวิธรรม 4 จำเป็นต้องนำ
หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรมมาประยุกต์ใช้ร่วมกันเพื่อเสริมสร้าง
ปฏิสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกัน อยู่ด้วยกันฉันท์มิตร เพราะคำว่า “มิตร” ในทางพุทธศาสนา
มุ่งเน้นด้านการพัฒนาจิตใจและคุณธรรม 

 หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 
 กัลยาณมิตร มาจากคำว่า “กัลยาณะ + มิตร” หมายถึง บุคคลผู้เพียบพร้อมด้วย
คุณสมบัติที่จะแนะนำ ช้ีแจง ชักจูง ไปในแนวทางที่เหมาะสม มีองค์ประกอบ 7 ประการดังนี้ 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561)  
 1.  ปิโย (น่ารัก) คือ บุคคลที่มีความสามารถเข้าถึงจิตใจ สร้างความรู้สึกสนิทสนม
เป็นกันเอง ชวนให้อยากเข้าไปปรึกษาไต่ถาม  
 2.  ครุ (น่าเคารพ) คือ บุคคลที่มีความประพฤติเหมาะสมควรแก่ฐานะ ทำให้เกิด
ความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พึ่งได้และรู้สึกปลอดภัย  
 3.  ภาวนีโย (น่าเจริญใจ) คือ บุคคลที่มีการฝึกอบรมและปรับปรุงตนอยู่เสมอ เป็น
ที่น่ายกย่อง บุคคลอื่นควรเอาเป็นเยี่ยงอย่าง  
 4.  วตฺตา จ (รู้จักพูดให้ได้ผล) คือ บุคคลที่พูดเป็น พูดถูกกาลเทศะ เป็นที่ปรึกษาที่ดี  
 5.  วจนกฺขโม (ทนต่อถ้อยคำ) คือ บุคคลที่พร้อมจะรับฟังคำปรึกษา การซักถาม 
และคำวิพากษ์วิจารณ์ต่าง ๆ อดทนฟังได้ ไม่เบื่อหน่ายหรือฉุนเฉียว  
 6.  คมฺภีรัญฺจ กถํ กตฺตา (แถลงเรื่องล้ำลึกได้) คือ บุคคลที่สามารถอธิบายเรื่องราว
ต่าง ๆ ให้ผู้อื่นเข้าใจได้อย่างชัดเจน  
 7. โน จฏฺฐาเน นิโยชเย (ไม่ชักนำในอฐาน) คือ บุคคลที่ไม่ชักจูงไปทางที่เสื่อมเสีย
หรือไม่เหมาะสม  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 511 

 การทำหน้าที่กัลยาณมิตรต้องเริ่มจากการมีจิตใจที่งดงามเปี่ยมไปด้วยความเมตตา
ต่อกันอย่างแท้จริง ซึ ่งหลักพรหมวิหารธรรมเป็นหลักธรรมที่สำคัญและจำเป็นที่ผ ู้เป็น
กัลยาณมิตรจะต้องดำรงไว้จิตใจ 

 หลักพรหมวิหารธรรม 
 ผู ้ใดมีพรหมวิหารย่อมทำให้ผู้นั้นปฏิบัติตนเพื่อเกื้อกูลผู ้อื ่น  มีองค์ประกอบ 4 
ประการ คือ 
 1.  เมตตา หมายถึง ความรักและความปรารถนาดีอยากให้ผ ู ้อื ่นมีความสุข 
สนับสนุนส่งเสริมซึ่งกันและกัน เช่น มอบความรักและมองเห็นความดีงามของคู่ครอง ไม่
โกรธเคืองกัน  
 2.  กรุณา หมายถึง ความสงสารและความปรารถนาอยากให้ผู้อื ่นให้พ้นทุกข์ 
ช่วยเหลือเต็มที่ไม่นิ่งดูดายต่อความทุกข์ของผู้อื่น เช่น ยืนหยัดเคียงข้างช่วยเหลือเมื่อคู่ครอง
ให้ผ่านพ้นปัญหาอุปสรรคโดยไม่นิ่งดูดาย   
 3.  มุทิตา หมายถึง ความยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดีมีสุข จิตใจผ่องใส แช่มชื่นเบิกบานอยู่
เสมอ เช่น ไม่อิจฉาริษยาในความสำเร็จของคู่ครอง ต่างฝ่ายต่างสนับสนุนและเป็นกำลังใจให้
กัน หรือเรียกได้ว่าอยู่เบื้องหลังความสำเร็จของกันและกัน  
 4.  อุเบกขา หมายถึง วางใจเป็นกลาง สงบใจ พิจารณาตามความเป็นจริงด้วย
ปัญญาไม่เอนเอียงด้วยรักหรือชัง มองเห็นความเสมอภาคของกันและกัน เช่น วางใจเป็น
กลางต่อสภาวะที่ไม่น่าพึงพอใจของคู่ครอง เพราะแต่ละคนมาจากพื้นฐานทางครอบครัว 
สังคม และสภาพแวดล้อมที่แตกต่างกัน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561)  
 การแสดงออกด้วยความเมตตาเป็นการแสดงความรักความปรารถนาด ีเป็น
ประโยชน์ต่อจิตใจทั้งผู้รับและผู้ได้รับ ทำให้เกิดความอบอุ่นใจ มีสุขภาพจิตที่ดี เมื่อมีความ
เมตตาอยากให้ผู้อื่นมีความสุขแล้ว ก็จะมีความกรุณาสงสารเห็นใจอยากช่วยให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ 
เมื่อผ ู ้อ ื ่นได้ดีมีความสุขก็จะมุทิตา และจะอุเบกขาโดยการวางใจเป็นกลางโดยไม่คิด
เบียดเบียนซึ่งกันและกัน มีทัศนคติต่อสิ่งต่าง ๆ อย่างมีเหตุผลด้วยกุศลจิต 
 สรุปได้ว่า หลักสมชีวิธรรม 4 เป็นหลักธรรมหลักที่ช่วยเสริมสร้างความมั่นคงใน
ชีวิตสมรส แตชี่วิตสมรสที่ประสบความสำเร็จได้น้ันไม่ได้ข้ึนกับหลักสมชีวิธรรม 4 เพียงอย่าง
เดียว จำเป็นต้องนำหลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรม มาใช้เพื่อพัฒนา
ยกระดับจิตใจสามีและภรรยาใหม้ีคุณธรรม สตแิละปัญญาถึงพรอ้ม เพื่อให้หลักสมชีวิธรรม 4 
ดำเนินได้อย่างสมบูรณ์แบบ  



512 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

 การเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสจำเป็นอย่างยิ่งที่คู่สมรสต้องยึดหลักพุทธ
ธรรมเพื่อยึดเหนี่ยวจิตใจใหเ้กิดสติและใช้ปัญญาจดัการแก้ปญัหาความขัดแย้งและนำทางการ
ดำเนินชีวิตสมรสให้ดำเนินต่อไปอย่างปกติสุข ศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับการนำหลักพุทธธรรมมา
ประยุกต์ใช้ร่วมกับแนวคิดตามหลักจิตวิทยาเพื่อยึดเหนี่ยว พัฒนาและยกระดับจิตใจให้เกิด
สติและใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาเพื่อการดับทุกข์หรือคลี่คลายความทุกข์ เรียกว่า “พุทธ
จิตวิทยา”  
 

ความม่ันคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา 

 ความหมายของพุทธจิตวิทยา 
 พุทธจิตวิทยา มาจากคำว่า พุทธ+จิต+วิทยา พุทธ(Buddhist) แปลว่า รู้ตื่น คือ รู้
ตามหลักแห่งพุทธธรรม ได้แก่ รู ้ในแก่นแท้ของพุทธศาสนาคืออริยสัจสี ่ ซึ ่งเน้นการใช้
สติปัญญาในการแก้ทุกข์หรือปัญหา มีผู้รู้หรือนักวิชาการได้อธิบายความหมายของพุทธ
จิตวิทยา ดังนี้ 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬางลงกรณราชวิทยาลัย อธิบายว่า พุทธจิตวิทยา หมายถึง 
ความเข้าใจเบื้องต้นในหลักความเป็นจริงที่เป็นกลางตามธรรมชาติ ได้แก่ ชีวิตและความ
เป็นไปของชีวิต ระบบพัฒนามนุษย์ด้วยไตรสิกขา สาระสำคัญของพุทธจิตวิทยา เรื่องจิตและ
กรรม ศึกษาหลักปฏิบัติธรรมเพื่อการดำรงชีวิตที่เป็นสุขและสงบเย็น ฝึกพัฒนาตนเองตาม
แนวพุทธธรรมเน้นการเรียนรู้ปริยัติและปฏิบัติควบคู่กันเพื่อบรรลุผลแห่งการปฏิบัติและ
ปฏิเวธ (พระครูปริยัติธรรมวงศ์ (สุพล แสนพงษ์), 2557) 
 ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์ อธิบายว่า พุทธจิตวิทยา หมายถึง การนำศาสตร์ที่ศึกษา
ถึงจิตใจและกระบวนการทางจิตใจคือจิตวิทยามาอธิบายกระบวนการเกิดทุกข์และการพ้น
ทุกข์ อันเป็นสาระสำคัญของพุทธศาสนา (ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์, 2552) 
 พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และพนัทเทพ ณ นคร (2560) อธิบายว่า พุทธ
จิตวิทยาหรือจิตวิทยาแนวพุทธ เป็นการศึกษาธรรมชาติของจิตใจมนุษย์จากหลักพุทธธรรม 
โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้บุคคลสามารถจัดการกับชีวิตที่ดำเนินในแต่ละวัน ซึ่งสาระสำคัญของ
พุทธจิตวิทยาคือการนำเสนอหลักการตามธรรมชาติของกระบวนการเกิดและดับของทุกข์ 
พร้อมทั้งเสนอวิธีการปฏิบัติหรือวิธีดำเนินชีวิตให้บรรลุถึงการดับทุกข์หรือปัญหาในจิตใจที่



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 513 

เกิดขึ้นให้หมดสิ้นไป โดยนำความรู้ความเข้าใจที่ ได้ศึกษาไปขัดเกลาจิตใจตนให้สามารถ
มองเห็นและเข้าใจอย่างถ่องแท้ถึงความจริงตามหลักพุทธธรรมจนกระทั่งสามารถนำความรู้
ความเข้าใจดังกล่าวเป็นกัลยาณมิตรเพื่อให้ความช่วยเหลือทางด้านจิตใจแก่ผู้อื่นต่อไป  
 สรุปได้ว่า พุทธจิตวิทยา หมายถึง การประยุกต์ใช้กระบวนการทางจิตวิทยาร่วมกบั
หลักพุทธธรรมเพื่อให้เข้าใจสาเหตุของปัญหาที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง รู้วิธีการแกป้ัญหา 
และวิธีปฏิบัติตนเพื่อคลี่คลายปัญหา โดยใช้สติและปัญญาในการแก้ปัญหาดับความทุกข์ 
 ความขัดแย้งเป็นสิ่งปกติที่เกิดข้ึนได้ในชีวิตสมรส แต่ผลของความขัดแย้งนำมาซึ่ง
ความทุกข์ ปัญหาครอบครัว ปัญหาที่สะสมปราศจากการแก้ไขอาจนำไปสู่การหย่าร้างใน
ที่สุด แต่มนุษย์ต้องการชีวิตสมรสที่มั่นคงและมีความสุข ดังนั้นการจัดการความขัดแย้งเพื่อ
การครองรักอย่างยั ่งยืนนอกจากความรักและการยอมรับในความต่างแล้ว จำเป็นต้องมี
หลักธรรมในการดำเนินชีวิต (สุมัทนา สินสวัสดิ์ และพนมพร พุ่มจันทร์, 2557) จากสาเหตุที่
กล่าวมาข้างต้นจำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องนำหลักพุทธจิตวิทยามาปรับประยุกต์ใช้เพื่อเสริมสร้าง
ความมั่นคงในชีวิตสมรส หรือเรียกว่า การเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธ
จิตวิทยา  

 ความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 จากความหมายของพุทธจิตวิทยาและความมั่นคงในชีวิตสมรสที่กล่าวมาข้างต้น 
ผู้เขียนสรุปได้ว่า ความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา หมายถึง การนำหลักพุทธ
ธรรม ประกอบด้วย หลักสมชีวิธรรม 4 หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรม 
มาประยุกต์ใช้ร่วมกับแนวคิดทางจิตวิทยาเกี่ยวกับความมั่นคงในชีวิตสมรส เพื่อใหคู้่สมรส
บริหารชีวิตสมรสให้สมดุล พึงพอใจในชีวิตสมรส มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ร่วมมือกันจัดการ
ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดข้ึนภายในครอบครัวด้วยสติปัญญาให้สามารถประคับประคองชีวิต
สมรสให้ดำเนินต่อไปได้อย่างยั่งยืนเป็นปกติสุข  
 

ความเกี่ยวข้องกันระหว่างความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การ
รับฟังอย่างลึกซ้ึง กับความม่ันคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา 

 พุทธจิตวิทยาเป็นกระบวนการแก้ปัญหาหรอืดับความทุกข์ที่เกิดข้ึนในจิตใจให้หมด
สิ้นไปด้วยสติปัญญา โดยนำความรู้ความเข้าใจที่ได้ศึกษาพุทธธรรมมาขัดเกลาจิตใจ เพื่อให้



514 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

เข้าใจสาเหตุของปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง รู้วิธีการแก้ปัญหา และวิธี
ปฏิบัติตนเพื่อการดับทุกข์ ความมั่นคงในชีวิตสมรสจะเกิดขึ้นได้ต่อเมื่อชีวิตสมรสดำเนินไป
อย่างปกติสุข ไม่มีปัญหาความขัดแย้งระหว่างคู่สมรส เมื่อพิจารณาสาเหตุการเกิดของความ
ทุกข์ตามหลักพุทธศาสนาพบว่าเมื่อมีสิ่งเร้ามากระทบจะเกิดการรับรู้อารมณ์ความรู้สึกต่อสิ่ง
ที่มากระทบ ถ้าพึงพอใจก็จะเกิดความสุข ถ้าไม่พึงพอใจก็จะเกิดความทุกข์ เนื่องมาจากการ
ปรุงแต่งของจิตโดยมีเจตนาเป็นต้นเหตุในการปรุงแต่งและแสดงพฤติกรรมผ่านทางการ
กระทำ ความคิด และคำพูด ถ้ามีเจตนาดีก็จะทำให้เกิดพฤติกรรมดี ถ้าเจตนาไม่ดีพฤติกรรม
ก็จะไม่ดี เพราะจิตอาศัยพฤติกรรมเป็นช่องทางการสื่อสารอารมณ์ ดังนั้นการสื่อสารขณะ
ขัดแย้งจะทำให้คู่สมรสฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งหรือทั้งสองฝ่ายขาดภาวะสมดุลทางอารมณ์และจิตใจ 
ทำให้ตีความหมายผิดพลาด หรือถกเถียงเพื่อต้องการเอาชนะ หรือโต้แย้งเพื่อแสดงเหตุผล
ของตน การค้นหาความผิดของอีกฝ่าย หรือการตัดสินอีกฝ่ายว่าผิดตามความคิดของตน ยิ่ง
ทำให้สถานการณ์ขัดแย้งรุนแรงและแสดงอารมณ์เชิงลบเพิ่มมากขึ้น  
 การจัดการความขัดแย้งเพื่อแก้ปัญหาคลี่คลายความทุกข์อย่างยั่งยืนจำเป็นต้อง
ประยุกต์ใช้กระบวนการทางจิตวิทยาร่วมกับหลักพุทธธรรม  หรือเรียกว่า “หลักพุทธ
จิตวิทยา” เพื่อให้เข้าใจสาเหตุของปัญหาที่เกิดข้ึนตามความเป็นจริง รู้วิธีการแก้ปัญหา และ
วิธีปฏิบัติตนเพื่อคลี่คลายปัญหา โดยใช้สติปัญญาในการแก้ปัญหาดับความทุกข์  เพราะการ
เสริมสร้างความคิดและอารมณ์เชิงบวกด้วยการพัฒนาสติและปญัญา จะมีท่าทีการสื่อสารเชิง
บวกไม่ว่าจะเป็นการแสดงออกทางความคิด คำพูด และการกระทำ ผู ้ที ่มีสติปัญญาจะ
สามารถรับรู้ เข้าใจ และจัดการกับความรู้สึกของตนเองได้ดี รวมทั้งเข้าใจความรู้สึกผู้อื่น 
สามารถสร้างสัมพันธ์เพื่อการโน้มนำผู้อื่นได้ ดี การแก้ปัญหาต่าง ๆ และการดำเนินชีวิต
ร่วมกับผู ้อื ่นย่อมเป็นไปในทางสร้างสรรค์ ความสัมพันธ์ที ่ดีกับคนรอบข้างจะทำให้มี
สุขภาพจิตดี มีความพึงพอใจในชีวิต มีความพึงพอใจในความสุขตามสถานะที่ตนเองดำรงอยู่   
 ผู้เขียนสังเคราะห์ได้ว่าแนวทางการจัดการความขัดแย้งในชีวิตสมรสตามหลักพุทธ
จิตวิทยา ดังนี้  

 1. เมื่อมีความขัดแย้งเกิดข้ึนการหยุดเพื่อรับฟังเป็นการควบคุมสติไม่ใหแ้สดงกิรยิา
โต้ตอบที่จะทำให้สถานการณ์เลวร้ายไปมากกว่าเดิม ไม่ใช่เป็นการหยุดรับฟังเพียงเพื่อผ่อน
คลายความตึงเครียดของสถานการณ์ แต่ต้องเป็นการรับฟังด้วยความเข้าอกเข้าใจ มี
ความรู้สึกร่วมไปกับผู้พูด ยอมรับและเข้าใจซึ่งกันและกัน ทำให้ผู้พูดรู้สึกผ่อนคลายและ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 515 

ปลอดภัย ต่อจากนั้นยกระดับเป็นการฟังด้วยปัญญาและจิตใจที่เป็นกุศล เป็นการฟังอย่างมี
สตแิละมีสมาธิเพื่อให้สามารถรับรูอ้ารมณ์ความรู้สึกของตนเองและผูพู้ดตามความเป็นจริง ณ 
ขณะนั้น รับรู้ถึงความคิดที่ผู้พูดต้องการสื่ออย่างแท้จรงินอกเหนือจากคำพูดและการกระทำที่
แสดงออกมา อาจกล่าวได้ว่าการรับฟังอย่างลึกซึ ้ง (Deep listening) เป็นการรับฟังเพื่อ
เข้าใจสาเหตุของปัญหาที่เกิดข้ึนตามความเป็นจริง เพื่อหาแนวทางวิธีการแก้ปัญหา และวิธี
ปฏิบัติตนเพื่อคลี่คลายปัญหาความขัดแย้ง  
 2. การรับฟังอย่างลึกซึ้งให้มีประสิทธิภาพ ต้องมีปัจจัยสนับสนุน ดังนี ้คือ 1) ปัจจัย
ภายใน ได้แก่ ความรัก ความเมตตา ความอดทน การให้อภัย ความไว้วางใจ ความเป็นกันเอง 
ความเชื่อมั่น ความเป็นกลาง และ 2) ปัจจัยภายนอก ได้แก่ สัมพันธภาพในครอบครัว คนที่
พร้อมจะรับฟัง ดังนั้นผู้ฟังต้องมีความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) 
เพราะความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นเป็นสิ่งสำคัญสิ่งแรกในการเปิดใจเพื่อ
รู้จักโลกของผู้อื่นและมีส่วนร่วมกับความรู้สึกที่เขาเป็น เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นทั้งอารมณ์
และความคิดของเขาตามความเป็นจริง เอาใจเขามาใส่ใจเราไม่ตัดสินผู้อื ่นด้วยอารมณ์ 
ความคิด และความรู้สึกของตน ท่าทีการสื่อสารตอบสนองด้วยภาษาท่าทางที่บ่งบอกถึง
ความเข้าใจและเห็นอกเห็นใจสอดคล้องกับสถานการณ์ที่เขาเป็นอยู่ ความสามารถในการ
เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นมีความสำคัญยิ่งในการปฏิสัมพันธ์ร่วมกับผู้อื่นเพราะถ้าเข้าใจผู้อื่น
มากขึ้น การสื่อสารจะราบรื่น เป็นการช่วยเหลือที่นำไปสู่การแก้ปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ 
ความขัดแย้งจะไม่เกิดข้ึน 
 3. ผู้ที่สามารถใช้การรับฟังอย่างลึกซึง้อย่างมีประสทิธิภาพได้ต้องเป็น “ผู้ที่มีหัวใจ
แห่งความเมตตากรุณา” ดังนั้นหลักธรรมที่ช่วยส่งเสริมความสามารถในการเข้าใจความรู้สึก
ของผู้อื่นและการรับฟังอย่างลึกซึ้งให้มีประสิทธิภาพ คือ หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลัก
พรหมวิหารธรรม เพราะเมื่อเรามีความรู้สึกต่อเขาฉันท์มิตรแท้ ก็จะมีความเมตตากรุณา 
อยากช่วยเหลือให้เขามีความสุขหลุดพ้นจากความทุกข์ มีมทิตาจิตเมื่อเห็นเขาได้ดี และ
อุเบกขาวางใจเป็นกลางไม่มีอคติ มองเห็นความเสมอภาคในกันและกัน หลักพรหมวิหาร
ธรรมเป็นหลักในการครองรักเพื่อความสุขของทั้งสองฝ่าย ทำให้ไม่เบียดเบียนกัน ไม่เห็นแก่
ประโยชน์ของตนเพียงฝ่ายเดียว (ธีระธรรม ทองโมถ่าย, 2562)  เมื่อความขัดแย้งไดร้ับการ
คลี่คลาย ความทุกข์ในใจหมดสิ้นไป ชีวิตสมรสก็สามารถดำเนินต่อไปได้ 
 แม้ในสถานการณ์ปกติที ่ปราศจากความขัดแย้ง ความสามารถในการเข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซึ้ง หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลักพรหมวิหาร



516 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

ธรรม ก็ยังมีบทบาทจำเป็นและสำคัญยิ่งในการเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลัก
พุทธจิตวิทยา เพราะความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซึ้ง 
หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลักพรหมวิหารธรรม ช่วยเสริมสร้างความรักของคู่สมรสให้
เป็นความรักแบบ “เมตตา”และ “กรุณา” ปรารถนาอยากให้อีกฝ่ายมีความสุขและพ้นทุกข์ 
อยู่ด้วยกันฉันท์มิตร จึงทำให้คู่สมรสเปลี่ยนแปลงตนเองเพื่อไม่ให้เกิดความขัดแย้งและพร้อม
ที่จะหาทางออกของบญัหารว่มกัน โดยการเปิดใจรับฟังอย่างตั้งใจไม่มีอคติต่อกัน มีความเห็น
อกเห็นใจซึ ่งกันและกัน ทำให้รับรู ้เข้าใจมีส่วนร่วมในความรู ้ส ึกของกันและกัน การมี
ความสามารถในการเข้าใจความรู ้ส ึกของผู ้อื ่นและการรับฟังอย่างลึกซึ ้ง  จะทำให้เกิด
ประสิทธิภาพในการสื่อสารเชิงบวกทั้งการใช้คำพูดและไม่ใช้คำพูด คู่สมรสที่อยู่ด้วยกันอย่าง
ความสุขจะมีพฤติกรรมผ่อนปรนต่อกัน เมื่อเกิดความขัดแย้งจะมีวิธีสื่อสารเพื่อลดความ
ขัดแย้งและกลับมาเข้าใจกันดังเดิม ซึ่งหลักธรรมหลักที่ทำให้ชีวิตสมรสมีความสุข ราบรื่น 
มั่นคงยืนยาว คือ “หลักสมชีวิธรรม 4” จะทำให้คู่สมรสมีศรัทธาไปในแนวทางเดียวกัน มี
ความประพฤติเข้ากันได้ มีน้ำใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ซึ่งกันและกัน มีความคิดเห็นทำนองเดียวกัน 
พูดคุยกันด้วยความเข้าใจ ทำให้คู่สมรสมีกันและกันเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ แต่การดำรงตนใน
หลักสมชีวิธรรม 4 จำเป็นต้องอาศัยความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟัง
อย่างลึกซึ้ง หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลักพรหมวิหารธรรม สนับสนุน กล่าวได้วา่การ
ทำงานร่วมกันอย่างสอดคล้องกลมกลนืของหลกัสมชีวิธรรม 4 หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 หลัก
พรหมวิหารธรรม ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น และการรับฟังอย่างลึกซึ้ง 
ทำให้สามีภรรยามีทัศนคติที่ดีต่อชีวิตสมรส พึงพอใจในตัวคู่สมรส เข้าใจในความคิดและ
ความรู้สึกของกันและกัน มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ส่งผลให้ทั้งคู่มีความรัก ความผูกพัน มี
ความสุขที่ได้อยู่ด้วยกัน ประทับใจในกันและกัน มีความรู้สึกอยากใกล้ชิดมีพันธนาการทางใจ 
และมีความปรารถนาที่จะรักษาสัมพันธภาพชีวิตสมรสให้มั่นคงและยั่งยืน  
 

บทสรุป 

 มนุษย์ทุกคนปรารถนาที่จะมีชีวิตสมรสราบรื่นและอยู่ด้วยกันอย่างปกติสุขโดยไม่มี
ความขัดแย้งมาบั่นทอนความสัมพันธ์ แต่ในความเป็นจริงความขัดแย้งเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต
สมรสที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้เพราะมนุษย์แต่ละคนมีนิสัย ความคิด ค่านิยม เจตคติ พื้นฐาน
ครอบครัว สังคม สิ่งแวดล้อม และการอบรมเลี้ยงดูแตกต่างกัน การจัดการความขัดแย้งเพื่อ
แก้ปัญหาคลี่คลายความขัดแย้งและรักษาความมั่นคงในชีวิตสมรส จำเป็นต้องประยุกต์ใช้



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 517 

กระบวนการทางจิตวิทยาร่วมกับหลักพุทธธรรม ซึ่งเรียกว่า “หลักพุทธจิตวิทยา” เพื่อให้
เข้าใจสาเหตุของปัญหาที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง รู้วิธีการแก้ปัญหา และวิธีปฏิบัติตนเพื่อ
คลี่คลายปัญหา โดยใช้สติปัญญาในการแก้ปัญหา ผู้ที่มีสติปัญญาจะสามารถรับรู้ เข้าใจ และ
จัดการกับความรู้สึกของตนเองได้ดี รวมทั้งเข้าใจความรู้สึกผู้อื่น สามารถสร้างสัมพัน ธ์เพื่อ
การโน้มนำผู้อื่นได้ดี การแก้ปัญหาต่าง ๆ และการดำเนินชีวิตร่วมกับผู้อื่นย่อมเป็นไปในทาง
สร้างสรรค์ และมีความสัมพันธ์ที่ดีกับคนรอบข้าง 
 การเสริมสร้างความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลักพทุธจิตวิทยา เป็นการนำหลักสมชี
วิธรรม 4 หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และหลักพรหมวิหารธรรม มาประยุกต์ใช้ร่วมกับ
ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น และการรับฟังอย่างลึกซึ้ง มุ่งหวังเพื่อปรับ
ความคิดและพฤติกรรมของคู่สมรสให้เป็นผู้ที่มีหัวใจแห่งความเมตตากรุณา ปรารถนาอยาก
ให้คู่สมรสมีความสุขและพ้นทุกข์ อยู่ด้วยกันฉันท์มิตร ความรักแบบเมตตากรุณาจะทำให้คู่
สมรสเปลี่ยนแปลงตนเองเพื่อป้องกันไม่ให้เกิดความขัดแย้งและเมื่อเกิดความขัดแย้งก็พร้อม
จะหาทางออกของปญัหาร่วมกันอย่างสันติวิธี แนวทางการคลี่คลายความขัดแย้งและป้องกัน
ความรุนแรงที่อาจจะเกิดขึ้นจากการใช้อารมณ์เชิงลบและพฤติกรรมก้าวร้าว  อีกฝ่ายต้อง
ควบคุมสติไม่แสดงกิริยาตอบโต้ให้สถานการณ์เลวร้ายไปกว่าเดิม ดังนั้นการรับฟังอย่างลึกซึ้ง
จึงมีบทบาทสำคัญในการผ่อนคลายความตึงเครียด คลี่คลายความขัดแย้ง ลดระดับความ
รุนแรงของสถานการณ์ เพราะการรับฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการเปิดใจรับฟังกันด้วยสติและ
ปัญญาที่เจริญงอกงามอยู่ภายในจิตใจเพื่อรับรู้ เข้าใจความคิดและความรู้สึกที่แท้จริงของกัน
และกัน เห็นอกเห็นใจ ทำให้รับรู้เข้าใจมีส่วนร่วมในความรู้สึกของกันและกัน แต่การรับฟัง
อย่างลึกซึ้งอย่างมีประสิทธิภาพต้องอาศัยความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นเป็น
องค์ประกอบร่วม เพราะความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นเป็นการเปิดโลกของ
ตนเพื่อเชื่อมโยงกับโลกของผู้อื่น เปิดใจของตนเพื่อรับรู้เข้าใจเข้าถึงอารมณ์และความรู้สึก
ของคู่สนทนา ณ ขณะนั้น อย่างไม่มีเงื่อนไข เพื่อให้สามารถตอบสนองผา่นภาษาท่าทาง ท่าที
การสื่อสาร ได้อย่างถูกต้องเหมาะสมกับสถานการณ์ที่บ่งบอกถึงความเข้าใจเห็นอกเห็นใจอย่าง
แท้จริง ผู้ที่มีสามารถรับฟังอย่างลึกซึ้งและมีความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นได้ดี 
คือ ผู้ที่มีความรักแบบ “เมตตา” และ “กรุณา” ซึ่งผู้ที่มีความรักแบบ“เมตตา” และ “กรุณา” 
ได้น้ันต้องเป็นผู้ที่ดำรงตนตามหลักกัลยาณมิตรธรรม 7 และ หลักพรหมวิหารธรรม 
 ชีวิตสมรสที่มีความมั่นคง คู่สมรสจะมีพฤติกรรมผ่อนปรนต่อกัน เมื่อเกิดความ
ขัดแย้งจะมีวิธีสื่อสารเพื่อลดความขัดแย้งและกลบัมาเข้าใจกันดังเดิม ดังนั้นคู่สมรสที่ดำรงตน



518 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

ตามหลักสมชีวิธรรม 4 คือ มีศรัทธาไปในแนวทางเดียวกัน ความประพฤติเข้ากันได้ มีน้ำใจ
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ซึ่งกันและกัน มีความคิดเห็นทำนองเดียวกัน พูดคุยกันด้วยความเข้าใจ มี
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน จะทำให้ชีวิตคู่ราบรื่นและมีความสุข เมื่อคู่สมรสพึงพอใจในชีวิต
สมรส มีความรัก ความผูกพัน มีความสุขที่ได้อยู ่ด้วยกัน ประทับใจในกันและกัน ก็จะมี
ความรู้สึกมีกันและกันเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจเป็นพันธนาการทางใจ ความรู้สึกนี้จะทำให้คู่
สมรสประนีประนอมเพื่อรกัษาสัมพันธภาพชีวิตสมรสใหม้ั่นคงยั่งยืนตลอดไป จากเหตุและผล
ที่ผู้เขียนอธิบายมาข้างต้น สรุปได้ว่า ความมั่นคงในชีวิตสมรสตามหลักพุทธจิตวิทยา คู่สมรส
ต้องมีความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น การรับฟังอย่างลึกซึ้ง และดำรงตนตาม
หลักกัลยาณมิตรธรรม 7 หลักพรหมวิหารธรรม และหลักสมชีวิธรรม 4 
 

รายการอ้างอิง 

กรรณิการ์ พันทอง. (2550). การศึกษาและพัฒนาความเห็นอกเห็นใจผู้อื่นของนักเรียนวัยรุ่น  
 (ปรญิญานิพนธ์มหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ : กรุงเทพฯ. 
งามตา วนินทานนท์. (2544). การวิเคราะหป์ัจจัยเชิงสาเหตขุองคุณภาพชีวิตสมรสใน 
 ครอบครัวไทย. วารสารพฤติกรรมศาสตร์, 7(1), 79-110. 
ธานินทร์ แสนทวีสุข. (2564). การรบัฟังอย่างลกึซึ้ง : ตัวช่วยยามที่ต้องจัดการชีวิต.  
 วารสารวิชาการสถาบันพฒันาศักยภาพกำลงัคน เขตพัฒนาพิเศษตะวันออก, 1(2),  
 45-59. 
ธิรดา สุวัณณะศรี, ครรชิต แสนอุบล, อุทัยวรรณ สารพัฒนะ, และเพญ็นภา กุลนภาดล.  
 (2560). การวิเคราะห์ความสมัพันธ์เชิงสาเหตุความสุขในชีวิตสมรส ในเขต 
 กรุงเทพมหานคร. Veridian E-Journal,  Silpakorn University ฉบับภาษาไทย  
 สาขามนุษยศาสตร์ สงัคมศาสตร์ และศิลปะ, 10(2), 2662-2676. 
ธีรพัฒน์ วงศ์คุ้มสิน. (2564). การพัฒนาความเห็นอกเห็นใจผู้อื่นของนสิิตหาวิทยาลัย 
 เกษตรศาสตร์ โดยโปรแกรมการให้คำปรึกษาแบบกลุม่. วารสารสังคมศาสตร์และ 
 มนุษศาสตร์, 47(1), 75-98. 
ธีระธรรม ทองโมถ่าย. (2562). รูปแบบการเยียวยาเพือ่เสรมิสร้างความเข้มแข็งทางจิตใจตาม 
 แนวพุทธจิตวิทยาของสตรีที่ผิดหวังในความรัก (ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัย 
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย : พระนครศรีอยุธยา. 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 519 

ปวีณภัศร์ มิ่งขวัญธนรัชต์. (2561). ผลการปรึกษาคู่สมรสทฤษฎีกลยุทธ์ต่อความมั่นคงในชีวิต 
 สมรส (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยบูรพา  : ชลบุรี. 
พระครูปริยัติธรรมวงศ์ (สุพล แสนพงษ์). (2557). เอกสารประกอบการสอนรายวิชา จิตวิทยา 
 พระไตรปิฏก (Psychology in Tipitaka). ขอนแก่น : คลังนานาวิทยา. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2536). ความรัก จากวาเลนไทน์ สู่ความเป็นไทย. กรุงเทพฯ:  
 พิมพ์สวย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). คู่สร้างคู่สม ชีวิตคู่ในอุดมคติ (พิมพ์ครั้งที่ 28).  
 กรุงเทพฯ: พิมพ์เผยแพร่โดยนายธวัชชัยและนางสาววันทนา. 
พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และพนัทเทพ ณ นคร. (2560). พุทธจิตวิทยากับการปรับเปลี่ยน 
 พฤติกรรมมนุษย์ตามหลักสติปัฏฐาน 4. วารสารพุทธจิตวิทยา, 2(2), 59-72. 
พสุ เดชะรินทร์. (2560). พฤติกรรมของคนกับสื่อสังคมออนไลน์. สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564,   
 จาก https://www.bangkokbiznews.com/blog/detail/641565 
ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์, นพ. (2552). จิตวิทยาแนวพุทธ. สืบค้น 8 กันยายน 2564, จาก  
 http:// medinfo2.psu.ac.th/cancer/db/news_ca.php?newsID=132&  
 typeID=22&form=9           
รพีพงค์ ยังวราสวัสดิ์. (2559). รูปแบบการให้คำปรึกษาครอบครัวแบบบูรณาการเพื่อ 
 เสริมสร้างความสำเร็จในชีวิตสมรสของคู่สมรส. วารสารวิจัยทางการศึกษา คณะ 
 ศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, 10(1), 130-145. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ:  
 นานมีบุคส์พับลิเคชันส์. 
วนิดา ผาระนัด. (2558). ทฤษฎีตัวยู (Theory U). วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  
 มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม, 2(4), 29-35. 
วลัยรัตน์ วรรณโพธ์ิ. (2545). ผลการใช้กิจกรรมฝึกความรู้สึกไวที่มีต่อการร่วมรู้สึกของเด็กวัย 
 เริ่มรุ่น. (ปริญญานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.  
 กรุงเทพฯ. 
วิธาน ฐานะวุฑฒ์. (2009). ทฤษฎีที่จะทำให้ชีวิตชัดเจน. สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก    
 https://www.bloggang.com/m/viewdiary.php?id=officer-pam&month=2-      

 2010&date=27&group=13&gblog=1  

https://www.bangkokbiznews.com/blog/detail/641565
https://www.bloggang.com/m/viewdiary.php?id=officer-pam&month=2-


520 | Journal of MCU Humanities Review                  Vol.8 No.2 (July – December) 2022 

ศุภวดี บุญญวงศ์. (2548). ผลกระทบจากการหย่า : บาดแผลที่ต้องเยียวยา. วารสาร 
 ศึกษาศาสตร์, 5(1), 79-91. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล 
 ธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 41). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พุทธธรรม ฉบับเดิม (พิมพ์ครั้งที่ 36).  
 กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
สุมัทนา สินสวัสดิ์ และพนมพร พุ่มจันทร์. (2557). ครอบครัว: การจัดการความขัดแย้งของคู่ 
 สมรสเพื่อการครองรักอย่างยั่งยืน. วารสารสังคมศ่าสตร์และมนุษยศาสตร์, 40(2),  
 184-195. 
สุวภา บุญอุไร และคณะ. (2561). การพัฒนามาตรวัดความเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นของเด็ก 
 ปฐมวัยในจังหวัดชลบุรี. วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยา 
 เขตปัตตานี, 29(3), 55-65. 
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2551). การสมรส (29 กันยายน 2551). สืบค้น 19 เมษายน  
 2564,  จาก http://legacy.orst.go.th/?knowledges91  
เทวิกา ประดิษฐบาทุกา. (2557). เรื่องราวของความรัก. สืบค้น 2 เมษายน 2564,   
 จาก https://www.gotoknow.org/posts/561277 
โสฬส ศิริไสย์. (2548). วิธีการสนทนาแบบมนุษย์สัมผัสมนุษย์และการเปลี่ยนวิธีคิดด้วยการ 
 ฟังอย่างลึกซึ้ง. นครปฐม: สำนักงานทรานส์ทีม เครือข่ายการวิจัยบูรณาการลุ่ม 
 น้ำท่าจีน-แม่กลอง คณะสิ่งแวดล้อมและ ทรัพยาการศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล. 
อุมาพร ตรังคสมบัติ. (2545). จิตวิทยาชีวิตคู่และการบำบัดคู่สมรส. กรุงเทพฯ: ศูนย์วิจัยและ 
 พัฒนาครอบครัว. 
Arellano, C.M., & Markman, H.J. (1995). The managing affect and difference scale  
 (MADS) : A self-report measure assessing conflict management in  
 couples. Journal of Family Psychology, 9(3), 319-334. 
Egan, Gerard. (1986). The Skilled Help : A Systematic Approach to Effective  
 Helping. 3rd. ed. United States of America: Brooks/Cole Publishing. 
Eisenberg, N. (2000). Empathy and Sympathy. In M. Lewis & J. M. Haviland- 
 Jones (Eds). Handbook of emotions. 2ed. New York: Guilford Press. 
Hoffman, M.L. (2000). Empathy and Moral Development: Implications for  
 Caring and Justice. New York: Cambridge University Press. 

https://www.gotoknow.org/posts/561277


วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2565  | 521 

Lawis, R. A., & Spanier, G. B. (1979). Theorizing about the quality and stability  
 of marriage. Contemporary Theories About the Family Research- 
 Based Theories, 5(l1), 268-289. 
Ludeman, Ruth S. (1968). Empathy: A Component of Therapeutic Nursing,  
 Nursing Form, 1, 275-287. 
Peter Lauster. (1978). The personality test. London: Pan Books. 
Roger, C.R. (1951). Client-Centered Therapy: Its Current Practice, Implications,  
 and Theory. Mifflin, Houghton: MI. 
Satir, V., Banmen, J., Gerber, J., & Gomori, M. (1991). The Satir model: Family  
 therapy and  beyond. Palo Alto. CA: Science and Behavior Books. 
Saul McLeod, Dr. (2022). Maslow's Hierarchy of Needs. Retrieved April 19, 2022,  
 from https://www.simplypsychology.org/maslow.html 
Sternberg Robert J., (2004). A Triangular Theory of Love. In Reis, H. T., Rusbult,  
 C.E. (eds). Close Relationships. New York: Psychology Press. 
 

https://www.simplypsychology.org/saul-mcleod.html
https://www.simplypsychology.org/maslow.html

