
การฟังอย่างลึกซ้ึงเพื่อเยียวยาความทุกข์ตามหลักพุทธจิตวิทยา 
Deep Listening to Remedy Suffering following 

Buddhist Psychology Path 

กัญกร คำพรรณ์1, สิริวัฒน์ ศรีเครือดง2 และ สุวัฒสัน รักขันโท3 
Kanyakorn Khamphan, Siriwat Srikhruedong and Suwatsan Ragkhanto 

(rutjaya_khamphan@yahoo.com, siriwatmcu@gamil.com 
and noonsuwat@gmail.com) 

บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี ้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) นำเสนอให้เห็นถึงความสำคัญของการฟัง
อย่างลึกซึ้งต่อการเยียวยาความทุกข์ และ 2) นำเสนอหลักพุทธธรรม ได้แก่ กัลยาณมิตรธรรม 7 
สังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 และสติสัมปชัญญะและแนวคิดทางจิตวิทยา ได้แก่ ความสามารถใน
การเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น เพื่อเสริมสร้างการเป็นผู้ฟังที่มีหัวใจเมตตากรุณา การฟังอย่าง
ลึกซึ้งหรือการฟังด้วยหัวใจเมตตากรุณา เป็นการฟังอย่างมีสมาธิเพื่อเชื่อมโยงให้สามารถรับรู้
และเข้าใจถึงสภาวะภายในจิตใจของคู่สนทนาด้านอารมณ์ ความคิดและความรู้สึก เป็นการฟัง
อย่างไม่มีเงื่อนไข ไม่มีอคติ ไม่ขัดแย้ง ไม่ตัดสินและมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้น ในขณะเล่า
เรื ่องราวคำพูดที ่สอดแทรกผ่านอารมณ์และความรู ้สึกจะช่วยให้ผู ้พูดได้เรียบเรียงและคิด
ทบทวนเรื่องราวต่าง ๆ ทำให้มองเห็นและเข้าใจสาเหตุของปัญหา มีมุมมองต่อปัญหาหรือ
เหตุการณ์ที่เกิดข้ึนแตกต่างไปจากเดิม ทำให้สามารถแก้ปัญหาและตัดสินใจได้ด้วยตนเอง ผู้ฟัง
ที่มีหัวใจเมตตากรุณาจะช่วยให้คู่สนทนารู้สึกปลอดภัยและผ่อนคลายความตึงเครียด ไม่รู้สึก
โดดเดี ่ยวหรือถูกทอดทิ้งให้เผชิญปัญหาเพียงลำพัง การฟังอย่างลึกซึ้งช่วยให้คู่สนทนาได้
คลี่คลายความทุกข์ มีสติสัมปชัญญะและมีกำลังใจในการเผชิญปัญหาและฝ่าฟันอุปสรรคเพื่อ
ปลดเปลื้องความทุกข์ของตนได ้

คำสำคัญ: การฟังอย่างลกึซึง้, การเยียวยา, ความทุกข์, หลกัพุทธจิตวิทยา 

1   หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวทิยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
    Ph.D. (Buddhist Psychology), Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2,3 ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนษุยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 
    Department of Psychology, Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Received:  July 28, 2021 
Revised:  October 15, 2021 
Accepted:  October 16, 2021 

mailto:rutjaya_khamphan@yahoo.com
mailto:siriwatmcu@gamil.com


310 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

Abstract 

 The objectives of this academic article are 1) to present the importance of 
Deep Listening in the healing of suffering and 2) to present Buddhism’s doctrines, 
namely, Kalyanamitta-Dharma 7 (Qualities of a good friend), Sangahavatthu 4 
(Bases of service), Brahmavihara 4 (Holy Abidings), and Sati-Sampajanna 
(Mindfulness and Awareness). Moreover, Psychological Concepts strengthen the 
ability of the listener with a compassionate heart to understand the feelings of 
others. Deep Listening or listening with a compassionated heart is a concentration 
listening to recognize and understand the interlocutor’s emotional state of mind, 
thoughts, and feelings. It is unconditionally listening, without prejudice, without 
conflict, without judgment, and participates in that feeling. During the 
conversation, an emotional speech helps the speaker organize and reflect feelings 
through their stories and possibly make them see a thing clearly and understand 
the cause of the problem, having a different perspective on the problem or 
incident. It makes them able to solve problems and make decisions on their own. 
A listener who is full of a compassionate heart will help the interlocutor feel safe 
and relieve tension, not feeling unattended or left to face problems alone. Deep 
Listening would help the interlocutor relief from suffering and replaced with 
awareness and encouragement to bravely face problems and overcome obstacles 
to relieve suffering. 

Keywords : Deep Listening, Remedy, Suffering, Buddhist Psychology 
 

บทนำ 

     ความทุกข์ หมายถึง ปัญหาต่าง ๆ ของมนุษย์ เป็นสาเหตุให้เกิดการบีบคั้นกดดัน
ขัดแย้งทางจิตใจหรือเรียกว่า ความรู้สึกทุกข์ ความทุกข์มีอยู่ทั่วไปแก่ทุกคนและเป็นส่วนหนึ่ง
ของชีวิตมนุษย์ มนุษย์เป็นสัตว์สังคมอาศัยอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม มีปฏิสัมพันธ์ระหว่างกัน มิได้
ใช้ชีวิตอยู่เพียงลำพัง ดังนั้น เมื่อมีความทุกข์ที่อัดอั้นอยู่ภายในใจ จึงปรารถนาที่จะมีใครสัก



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 311 

คนที่ไว้ใจรับฟังปัญหาความทุกข์ของตนอย่างใส่ใจและเข้าใจ แต่ด้วยภาระหน้าที ่ความ
รับผิดชอบทำให้บุคคลใกล้ชิดมีเวลาพูดคุยกันน้อยลง จนกลายเป็นความความสัมพันธ์ที่
เปราะบาง หรือ พูดคุยแต่ไม่ได้รับฟังอย่างตั ้งใจ หรือ รับฟังแล้วตัดสินด้วยความคิด หรือ
ประสบการณ์ของตน หรือกล่าวโทษตำหนิ ทำให้ความทุกข์ไม่ได้ปลดเปลื้องแต่กลับซ้ำเติมให้มี
ความทุกข์เพิ่มข้ึน ประกอบกับความฟุ้งซ่าน คับแค้นใจและคิดว่าตนเองโดดเดี่ยวลำพังไม่มีใคร
เข้าใจ อีกทั้งไม่สามารถระบายความทุกข์กับใครได้ ความทุกข์ที่วนเวียนไม่มีทางออกก่อให้เกิด
ความเครียด ความวิตกกังวล ความท้อแท้ นำไปสู่ภาวะซึมเศร้าเพราะคิดว่าถ้าไม่มีตนอยู่ปัญหา
ทุกอย่างก็คงจะจบลงทำให้ไม่เห็นคุณค่าในการมีชีวิตอยู่ และนำไปสู่การฆ่าตัวตายในที่สุด 
       องค์การอนามัยโลก (WHO) คาดว่าในแต่ละปีจะมีคน "ฆ่าตัวตาย" สำเร็จมากกว่า 1 
ล้านคน เมื่อคิดเฉลี่ยต่อเวลา พบว่า มีผู้ฆ่าตัวตายสำเร็จ 1 คน ทุก ๆ 40 วินาที ประชากรกว่า 
800,000 คน เสียชีวิตจากการฆ่าตัวตายทุกปี ปัญหาฆ่าตัวตายเป็นสาเหตุสำคัญประการหนึ่ง ที่
ทำให้ผู้คนเสียชีวิตก่อนวันอันควรและในแต่ละครั้งที่มีการฆ่าตัวตายสำเร็จ พบว่า เคยมีความ
พยายามฆ่าตัวตายมาแล้วมากกว่า 20 ครั้ง การฆ่าตัวตายติด 10 อันดับแรกของสาเหตุการตาย
ของประชากรโลก ผู้ทำร้ายตนเองมีจำนวนมากกว่าผู้ฆ่าตัวตายสำเร็จประมาณ 10-20 เท่า จาก
การศึกษา พบว่า ผู้ทำร้ายตนเองจะมีโอกาสทำซ้ำและจะประสบความสำเร็จได้ โดยมีความ
เสี่ยงต่อการฆ่าตัวตายสำเร็จในระยะหนึ่งปีหลังการทำร้ายตนเองครั้งแรกเพิ่มขึ้นเป็น 100 
เท่า เมื่อเทียบกับประชากรทั่วไปและร้อยละ 10 ของผู้ทำร้ายตนเอง จะจบชีวิตลงด้วยการ
ฆ่าตัวตายในเวลาต่อมา (กรมสุขภาพจิต, 2563)  
 นายแพทย์ จุมภฏ พรมสีดา รองอธิบดีกรมสุขภาพจิต ช้ีแจงว่า นับตั้งแต่สภาวการณ์
ระบาดของโรคโควิด-19 ในประเทศไทย ตลอดปี 2563 อัตราการฆ่าตัวตายของคนไทย
เพิ่มขึ้นจากปี 2562 คือจาก 6.64 (ประมาณ 4,400 ราย) เป็น 7.35 (ประมาณ 4,800 ราย) 
ต่อประชากร 1 แสนคน หากสภาวการณ์แพร่การระบาดยืดเยื้อยาวนาน จะทำให้มีจำนวนผู้
เปราะบางทางเศรษฐกิจ ทางสังคมและทางจิตใจเพิ่มมากขึ้นเรื่อย ๆ  (กรมสุขภาพจิต, 2564) 
ผู ้ที ่มีความทุกข์จะมีภาวะขาดสมดุลทางอารมณ์และจิตใจหากมีเหตุการณ์หรือปัจจัย
บางอย่างเข้ามากระตุ้นอาจจะตัดสินใจฆ่าตัวตายได้ ตามจริงแล้วมนุษย์ทุกคนหวงแหนชีวิต
ของตนเอง ไม่มีใครอยากตาย เป้าหมายของคนที่ฆ่าตัวตายไม่ใช่เพื่อต้องการตาย แต่
ต้องการหยุดการรับรู้ความทุกข์ใจจากปัญหาที่เผชิญอยู่ เขาต้องการทางออกเพื่อที่จะ
ได้ไม่ต้องรับรู้อะไรอีกต่อไป เขาอยากมีคนที่เขาสามารถระบายความทุกข์ใจให้ฟังได้ 
ดังนั้น การช่วยเหลือคนที่คิดจะฆ่าตัวตายคือการรับฟังเขาด้วยหัวใจและความรู้สึกไม่ใช่
การรับฟังด้วยสมองหรือเหตุผลเพียงอย่างเดียว (กรมสุขภาพจิต, 2562) 



312 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

       การฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นการฟังด้วยหัวใจเมตตากรุณา ฟังอย่างตั้งใจเพื่อเชื่อมโยง
ความรู้สึกระหว่างกันให้รับรู้ถึงความรู้สึกเสมือนว่าตนประสบปัญหาน้ัน ทำให้สามารถเข้าใจ
ถึงอารมณ์ ความรู้สึกและความต้องการของผู้พูด ฟังโดยปราศจากการตัดสินถูกผิดและไม่
กล่าวโทษหรือตำหนิ ทำให้ผู้พูดรู้สึกปลอดภัยและไว้ใจที่จะเปิดเผยเรือ่งราวความทุกข์ของตน 
ดังที่ ท่านติช นัท ฮันห์ กล่าวว่า การฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการฟังที่จะช่วยปลดเปลื้องความทุกข์
จากใจของผู้อื่นได้ หรือจะเรียกว่าการฟังด้วยความเมตตาก็ได้ เธอจะฟังด้วยวัตถุประสงค์
เดียวก็คือช่วยให้เขาได้ปลดปล่อยทุกสิ่งจากหัวใจจนหมดสิ้น ด้วยเธอตระหนักว่ากำลังชว่ย
เขาเหล่านั้นให้คลายความทุกข์ลง ถึงแม้ว่าพวกเขาจะพูดหรือคิดในมุมมองที ่เต็มไปด้วย
ความเห็นผิด หรือด้วยความระทมขมขื่นก็ตาม เธอก็ยังสามารถฟังต่อไปด้วยจิตแห่งความ
เมตตาได้ เพราะเธอรู้ว่าการฟังด้วยจิตแห่งความเมตตา เธอกำลังมอบโอกาสให้พวกเขา
บรรเทาความทุกข์ลงได้ หากเธอต้องการที่จะช่วยแก้ไขมุมมองความคิดของพวกเขา ให้เธอ
รอในโอกาสต่อไป แต่ในช่วงเวลาขณะนี้ เธอเพียงมอบการฟังอย่างลึกซึ้งและช่วยให้เขา
บรรเทาทุกข์ลง เพียงไม่เกินหนึ่งช่ัวโมงจะนำมาซึ่งการเปลี่ยนแปลงและการเยียวยา (ทีมงาน 
Learning Hub Thailand, 2561) 
     แต่ในความเป็นจริงคนเราส่วนใหญ่มักจะรีบห้ามปรามหรือรีบให้คำแนะนำแก่
คนที่มีความทุกข์ใจทั้ง ๆ ที่ยังไม่ได้ฟังเขาเล่าเรื่องราวความทุกข์ใจของเขาทั้งหมดให้
เราฟังก่อน การแก้ปัญหาฆ่าตัวตาย สิ่งสำคัญ คือ กำลังใจจากคนรอบข้างที่ต้องรับฟังคนมี
ความทุกข์อย่างเข้าอกเข้าใจ พยายามชี้ให้เห็นว่าการที่เขามีชีวิตอยู่ เขาสามารถทำอะไรได้
อีกหลายอย่างแล้ววันข้างหน้าชีวิตเขาอาจดีขึ้น ทำให้คนที่มีความทุกข์รู้สึกว่าตัวเองไม่ถูก
ทอดทิ้ง ให้เขารับรู้ว่ามีคนห่วงใย (กรมสุขภาพจิต,  2562) จากสาเหตุที่กล่าวมาข้างต้น 
ผู้เขียนเล็งเห็นว่าการเยียวยาเพื่อคลี่คลายความทุกข์ด้วยการฟังอย่างลึกซึ้งนั้น ผู้ฟังมีส่วน
สำคัญที่สุดที่จะช่วยคลี่คลายบรรเทาความทุกข์ของคู่สนทนาได้ ดังนั้น การฟังอย่างลึกซึง้หรอื
การฟังด้วยหัวใจเมตตากรุณาจะมีประสิทธิภาพได้น้ัน ผู้ฟังจะต้องมีหัวใจเมตตากรุณาเต็มใจ
ช่วยเหลือและปรารถนาให้ผู้อื่นมีความสุขและหลุดพ้นจากความทุกข์  
         บทความเรื่องการฟังอย่างลึกซึ้งเพื่อเยียวยาความทุกข์ตามหลกัพุทธจติวิทยา ผู้เขียน
มุ่งเน้นเพื่อให้เห็นความสำคัญของการฟังอย่างลึกซึ้งเพื่อเยียวยาความทุ กข์ เพราะการฟัง
อย่างลึกซึ้งไม่ได้จำเพาะเจาะจงว่าจะต้องเกิดขึ ้นแต่เฉพาะการบำบัดโดยจิตแพทย์หรือ
นักจิตวิทยาเท่านั้น แต่เป็นสิ่งที่เกิดข้ึนได้กับทุกคนในชีวิตประจำวัน เพื่อให้การฟังอย่างลึกซึง้



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 313 

มีประสิทธิภาพผู้เขียนได้นำเสนอหลักพุทธธรรมและแนวคิดทางจิตวิทยาเพื่อเสริมสร้างการ
เป็นผู้ฟังที่มีหัวใจเมตตากรุณา เพราะจุดมุ่งหมายของการฟังอย่างลึกซึ้ง  คือ การเข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่น ขณะที่คู่สนทนาได้เล่าเรื่องราวออกไปคำพูดที่สอดแทรกความรู้สกึจะช่วย
ทำให้ความตึงเครียดทางอารมณ์ลดลงและการที่คู่สนทนารับรู้ได้ถึงความปรารถนาดี ความ
เอาใจใส่ ความห่วงใยจะทำให้ความรู้สึกที่เคยจมดิ่งอยู่กับความทุกข์ถูกปลดเปลื้อง เมื่อความ
ทุกข์คลี่คลายลง ผู้พูดจะสามารถทบทวนเรื่องราวและมองเห็นสาเหตุของความทุกข์และมี
แนวทางแก้ไขปัญหาเพื่อดับทุกข์ได้ในที่สุด  
 

ความทุกข์ในบริบทพุทธธรรม 

 ความทุกข์ เป็นเรื่องบีบค้ันชีวิตจิตใจ มีอยู่ทั่วไปแก่ทุกคน ทุกข์หรือปัญหาน้ันเป็นสิ่ง
ที่แก้ไขได้ ดับได้ ไม่เป็นของเที่ยงแท้แน่นอนที่จะต้องคงอยู่ตลอดไป การดับทุกข์ หรือการ
แก้ปัญหานั้น มิใช่ทำได้ด้วยการหลบเลี่ยงปัญหา หรือปิดตาไม่มองทุกข์ ตรงข้ามต้องใช้วิธี
รับรู้สู้เผชิญหน้า เพื่อรู้เท่าทันจะได้แก้ไขกำจัดได้ เอาปัญญาไปแก้ไขจัดการ คือ การทำความ
เข้าใจสภาวะของทุกข์หรือปัญหานั้น เพราะทุกข์ดับที่ตัวมันเองไม่ได้ ต้องแก้ที่เหตุของมัน  
สามารถจำแนกลักษณะของทุกข์ในบริบทของพุทธธรรมได้ดังนี้ 
 “ทุกข์” ปรากฏในหมวดธรรมสำคัญ 3 หมวด ได้แก่ 
 1) ทุกขเวทนา หมายถึง ทุกข์ในเวทนา 3 คือ ทุกข์ สุข อทุกขมสุข หรือ อุเบกขา 
เวทนา 5 คือ ทุกข์ สุข โทมนัส โสมนัส และอุเบกขา เป็นความรู้สึกทุกข์ ได้แก่ อาการสืบ
เนื่องจากทุกข์ในไตรลักษณ์ 
 2)  ทุกขลักษณะ หมายถึง ทุกข์ในไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกข์ อนัตตา เป็นภาวะที่
ไม่คงตัว คงอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ เพราะมีความบีบคั้นกดดันขัดแย้งที่เกิดจากความเกิดข้ึน
และความเสื่อมสลาย 
 3) ทุกขอริยสัจ หมายถึง ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค สภาวะที่เป็นทุกข์ในไตรลักษณ์ 
ซึ่งเป็นที่ตั้งที่อาศัยที่ก่อเกิดเป็นปัญหาข้ึนแก่มนุษย์ เป็นทุกข์เกี่ยวกับเบญจขันธ์ 
 ความทุกข์ส่วนใหญ่เป็นทุกข์ในอริยสัจ เพราะเป็นเรื่องเกี่ยวข้องกับคน เป็นปัญหาที่
จะต้องแก้ไข เป็นสิ่งที่ควรคำนึงเพื่อปลดเปลื้องเสียด้วยการปฏิบัติ ส่วนทุกข์ที่ครอบคลุม
ความทั้งหมดอย่างในไตรลักษณ์ ท่านแสดงไว้แต่พอเป็นหลัก เพื่อให้เกิดความรู้ความเขา้ใจ



314 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

เท่าทันตามความเป็นจริง ดังนั้น สาระสำคัญของอริยสัจข้อที่ 1 คือ รับรู้ความจริงเกี่ยวกับ
ทุกข์ตามที่เป็นอยู่และมองดูรู้จกัชีวิต รู้จักโลกตามความเปน็จรงิ “ทุกข์” ในอริยสัจ 4 จำแนก
ได้ดังนี ้
 1) ชาติ ความเกิดเป็นทุกข์ เพราะเป็นที่ตั้งแห่งความทุกข์ต่าง ๆ อเนกประการ แบ่ง
ออกเป็น 
  ก. คัพโภกกันติมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจากการเกิดอยู่ในครรภ์ อยู่ในที่อันแสนจะคับ
แคบอึดอัด มืดตื้อ แออัดด้วยสิ่งน่ารังเกียจ ดุจหนอนในของเน่าหรือในน้ำคร่ำ 
  ข. คัพภปริหรณมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจากการบริหารครรภ์ มารดาจะขยับเขยื้อน
เคลื่อนไหว ลุกนั่ง เดินว่ิงแรงหรือเบา กินดื่มของร้อนเย็นเปรี้ยวเผ็ด เป็นต้น มีผลกระทบต่อ
เด็กในครรภ์ทั้งสิ้น 
  ค.  คัพภวิปัตติมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจากการวิบัติของครรภ์ เช่น ท้องนอกมดลูก 
เด็กตายในครรภ์ต้องผ่าตัดออก เป็นต้น 
  ง.  วิชายนมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจาการคลอด ทั้งถูกกระทุ้งกระแทกพลิกหัน ทั้งถูก
กดถูกบีบถูกอัดกว่าจะผ่านช่องอันแสนแคบออกมาได้ เจ็บปวดแสนสาหัส 
  จ.  พหินิกขมนมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจากการออกมาภายนอก เด็กแรกคลอดมี
ร่างกายและผิดละเอียดอ่อนดังแผลใหม่ ถูกสัมผัสจะต้องเช็ดล้างแสนเจ็บแสบ 
  ฉ.  อัตตุปักกมมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจาการทำตัวเอง เช่น ฆ่าตัวตาย ประพฤติวตัร
บำเพ็ญตบะทรมานตน โกรธเคืองเขาแล้วไม่กินข้าว หรือทำร้ายตัวเอง 
  ช.  ปรุปักกมมูลกทุกข์ ทุกข์เกิดจากคนอื่นทำให้ เช่น ถูกฆ่า ถูกจองจำ ถูกทำร้าย 
 2) ชรา ความแก่ ทำให้อวัยวะทั้งหลายย่อหย่อนอ่อนแอ อินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น 
เป็นต้น ทำหน้าที ่บกพร่องผิดเพี ้ยน กำลังวังชาเสื ่อมถอย หมดความแคล่วคล่องว่องไว 
ผิวพรรณไม่งดงามผ่องใส หนังเหี่ยวย่น ความจำเลอะเลือนเผลอไผล เสื่อมอำนาจและความ
เป็นเสรีทั้งภายนอกและภายในเกิดทุกข์กายและทุกข์ใจได้มาก 
 3)  มรณะ ความตาย ยามจะสิ้นชีพ เคยทำช่ัวไว้ ก็เป็นนิมิตของบาปกรรม มีคนหรือ
ของรักก็ต้องพลัดพรากจากไป ส่วนประกอบในร่างกายก็พากันหยุดทำหน้าที่ ทุกข์ทางกายก็
อาจมีมาก จะทำอะไรจะแก้ไขอะไรก็ทำไม่ได้แก้ไขไม่ได้ 
 4)  โสกะ ความเศร้าโศก ได้แก่ ความแห้งใจ เช่ืน เมื่อสูญเสียญาติ เป็นต้น 
 5) ปริเทวะ ความคร่ำครวญ ร่ำไร ได้แก่ บ่นเพ้อต่าง ๆ เช่น เมื่อสูญเสียญาติ เป็นต้น 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 315 

 6)  ทุกข์ ความทุกข์กาย ได้แก้ เจ็บปวด เช่น กายบาดเจ็บ ถูกบีบค้ัน เป็นโรค เป็นต้น 
 7)  โทมนัส ความทุกข์ใจ ได้แก่ เจ็บปวดรวดร้าวใจ ที่ทำให้ร้องไห้ ตีอกชกหัว ลงดิ้น 
เชือดตัวเอง กินยาพิษ ผูกคอตาย เป็นต้น 
 8)  อุปายาส ความคับแค้น หรือสิ้นหวัง ได้แก่ เร่าร้อนทอดถอนใจ ในเมื่อความ
โศกเศร้าเพิ่มทวี เป็นต้น 
 9)  อัปปิยสัมปโยค การประสบคนหรือสิ่งซึ่งไม่เป็นที่รัก เช่น ต้องพบต้องเกี่ยวขอ้ง
กับคนที่ไม่ชอบหรือชิงชัง เป็นต้น 
 10) ปิยวิปโยค การพลัดพรากจากคนหรือสิ่งอันเป็นที่รัก เช่น จากญาติ จากคนรัก 
สูญเสียทรัพย์สิน 
 11)  อิจฉิตาลาภ การไม่ได้สิ่งที่ปรารถนา คือ ปรารถนาสิ่งใดแล้วไม่ได้สมหวัง 
 12)  อุปาทานขันธ์ ขันธ์ทั้งห้าซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งอุปาทาน กล่าวคือ ทุกข์ที่กล่าวมา
ทั้งหมดนั้น เป็นทุกข์ของอุปาทานขันธ์ทั้ง 5 เมื่อว่าโดยสรุป หรือโดยรวบยอด ก็คือ อุปาทาน
ขันธ์ 5 เป็นทุกข์ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) อุปาทานขันธ์ คือ ขันธ์อัน
เป็นที่ตั้งที่ยึดถือของอุปาทาน มี 5 องค์ประกอบ คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ 
 สรุปได้ว่า ความทุกข์ที่มนุษย์ประสบมี 2 ประเภท ดังนี้ 
 1)  กายิกทุกข์หรือทุกข์ทางกาย เป็นสภาวทุกข์หรือทุกข์ประจําที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ ได้แก่ 
ชาต ิ(ความตระหนักถึงความมีตัวตนว่ามี “ตัวเรา”) จึงนำมาซึ่งความทุกข์ อีก 10 ประการ คือ 
ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปยาส ประสบสิ่งที่ไม่รักใคร่ การพลัดพรากจากสิ่ง
ที่รักใคร่และการปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้น 
 2)  เจตสิกทุกข์หรือทุกข์ทางใจ เป็นปกิณณกทุกข์หรือทุกข์จรที่เกิดขึ้นเพียงชั่วครั้ง
ชั่วคราวไม่สมํ ่าเสมอ เกิดจากสภาวะจิตใจไม่สามารถทนต่อเหตุภายนอกที่มากระทบได้ 
ระดับความทุกข์แต่ละบุคคลจะแตกต่างกันตามระดับความยึดมั่น (อุปาทาน) ทำให้เกิดโสกะ 
(ความเศร้าโศกเสียใจ ห่อเหี่ยวใจ) ปริเทวะ (ความคร่ำครวญ รำพัน) ทุกข์ (ความอึดอัด ทรมาน) 
โทมนัส (ตรอมใจ ชอกช้ำใจ) และอุปายาส (กลัดกลุ้มใจ สับสนหาทางออกไม่พบ คับแค้นใจ) ซึ่ง
มีสาเหตุจากประสบสิ่งที่ไม่รักใคร่ การพลัดพรากจากสิ่งที่รักใคร่และการปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่ง
นั้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561 และ ตะวัน วาทกิจ, 2557)  

 กล่าวได้ว่า ทุกข์ทางกายทำให้เกิดทุกข์ทางใจและทุกข์ทางใจทำให้เกิดทุกข์ทางกาย
ได้เช่นเดียวกัน เช่น สภาวะจิตใจที่ไม่สามารถอดทนต่อเหตุภายนอกที่มากระทบได้ ทำให้มี



316 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

ความคิดที ่จะทำร้ายตนเองหรือฆ่าตัวตาย ถ้าบุคคลผู้นั ้นไม่มีความเข้มแข็งทางจิตใจที่จะ
สามารถปรับความคิดและปรับอารมณ์ให้ยอมรับความจริงที่เกิดขึ้นได้ ว่าความทุกข์เป็นสิ่งที่
หลีกเลี่ยงไม่ได้และเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต ดังนั้น การที่ผู้มีความทุกข์ได้พูดระบายความรู้สึก
ออกมา คำพูดที่สอดแทรกความรู้สึกออกไปด้วยจะช่วยทำให้ความตึงเครียดทางอารมณ์ลดลง 
 

แนวคิดเก่ียวกับการฟังอย่างลึกซ้ึง 

 ความหมายของการฟังอย่างลึกซึ้ง 
 เดวิด โบห์ม (David Bohm) อธิบายว่า วิธีการสนทนาแบบมนุษย์สัมผัสมนุษย์และการ
เปลี่ยนวิธีคิดด้วยการฟังอย่างลึกซึ ้ง (David Bohm Dialogue) มิใช่การพูดคุยเพื ่อแสวงหา
คำตอบสุดท้าย แต่เป็นการคิดร่วมกันเพื่อแสวงหาปัญญาญาณ (intuitive knowledge) การ
สื่อสารจากใจถึงใจมิอาจเกิดข้ึนได้ด้วยการโต้เถียงว่าใครผิดใครถูก แต่ได้มาด้วยการเปิดตัวเอง
รับฟังเสียงของผู้อื่นเพื่อให้เสียงเข้าไปอยู่ในตัวเอง เสมือนน้ำที่ไหลถ่ายเทเข้าหากัน เพื่อเรียนรู้
ซึ่งกันและกัน ละทิ้งสิ่งที่แต่ละคนยึด ฝ่าข้ามพรมแดนแห่งตัวตนไปพร้อม ๆ  กัน เพื่อกลับสู่
ความเป็นหนึ่งเดียวกัน อยู่ด้วยการอย่างสมานฉันท์  
 การฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นองค์ประกอบหนึ่งของหลักปฏิบัติ David Bohm Dialogue 
เป็นการเปิดใจรับฟัง ปล่อยให้ความคิดทุกความคิดเข้ามาอยู่ในตัวเราโดยไม่ต่อต้าน ไม่มีการ
ตัดสินผิดถูก ทำให้เกิดการเปลี ่ยนแปลงคุณภาพ เกิดความหมายใหม่ร่วมกัน (shared 
meaning) พร ้อมก ับการยกระด ับของป ัญญา (intuition) สามารถมองป ัญหาหรือ
ปรากฏการณ์ด้วยสายตาใหม่และอาจจะพบทางออก เป็นการเปิดใจรับฟังอย่างไม่มีเงื่อนไข 
ฟังให้ได้ยินโดยไม่มีการสรุป ไม่มีการตัดสินคุณค่าของสิ่งที่ได้ฟัง แต่ฟังให้ได้ยินทั้งเสียงของ
ตนเองและเสียงของผู้อื่น ในขณะที่เราพูดเราก็จะได้ยินเสียงตนเอง การได้ยินเสียงตนเองทำ
ให้เกิดสติ ตรวจสอบความถูกต้องของสิ่งที่ตนพูดออกไปด้วยตนแอง (self-reflection) ว่าสิ่ง
ที่ตนพูดออกไปนั้นถูกหรือผิด ควรจะแก้ไขหรือไม่อย่างไร  เพราะฉะนั้น “การได้ยิน” ทั้ง
เสียงของตนเองและเสียงของผู้อื่นจึงมีความสำคัญมากต่อกระบวนการปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
มนุษย์กับมนุษย์ เพราะจะทำให้เกิดการประเมิน ตรวจสอบและการขัดเกลาพฤติกรรมการ
แสดงออกทางวาจาของคนอย่างเป็นอัตโนมัติ (โสฬส ศิริไสย์, 2548) 
 นักวิชาการไดอ้ธิบายความหมายของการฟังอย่างลึกซึ้ง ดังนี้  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 317 

 วรภัทร์ ภู่เจริญ (2552) อธิบายว่า การฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการฟังแบบองค์รวม ฟัง
แบบไม่มีอคติ ไม่ลำเอียง ฟังแบบจิตว่าง มีสติกำกับ เป็นการฟังแบบ Proactive คือ ไม่รีบ
ร้อนสวนกลับ ไม่รีบร้อนตัดสิน ไม่รีบร้อนพิพากษา  
 มนต์ชัย พินิจจิตรสมุทร (2552) อธิบายว่า การฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการฟังอย่างตั้งใจ
เต็มเปี่ยม เป็นการยกระดับสมาธิที่มีอยู่ในขณะนั้นมาไว้ที่การฟังเป็นหลักเพียงอย่างเดียว 
กล่าวได้ว่าสมาธิเรื่องอื่นไม่มี มีแต่เพียงการฟังเท่านั้น  
 สรุปได้ว่า การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) เป็นการฟังอย่างมีสมาธิ ฟังด้วย
หัวใจเปิดรับปราศจากการตัดสินตามความคิด ประสบการณ์และความเชื่อของผู้ฟัง การฟัง
อย่างลึกซึ้งไม่ได้เป็นการฟังเพื่อเค้นหาคำตอบ ไม่ตัดสิน แต่เป็นการฟังเพื่อรับรู้อารมณ์ 
ความคิดและความรู ้ส ึกที ่แท้จริงของผู ้พูด ดังนั ้น การฟังอย่างลึกซึ้งจะช่วยสร้างพื้นที่
ปลอดภัยสำหรับผู้ที่มีความทุกข์ในการเล่าเรือ่งราวของตน ทำให้ผู้พูดรู้สึกผ่อนคลายและรับรู้
ได้ว่ามีคนที่เอาใจใส่พร้อมที่จะสละเวลารับฟังปัญหาของตน มอบความรักและปรารถนาดี
ให้กับตน จะทำให้ผู้มีความทุกข์ไม่รู้สึกโดดเดี่ยวและสร้างสัมพันธภาพที่ดีต่อกัน  

 ทฤษฎีตัวยู (Theory U) กับการฟังอย่างลึกซึ้ง 

 อ็อตโต ชาเมอร์ (Otto Scharmer, 2007) ศาสตราจารย์ด้านเศรษฐศาสตร์และการ
จัดการจากประเทศสหพันธรัฐเยอรมัน ผู้ก่อตั้งสถาบันให้คําปรึกษาและฝึกอบรมเกีย่วกับการ
สร้างผู้นําในองค์กรภาครัฐและเอกชน ได้นำเสนอทฤษฎีตัวยู (Theory U) โดยมีหลักการว่า
กระบวนการคิดของคนเราส่วนใหญ่จะคิดเร็ว ตัดสินเร็ว เพราะทุกคนต้องการความรวดเร็ว
ในการคิดและมีปฏิกิริยาตอบสนองให้รวดเร็วที่สุด ดังนั้น จุดมุ่งหมายของทฤษฎีตัวยูต้องการ
ให้เราคิดอย่างถี่ถ้วนมากข้ึน (วิธาน ฐานะวุฑฒ์, 2009) 
 อ็อตโต ชาเมอร์ แบ่งระดับการฟังเป็น 4 ระดับ ดังนี ้(วนิดา ผาระนัด, 2558) 
 1. การฟังแบบน้ำเต็มแก้ว (Listening is downloading) เป็นการแสดงออกโดย
การโต้ตอบว่าสิ่งที่ได้ฟังเป็นสิ่งที่รู้แล้ว จึงนำเอาความรู้เดิมมาใช้ในการตัดสินใจทนัทีทันใด 
เป็นการฟังในระดับที่เรายึดความคิดของตัวเองเป็นหลัก การฟังในระดับนี้ จะตัดสินจาก
ความเช่ือ ความคิด ทัศนคติและประสบการณ์เดิมของตนมาตัดสิน  
 2. การฟังแบบเอะใจ (Object-focused or factual listening) เป็นการรับฟังว่า
สิ่งที่ยินมาไม่ตรงกับสิ่งที่รู้มาก่อน จะสนใจรับฟังเฉพาะประเด็นที่แตกต่างจากที่ตนเองเคยรู้
มาเท่านั้น โดยจะไม่รับฟังแล้วคิดด้วยมุมมองความเช่ือของตน แต่จะปรับเปลี่ยนเป็นการรับ
ฟังเนื้อหา ข้อมูลและเหตุผลของผู้พูดเป็นหลักโดยไม่เปรียบเที่ยบกับความคิดหรือความเช่ือ
เดิมของตน  

https://www.urbinner.com/post/dialogue-4-principles


318 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

 3. การฟังด้วยความเข้าอกเข้าใจ (Empathic listening) เป็นการฟังที่ผู้ฟังมีโอกาส
ร่วมสนทนาและรับรู้ความจริงในแง่มุมอื่น ๆ ที่ไม่เคยรู้มาก่อน รวมทั้ง ความสำเร็จในการเปิดใจ 
สามารถรับเอาความรู้สึกของคนอื่นมาเป็นความรู้สึกของตนเอง สามารถที่จะรับรู้ (Sensing) 
ความเช่ือมโยงด้วยตนเอง เช่น มีความรู้สึกหรืออารมณ์ร่วมไปกับผู้พูด ยอมรับและเข้าใจซึ่ง
กันและกัน การฟังในระดับนี้ จะช่วยให้ผู้พูดและผู้ฟังมีความเข้าใจกัน เห็นอกเห็นใจกันและมี
ความรู้สึกปลอดภัยในการพูดคุย 
 4.  การฟังด้วยปัญญา (Generative listening หรือ Listening from the emerging 
field of the future) เป็นการฟังด้วยปัญญาที่เจริญงอกงามอยู่ภายในและจิตใจที่ถูกยกระดับ 
ฟังอย่างพินิจพิจารณา รับรู้สิ่งที่เกิดขึ้นระหว่างการสนทนา เช่น ความรู้สึกของตนเองที่
เกิดข้ึน สิ่งที่ผู้พูดต้องการสื่อสาร อารมณ์และความรู้สึกของผู้พูด ณ ปัจจุบันขณะ 
 
การฟังอย่างลึกซ้ึงเพื่อเยียวยาความทุกข์ตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 พุทธจิตวิทยา หมายถึง การศึกษาวิเคราะห์จิตซึ่งมีความสัมพันธ์กับปัญหาคือทุกข์ 
เพื่อให้เข้าใจสภาพที่แท้จริงของชีวิต เข้าถึงสาเหตุของปัญหา เข้าใจถึงเป้าหมายที่แท้จริงของ
ชีวิต รู้วิธีการและรู้วิธีปฏิบัติเพื่อเผชิญปัญหา ไม่ถูกบีบค้ันโดยปัญหา ไม่ทำให้เกิดความหดหู่ 
ท้อแท้ แต่กระตุ้นให้สู้และเผชิญกับปัญหา คือ ทุกข์ อย่างองอาจและทรนง (ภานุวังโส และ
มิน ซอง ซิน, 2549) 
 ท่านติช นัท ฮันห์ พระมหาเถระแห่งพุทธศาสนามหายาน กล่าวว่า “การฟังอย่าง
ลึกซึ้ง เป็นการฟังที่จะช่วยปลดเปลื้องความทุกข์จากใจของผู้อื่นได้ หรือจะเรียกว่าการฟัง
ด้วยความเมตตาก็ได้ เธอจะฟังด้วยวัตถุประสงค์เดียวก็คือช่วยให้พวกเขาได้ปลดปล่อยทุกสิ่ง
จากหัวใจจนหมดสิ้น ด้วยเธอตระหนักว่ากำลังช่วยเขาเหล่านั ้นให้คลายความทุกข์ลง 
ถึงแม้ว่าพวกเขาจะพูดหรือคิดในมุมมองที่เต็มไปด้วยความเห็นผิด หรือด้วยความระทมขมข่ืน
ก็ตาม เธอก็ยังสามารถฟังต่อไปด้วยจิตแห่งความเมตตาได้ เพราะเธอรู้ว่าการฟังด้วยจิตแห่ง
ความเมตตา เธอกำลังมอบโอกาสให้พวกเขาบรรเทาความทุกข์ลงได้ หากเธอต้องการที่จะ
ช่วยแก้ไขมุมมองความคิดของพวกเขา ให้เธอรอในโอกาสต่อไป แต่ในช่วงเวลาขณะนี้ เธอ
เพียงมอบการฟังอย่างลึกซึ้ง และช่วยให้เขาบรรเทาทุกข์ลง เพียงไม่เกินหนึ่งช่ัวโมงจะนำมา
ซึ่งการเปลี่ยนแปลงและการเยียวยา” (ทีมงาน Learning Hub Thailand, 2561)  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 319 

 จากคำพูดของท่านติช นัท ฮันห์ สามารถสรุปได้ว่า การฟังอย่างลึกซึ้งเป็นการฟัง
เพื่อเยียวยาความทุกข์ตามหลักพุทธจิตวิทยา เพราะการฟังอย่างลึกซึ้งเป็นมรรควิธีดบัทกุข์
ทางสังคม เช่นเดียวกับพระไพศาล วิสาโล (2558) อธิบายว่า ถ้าเราใช้หัวใจฟัง เราจะรับรู้
ความรู้สึกว่าเขากำลังมีความทุกข์ สิ่งที่จะเกิดข้ึนตามมาในใจเราคือความเห็นใจ ความเมตตา
กรุณา ด้วยเหตุผลดังกล่าว ผู้เขียนจึงสรุปนิยามความหมายของการฟงัอย่างลกึซึ้งว่า เป็นการ
ฟังด้วยหัวใจที่มีความเมตตากรุณา ยอมรับและเข้าใจความรู้สึกของผู้พูด เพื่อให้ความทุกข์
ได้รับการบรรเทา เมื่อความทุกข์คลี ่คลายลง ผู้พูดจะมีสติ จะสามารถพิจารณาเข้าใจถึง
สาเหตุของปัญหาความทุกข์ของตนเองและหาแนวทางแก้ไขปัญหาเพื่อดับทุกข์ได้ในที่สุด   

 ทักษะการฟังอย่างลึกซึ้งตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 ทักษะการฟังอย่างลึกซึ้ง ประกอบด้วย 
 1. รับรู้อาการทางกาย หมายถึง ในขณะที่ฟังผู้พูดเล่าเรื ่องราว ผู้ฟังต้องสังเกต
ความรู้สึกและปฏิกิริยาร่างกายตนเองว่าตอบสนองต่อคำพูดนั้นอย่างไร ผู้ฟังต้องมีสติและ
สมาธิ คือ การรู้สึกตัวและอยู่กับปัจจุบันขณะ 
 2. รับรู ้อาการทางใจ หมายถึง การยอมรับความรู ้สึกและอารมณ์ของตนเองใน
ขณะนั้น เมื่อใดก็ตามที่ผู้พูดพูดในสิ่งที่ตนเองไม่ชอบใจ ไม่อยากได้ยิน สมองจะสั่งการให้โต้ตอบ
หรือขัดแย้งหรือหลีกหนีทันที เมื่อสถานการณ์ดำเนินมาถึงจุดนี้ ให้ตั้งคำถามกับตนเองว่า อะไร
คือสิ่งที่ตนไม่ชอบ ตนรู้สึกอย่างไร เพียงรับรู้ความรู้สึกและยอมรับความรู้สึกนั้น แล้วยอมรับ
ความแตกต่างอย่างไม่มีเงื่อนไข (วัลภา ฐาน์กาญจน์, 2563) ไม่รับฟังแล้วคิดด้วยมุมมอง
ความเช่ือของตน แต่จะปรับเปลี่ยนเป็นการรับฟังเนื้อหา ข้อมูลและเหตุผลของผู้พูดเป็นหลัก
โดยไม่เปรียบเที่ยบกับความคิดหรือความเช่ือเดิมของตนและฟังต่อไปด้วยความเข้าใจเพื่อให้
ผู้พูดมีความรู้สึกปลอดภัยในการพูดคุยและสามารถเล่าเรื่องราวระบายความทุกข์ต่อไปได้  
เป็นการรู้เท่าทันปฏิกิริยาในใจของผู้ฟังเพื่อที่จะเข้าใจผู้พูด  

 เทคนิคการฟังอย่างลึกซึ้งตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 ท่านติช นัท ฮันห์ ได้เสนอแนะว่าเทคนิคการฟังอย่างลึกซึ้ง ทำได้โดย  
 1. ตั้งสติให้มั่นคงรับฟังอย่างเปิดใจและรักษาความรักไว้เสมอ  



320 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

 2.  ฟังอย่างสงบ ไม่รีบโต้แย้ง อธิบายหรือพูดขัดจังหวะแม้คำพูดของอีกฝ่ายจะเต็ม
ไปด้วยความเข้าใจผิด ควรปล่อยให้เขาได้ระบายความทุกข์ก่อน ซึ่งสิ่งนี้จะทำให้เราได้รับรู้
ประสบการณ์ภายในของบุคคลนั้นเพิ่มข้ึนด้วย จนเมื่ออีกฝ่ายสงบลง มีสติมากข้ึน  
 3.  ค่อยช้ีแจงเหตุผลและความจริง (จิณห์จุฑา ชัยเสนา ดาลลาส, 2558) 
 การฟังอย่างลึกซึ้งตามหลักพุทธจิตวิทยานั้น ผู้ฟังจะต้องมีหัวใจเมตตากรุณาและมี
ความสามารถในการเข้าใจความรู ้สึกผู ้อื ่น  (Empathy) จึงจะทำให้การฟังอย่างลึกซึ้งมี
ประสิทธิภาพและสามารถเยียวยาความทุกข์ของผู้อื่นได้ ดังนั้น การเสริมสร้างทักษะการฟัง
อย่างลึกซึ้งด้วยหัวใจเมตตากรุณาจำเป็นจะต้องประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมและแนวคิดทาง
จิตวิทยาร่วมกัน ดังนี้ 

 หลักพุทธธรรมท่ีสนับสนุนการเป็นผู้ฟังท่ีมีหัวใจเมตตากรุณา ซึ่งประกอบด้วย 

 กัลยาณมิตรธรรม 7 
 กัลยาณมิตร หมายถึง บุคคลผู้เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติที่จะสั่งสอน แนะนำ ช้ีแจง 
ชักจูง ช่วยบอกช่องทางที่เหมาะสม มีองค์ประกอบ 7 ประการดังนี้  
 1. ปิโย (น่ารัก) คือ เข้าถึงจิตใจ สร้างความรู้สึกสนิทสนมเป็นกันเอง ชวนให้อยาก
เข้าไปปรึกษาไต่ถาม 
 2.  ครุ (น่าเคารพ) คือ มีความประพฤติสมควรแก่ฐานะ ทำให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ 
เป็นที่พึ่งได้และปลอดภัย 
 3.  ภาวนีโย (น่าเจริญใจ) คือ เป็นผู้ฝึกอบรมและปรับปรุงตนอยู่เสมอ เป็นที่น่ายกย่อง 
ควรเอาเป็นเยี่ยงอย่าง 
 4. วตฺตา จ (รู้จักพูดให้ได้ผล) คือ พูดเป็น รู้จักช้ีแจงให้เข้าใจ รู้ว่าเมื่อไรควรพูดอะไร 
อย่างไร คอยให้คำแนะนำว่ากล่าวตักเตือน เป็นที่ปรึกษาที่ดี 
 5. วจนกฺขโม (ทนต่อถ้อยคำ) คือ พร้อมที ่จะรับฟังคำปรึกษาซักถามและคำ
วิพากษ์วิจารณ์ต่าง ๆ อดทนฟังได้ ไม่เบื่อหน่าย ไม่ฉุนเฉียว 
 6.  คมฺภีรัญฺจ กถํ กตฺตา (แถลงเรื่องลำ้ลึกได้) คือ สามารถอธิบายเรื่องยุ่งยากซับซอ้น
ให้เข้าใจได้  
 7.  โน จฏฺฐาเน นิโยชเย (ไม่ชักนำในอฐาน) คือ ไม่ชักจูงไปทางที่เสื ่อมเสียหรือ
เหลวไหลไม่สมควร 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 321 

 สังคหวัตถุ 4 
 สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักการสงเคราะห์ หรือการยึดเหนี่ยวน้ำใจคน เป็นหลักธรรม
สำหรับการแสดงน้ำใจต่อกันระหว่างคนทั่วไป สามารถนำมาใช้ร่วมกับหลักกัลยาณมิตรธรรม 
7 เพราะพระพุทธศาสนาสอนให้คนทั้งหลายเป็นมิตรต่อกัน หรือปฏิบัติต่อกันฉันท์มิตร มี
องค์ประกอบ 4 ประการ ดังนี้  
 1. ทาน คือ การให้ การเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ การเสียสละ การแบ่งปัน ช่วยเหลือกันด้วย
สิ่งของ ตลอดจนถึงให้ความรู้และการแนะนำสั่งสอน เช่น การสละเวลารับฟังเรื่องราวความ
ทุกข์ของผู้พูด รวมถึงการให้คำแนะนำในทางที่เป็นกุศลเมื่อผู้พูดต้องการ 
 2.  ปิยวาจา คือ การพูดจาด้วยถ้อยคำสุภาพไพเราะอ่อนหวานสมานสามัคคี ให้เกิด
ไมตรีและความรักใคร่นับถือ ตลอดถึงคำแสดงประโยชน์ประกอบด้วยเหตุผลเป็นหลักฐานจูง
ใจให้นิยมยินดี 
 3. อัตถจริยา คือ การขวนขวายช่วยเหลือผู้อื่น ช่วยแก้ไขปรับปรุงส่งเสริมในทาง
จริยธรรม ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ต่อผู้อื่น เสียสละ ไม่เห็นแก่ตัว ไม่เห็นแก่ความสุข
สบายส่วนตัว เช่น ให้ความช่วยเหลือผู้พูดโดยไม่นิ่งดูดาย เป็นต้น 
 4. สมานัตตตา คือ การทำตนเสมอต้นเสมอปลาย วางตนเหมาะสมแก่ฐานะและ
ภาวะบุคคล เสมอในสุขทุกข์โดยร่วมรับรู้ร่วมแก้ไข เช่น วางตัวเสมอต้นเสมอปลายเพื่อให้ผู้
พูดรู้สึกปลอดภัยและสามารถเล่าเรื่องราวระบายความทุกข์ได้เมื่อต้องการ เป็นต้น 

 พรหมวิหาร 4 
 หลักพรหมวิหาร 4 เป็นหลักความประพฤติที่ประเสริฐและบริสุทธิ์ ธรรมที่กำกับ
ความประพฤติให้เป็นไปโดยชอบถูกต้อง ถูกทำนองคลองธรรม ผู้ใดมีพรหมวิหาร ย่อมทำใหผู้้
นั้นประพฤติปฏิบัติเกื้อกูลผู้อื่นด้วยสังคหวัตถุ มีองค์ประกอบ 4 ประการ ดังนี้  
 1. เมตตา คือ ความปรารถนาดีอยากให้ผู้อื่นมีความสุข มีจิตแผ่ไมตรีและคิดทำ
ประโยชน์แก่ผู้อื่น ทำให้ไม่มีอคติต่อความผิดพลาดของผู้อื่น 
 2.  กรุณา คือ ความสงสาร ปรารถนาอยากให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ เห็นอกเห็นใจช่วยเหลือ
เกื้อกูลซึ่งกันและกัน ใฝ่ใจในอันจะปลดเปลื้องบำบัดความทุกข์ยากเดือดร้อนของผู้อื่น ทำให้
ไม่กล่าวโทษหรือตำหนิผู้อื่น 
 3.  มุทิตา คือ การยินดีเมื่อเขาได้ดีมีสุขและหลุดพ้นจากความทุกข์ 



322 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

 4.  อุเบกขา คือ การวางใจเปน็กลางต่อความทกุข์ที่ผูอ้ื่นได้รบัด้วยจิตใจทีป่ราศจากอคต ิ
 หลักพรหมวิหาร 4 จะเชื่อมโยงให้ผู้ฟังมีความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของ
ผู้อื่น (Empathy) ได้เป็นอย่างดี เพราะมุทิตาและอุเบกขา คือ การได้ช่วยเหลือ การได้รับฟัง 
การให้คำปรึกษาอย่างเข้าอกเข้าใจโดยปราศจากอคติจะทำให้รับรู้สิ่งที่เกิดขึ้นอย่างที่เป็น
เช่นน้ันจริง ๆ เพราะความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) ทำให้มนุษย์
ยังรู้สึกตัวเองยังมีคุณค่าที่จะต่อสู่เพื่อตนเองและคนรอบข้างต่อไป (ดิลก ถือกล้า, 2564) 

 สติสัมปชัญญะ 
 สติสัมปชัญญะ หมายถึงความระลึกได้ ความหวนระลึก การรู้สึกตัวทั่วพร้อมอยูเ่สมอ 
ทั้งในขณะคิด ขณะพูด หรือในขณะที่กระทำ ด้วยความระลึกรู้ในขณะนั้น ๆ ว่าสิ่งใดควรทำ 
ส ิ ่งใดไม่ควรทำ โดยมิให ้ความคิดหรือการกระทำนั ้น  ๆ ตกอยู ่ภายใต้ความประมาท 
สติสัมปชัญญะเป็นหลักธรรมที่เกิดขึ้นต่อเนื่องกัน จำแนกเป็น 2 องค์ประกอบ ดั งนี้ (พระ
อธิการประกาสิทธ์ิ สุจิณฺโณ (กลิ่นช่ืน), 2561) 
 1.  สติ หมายถึง ความระลึกนึกคิดในกริยาอาการที่ตนกระทำอยู่ เป็นธรรมที่คอย
ควบคุมเหนี่ยวรั้งจิตใจให้คิดดี พูดดี และทำดี สติจะกำหนดรู้ว่ากำลังจะทำอะไรทีเ่ปน็กุศลจติ 
เช่น มีสติจดจ่ออยู่กับผู้พูดและเรื่องราวการสนทนา เพื่อได้รับรู้อารมณ์ ความรู้สึกและความคิด
ของผู้พูดที่นอกเหนือจากคำพูด เป็นต้น 
 2.  สัมปชัญญะ หมายถึง ความรู้ตัวทั่วพร้อมในกริยาอาการต่าง  ๆ ขณะปัจจุบัน
อารมณ์ พิจารณาอย่างมีวิจารณญาณว่าสมควรจะกระทำหรือไม่ เช่น แสดงพฤติกรรมให้ผู้
พูดรับรู้ได้ว่าตนกำลังรับฟังเรื่องราวของเขาอย่างตั้งใจ การให้คำแนะนำต่อเมื่อถูกกาละเทศะ
หรือผู้พูดขอคำปรึกษา เป็นต้น 
 

ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) 

 เนื่องจากการฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นการฟังที่ไม่ตัดสินผู้อื่นด้วยความคิดของตน แต่เป็น
การฟังเพื่อรับรู้ข้อมูลและเข้าถึงอารมณ์ ความรู้สึก ความคิด เจตนาของผู้พูด เพื่อให้ผู้พูดได้
ระบายความทุกข์ที ่อัดอั ้นออกมา ช่วยทำให้คู ่สนทนามีความเข้าใจเห็นอกเห็นใจกัน 
(Empathy) และผู้พูดรู้สึกปลอดภัยในการพูดคุยถึงเรื่องราวที่เปราะบางต่อความรู้สึก ดังนั้น 
ผู้ฟังจึงเปรียบเสมือนผู้ให้คำปรึกษา แนวคิดและทฤษฎีที่สามารถนำมาปรับประยุกต์ใช้เพื่อ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 323 

สนับสนุนการฟังอย่างลึกซึ ้งและส่งเสริมความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น 
(Empathy)  คือ ทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางการบำบัดรักษา (Client-Centered) ของ 
คาร์ล อาร์ โรเจอร์ (Rogers, 1967) ซึ่งโรเจอร์ (Roger, 1951) อธิบายว่า ความสามารถใน
การเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น หมายถึง การรับรู้และเข้าใจถึงสภาวะภายในของบุคคลอื่นทั้ง
ด้านอารมณ์ ความรู้สึก ราวกับว่าอยู่หรือเป็นบุคคลนั้นเอง นอกจากนี้ อีแกน (Egan, 1986) 
อธิบายเพิ่มเติมว่า ความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น หมายถึง ความสามารถที่
เข้าถึงและเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น และมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้น ผลของความรู้สึกสามารถ
แสดงออกให้เห็นได้โดยพฤติกรรมทีแ่สดงออกด้วยภาษาถ้อยคำและภาษาท่าทาง แนวคิดของ 
โรเจอร์เชื่อว่าทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางการบำบัดรักษา ไม่ได้เป็นการชี้น ำหรือทำให้
ปัญหากระจ่างขึ้นสำหรับผู้รับคำปรึกษา แต่ช่วยให้ผู้รับคำปรึกษาคิดทบทวนภายในตนเอง 
ยอมรับตนเอง และเรียนรู้ที่จะยอมรับผู้อื่นและกลายเป็นบุคคลที่สมบูรณ์ยิ่งข้ึน สำหรับโรเจอร์
ให้ความสำคัญกับหัวใจมากกว่าสมองในการให้คำปรึกษา โดยเชื่อว่ามนุษย์เป็นผู้มีเหตผุล มี
ความสามารถในการแก้ปัญหา และสามารถตัดสินใจได้ด้วยตนเอง มีคุณค่า มีศักดิ์ศรี มีความ
ปรารถนาที่จะก้าวไปข้างหน้าเพื่อให้เป็นคนโดยสมบูรณ์ และพร้อมที่จะดำเนินชีวิตร่วมกันใน
อันที่จะสร้างสรรค์สิ่งที่เป็นประโยชน์ แต่การที่มนุษย์ปฏิบัติตัวไม่เหมาะสมนั้น เนื่องจากมี
ความจำเป็นต้องป้องกันตนเองให้อยู่รอด และเช่ือว่าปัญหาที่สร้างความทุกข์ของบุคคล เกิด
จากความไม่สอดคล้องกันระหว่างสิ่งที่บุคคลต้องการและสิ่งที่บุคคลเป็นอยู่  
 ทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางการบำบัดรักษา (Client-Centered) เน้นการสร้าง
สัมพันธภาพของบุคคล โดยการช่วยเหลือผ่านสัมพันธภาพของผู้ให้คำปรึกษาด้วยความเอาใจใส่ 
เข้าใจและมีความจริงใจ การรับฟังอย่างมีประสิทธิภาพ (Intensive Listening) และสร้าง
บรรยากาศที่อบอุ่นจริงใจ รับฟังเรื่องราวโดยไม่มีเงื่อนไขและไม่ตัดสิน (ชวัลรัตน์ บูรณากาญจน์, 
2556) ผู้รับคำปรึกษามีอิสระที่จะระบายความไม่สบายใจและสามารถพิจารณาทำความเข้าใจ
ตนเอง ยอมรับตนเอง และเปลี่ยนแปลงตนเองไปในทางที่ดีข้ึน สัมพันธภาพที่ดีระหว่างผู้ให้
คำปรึกษาและผู้รับคำปรึกษาจะทำให้เกิดบรรยากาศทางจิตใจที่เหมาะสมซึ่งจะทำให้บุคคล
เกิดพลังในการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีข้ึน  
 จากทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางการบำบัดรักษา (Client-Centered) ของ คาร์ล 
อาร์ โรเจอร์ สรุปได้ว่าความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) เป็นการ
รับรู้และเข้าใจถึงสภาวะภายในจิตใจของบุคคลอื่นทั้งด้านอารมณ์ ความคิดและความรู้สึก 



324 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

โดยการเช่ือมโยงความรู้สึกของผู้ฟังกับผู้พูดโดยฟังอย่างไม่มีเงื่อนไข ไม่ตัดสิน และมีส่วนร่วม
ในความรู้สึกนั้น ในขณะเล่าเรื่องราวถือได้ว่าการสนทนากับตนเองฟังเสียงของตนเองจะช่วย
ให้ผู้พูดได้คิดทบทวน เมื่อพิจารณาปัญหาอย่างมีวิจารณญาณจะเข้าใจและยอมรับตนเอง
รวมทั้งยอมรับผู้อื่น สามารถแก้ปัญหาและตัดสินใจได้ด้วยตนเอง สัมพันธภาพที่ดีระหว่างกัน
จะทำให้การสนทนาเกิดความรู้สึกผ่อนคลาย ทำให้ผู้พูดบรรเทาและปลดเปลื้องความทุกข์
และมีกำลังใจในการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีข้ึน  
 

ลักษณะของผู้ฟังที่มีหัวใจเมตตากรุณา 

 การฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นทักษะที่ถูกใช้ในหลากหลายมิติตั้งแต่เรื่องความสัมพันธ์ การ
เยียวยาและการบำบัดความทุกข์ ผู้ฟังมีส่วนสำคัญที่จะทำให้การฟังอย่างลึกซึ้งสามารถ
เยียวยาความทุกข์ได้ จากหลักพุทธธรรมและแนวคิดทางจิตวิทยาที่กล่าวอ้างข้างต้น ผู้เขียน
สรุปลักษณะของผู้ฟังที่มีหัวใจเมตตากรุณา ดังนี้ 
 1. มีความเป็นกัลยาณมิตร เพื ่อสร้างความไว้ใจและน่าเชื ่อถือ มีความเป็นมิตร 
เพื่อให้ผู้ที่มีความทุกข์อยากเข้ามาปรึกษา เมื่อรับฟังผู้อื่นระบายความทุกข์ ก็ต้องเป็นที่
ปรึกษาที่ดี รู้จักกาละเทศะ พร้อมที่จะเป็นที่ปรึกษา อดทนรับฟังอย่างใจเย็น ไม่แสดงทา่ที
เบื่อหน่าย อารมณ์เสียและเมื่อต้องให้คำปรึกษา คำปลอบโยน หรือการให้กำลังใจ ก็ต้องพูด
ด้วยคำพูดที่เป็นกุศล หรือถ้ายังไม่ถึงกาลที่ต้องพูดก็รับฟังด้วยอวัจนภาษาที่บ่งบอกถึงความ
เมตตากรุณา กัลยาณมิตรเป็นผู้สร้างศรัทธาให้เกิดกุศลจิตชักนำไปในทางที่ดี 
 2.  มีสังคหวัตถุ 4 คือ การสละเวลาเพื่อรับฟังเรื่องราวอย่างเต็มใจ การให้คำแนะนำ
ที่เป็นกุศล การพูดจาด้วยถ้อยคำสุภาพนุ่มนวลแสดงออกถึงความเป็นมิตร วางตัวเสมอต้น
เสมอปลายเพื่อให้ผู ้พูดรู ้ส ึกปลอดภัยและสามารถเล่าเรื ่องราวระบายความทุกข์ได้เมื่อ
ต้องการ เป็นเพื่อนร่วมทุกข์ร่วมสุขช่วยเหลือเกื้อกูล   
 3.  มีพรหมวิหาร 4 คือ มีความรักความปรารถนาดีอยากให้ผู้อื่นมีความสุขและหลุด
พ้นจากความทุกข์ วางใจเป็นกลางต่อความทุกข์ที่เขาประสบและเปิดใจรับฟังโดยการไม่
ตัดสินผู้พูดจากความคิดหรือประสบการณ์ของผู้ฟัง ไม่ได้มองเขาในมุมมองจากประสบการณ์
ของเรา ทำให้ไม่มีอคติปิดกั้นและสามารถเข้าใจสิ่งที่ผู้พูดต้องการสื่อออกมามากกว่าเนื้อหา
คำพูดคืออารมณ์ ความรู้สึกและความคิดของผู้พูด ณ ขณะนั้น และยินดีเมื่อเขาหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 325 

 4.  มีสติสัมปชัญญะในการฟัง มีใจจดจ่อรับฟังอย่างตั้งใจ ไม่วอกแวก เหม่อลอย เพื่อ
จะได้เข้าใจความคิด ความรู้สึก ความต้องการและพฤติกรรมของผู้พูด การมีสติสัมปชัญญะ
ทำให้ผู้ฟังสามารถใช้ความคิดพิจารณาด้วยเหตุผลว่า ผู้พูดต้องการจะสื่อความหมายอย่างไร 
รู้จักกาละเทศะว่ากาลใดควรพูดหรือเงียบ เมื่อถึงกาลที่พูดควรพูดเพื่อให้ผู้พูดเกิดกุศลจิต ถ้า
ยังไม่ถึงกาลต้องพูดจะแสดงออกทางอวัจนภาษาเชิงบวก ผู้ฟังที่ดีจะต้องฟังให้ครบทั้ง 3 
องค์ประกอบ คือ 1) การฟังด้วยหู คือ การรับฟังเรื่องราว 2) การฟังด้วยตา คือ การสังเกต
พฤติกรรมที่แสดงออก และ 3) การฟังด้วยใจ คือ การสังเกตอารมณ์ ความคิด ความรู้สึกและ
ความต้องการ ที่ไม่ได้แสดงออกทางคำพูด ทำให้สามารถฟังเสียงตนเองและฟังเสียงของคู่
สนทนาได้ดี   
 5. มีความสามารถในการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (Empathy) เช่ือมโยงความรู้สึก
กับผู้พูดเสมือนหนึ่งว่าเป็นคนเดียวกัน แต่วางใจเป็นอุเบกขาไม่จมดิ่งไปกับความทกุข์ของผู้
พ ูด ไม่ตัดส ินว่าสิ ่งที ่ผ ู ้พูดคิดผิดหรือถูก ชั ่วหร ือดีโดยมองจากมุมมองความคิดหรือ
ประสบการณ์ของตนเอง อุปมาได้ว่า “มองเขาในสิ่งที่เขาเป็น ไม่มองเขาในสิ่งที่เราเห็น”  
 

บทสรุป 

 การฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นการฟังที่สามารถช่วยเหลือคนตรงหน้าที่กำลังมีความทุกข์
หรือมีปัญหาให้ได้ระบายความรู้สกึที่ตนอึดอัดคับแค้นใจ เพราะบางครั้งความทุกข์หรอืปญัหา
อาจไม่ต้องการการแก้ไขหรือคำแนะนำใด ๆ เพียงแค่ต้องการมีผู้รับฟังเรื่องราวอย่างตั้งใจ 
เอาใจใส่ ไม่ตัดสินผิดถูกช่ัวดี นอกจากนี้ การฟังอย่างลึกซึ้งทำให้เข้าถึงและเข้าใจความรู้สึก
ของคู่สนทนาและมีส่วนร่วมในความรู้สึกนั้นเป็นการสร้างสัมพันธภาพที่ดีระหว่างคู่สนทนา 
ทำให้ผู้พูดรู้สึกปลอดภัย ไว้ใจและสามารถเล่าเรื่องราวได้อย่างเปิดเผย ในขณะที่ ผู้พูดเล่า
เรื่องราวระบายความทุกข์จะได้คิดทบทวนภายในตนเองทำให้มีสติสามารถกระตุ้นสติปัญญา
ภายในตนให้เกิดการหยั่งรู้ข้ึนในใจ (Intuition) (สตางค์ ศุภผล, 2560) เมื่อความเครียดผ่อน
คลายลง ก็จะมีเหตุผลในการพิจารณาปัญหา มองเห็นแนวทางแก้ปัญหาและตัดสินใจ
แก้ปัญหาได้ด้วยตนเอง อีกทั้ง การได้รับคำปลอบใจและกำลังใจจากคู่สนทนาจะเป็นการเติม
พลังความเข้มแข็งทางอารมณ์และจิตใจให้ผู้มีความทุกข์เห็นคุณค่าชีวิตมีแรงจูงใจที่จะมีชีวิต
อยู่ต่อไปและพร้อมที่จะเผชิญและแก้ไขปัญหาเพื่อคลีค่ลายความทุกข์ได้ จึงกล่าวได้ว่าการฟัง



326 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

อย่างลึกซึ้งมีความจำเป็นและความสำคัญยิ่งต่อการเยียวยาความทุกข์และช่วยลดอัตราการ
ฆ่าตัวตายในสังคมไทย เพราะการที ่ผ ู ้มีความทุกข์ได้ระบายความรู ้ส ึกและได้รับความ
ช่วยเหลือ การปลอบใจ ทำให้มีมุมมองต่อปัญหาหรือสถานการณ์ที่เกิดขึ้นแตกต่างออกไป
จากเดิม และเรียนรู ้วิธีการจัดการกับความคิดและความรู ้สึกที ่เกิดขึ ้นขณะนั้นได้อย่าง
เหมาะสมและปลอดภัย (กลุ่มงานพัฒนาวิชาการและประชาสัมพันธ์ โรงพยาบาลจิตเวช
นครสวรรค์, 2563) สิ่งสำคัญที่สุดที่จะทำให้การเยียวยาความทุกข์ด้วยการฟังอยา่งลึกซึ้งมี
ประสิทธิภาพ คือ การเป็นผู้ฟังที่มีหัวใจเมตตากรุณา  
 

รายการอ้างอิง 

กรมสุขภาพจิต. (2562). จน-เครียด-ฆ่าตัวตาย วาระสังคมสำคัญที่ต้องพูดถึง. สืบค้น 14  
 กันยายน 2564, จาก https://dmh.go.th/news-dmh/view.asp?id=29900 
“_______”. (2563). 10 กันยายน วันป้องกันการฆ่าตัวตายโลก กับ 10 เรื่องที่ควรรู้!. สืบค้น  
 14 กันยายน 2564, จาก https://www.dmh.go.th/news- mh/view.asp?id 
 30428 
“_______”. (2564). “ฆ่าตัวตาย” (Suicide) บาดแผลที่รอการเยียวยา. สืบค้น 14 กันยายน  
 2564, จาก https://www.dmh.go.th/news-dmh/view.asp?id=31002   
กลุ่มงานพัฒนาวิชาการและประชาสัมพันธ์ โรงพยาบาลจิตเวชนครสวรรค์. (2563).  
 วิธีจัดการกับความคิดอยาก “ฆ่าตัวตาย”. สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564, จาก  
 https://nph.go.th/?p=4877 
จิณห์จุฑา ชัยเสนา ดาลลาส. (2558). ความเข้าอกเข้าใจ: พลังเพื่อพัฒนาอาชีพพยาบาล.  
 วารสารพยาบาลสาธารณสุข, 10(1). สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก 
 https://he02.tci-thaijo.org/ file:///C:/Users/User/Downloads/3 9 4 9 1 -
 Article%20Text-90027-1-10-20150910%20(4).pdf 
ชวัลรัตน์ บูรณากาญจน์. (2556). ทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางการบำบัดรักษาของ คาร์ล  
 อาร์ โรเจอร์. สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564, จาก  
 http://chwrbrnk.blogspot.com/2013/02/blog-post_8341.html 
ดิลก ถือกล้า. (2564). Empathy และพรหมวิหาร 4: ความเหมือนจากสองฝั่งโลก. สืบค้น 
 14 กันยายน 2564, จาก https://www.posttoday.com/economy/ 
 columnist/659400 

https://dmh.go.th/news-dmh/view.asp?id=29900
https://www.dmh.go.th/news-%20mh/view.asp?id%20%0930428
https://www.dmh.go.th/news-%20mh/view.asp?id%20%0930428
https://www.dmh.go.th/news-dmh/view.asp?id=31002
https://nph.go.th/?p=4877
file:///C:/Users/User/Downloads/39491-%09Article%20Text-90027-1-10-20150910%20(4).pdf
file:///C:/Users/User/Downloads/39491-%09Article%20Text-90027-1-10-20150910%20(4).pdf
https://www.posttoday.com/


วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์         ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2565   | 327 

ตะวัน วาทกิจ. (2557). ความทุกข์ทางใจในบริบทพุทธธรรม. วารสารวิจัยราชภัฏเชียงใหม่,  
 15(1), 113-114. 
ทีมงานความสุขประเทศไทย. (2560). Deep Listening: ฟังกันอย่างเมตตากรุณา. สืบค้น  
 4 กันยายน 2564, จาก https://www.happinessisthailand.com/2017/08/30/ 
  deep-listening/ 
พระอธิการประกาสิทธ์ิ สุจิณฺโณ (กลิ่นช่ืน). (2561) . ศึกษาสติสัมปชัญญะที่ปรากฎอยู่ในโพธิ 
 ปักขิยธรรม ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา (ปริญญานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต).  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
พระไพศาล วิสาโล. (2558). ฟังด้วยใจ. สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก http://jitwiwat. 
 blogspot.com/2015/01/blog-post.html 
ภานุวังโส และมิน ซอง ซิน. (2549). เกินกว่าฟรอยด์จะจินตนาการ. กรุงเทพฯ: เคล็ดไทย. 
มนต์ชัย พินิจจิตรสมุทร, ดร. (2552). Dialogue สุนทรียสนทนา : ศาสตร์แห่งการสร้างสรรค์ 
 สติปัญญา. สมุทรปราการ: จงเจริญเทพารักษ์การพิมพ์. 
วนิดา ผาระนัด (2558). ทฤษฎีตัวยู (Theory U). วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  
      มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม, 2(4), 29-35. 
วรภัทร์ ภู่เจริญ, ดร. (2552). Dialogue คิดสู่ใจ ไหลเป็นปัญญา. กรุงเทพฯ: สามลดา. 
วิธาน ฐานะวุฑฒ์, นพ. (2009). ทฤษฎีที่จะทำให้ชีวิตชัดเจน. สืบค้น 14 กันยายน 2564,  
 จาก  https://www.bloggang.com/mviewdiary.php?id=oddicer-pam&month 
 =02-2010&date=27&group=13&gblog=1 
วัลภา ฐาน์กาญจน์. (2563). การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening). สืบค้น 14 กันยายน  
 2564, จาก http://hsmi2.psu.ac.th/upload/forum/paper_1516_  
 5f0ab2e81b82a5f0ab2.pdf    
สตางค์ ศุภผล (2560). การประยุกต์ใช้จิตตปัญญาศึกษาในบริบทแพทยศาสตรศึกษา.   
 สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก https://he02. tci-thaijo.org/index.php/tmj/ 
 article/download/99404/77251/ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล 
  ธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 41). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์.  
“_______”. (2562). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย (พิมพ์ครั้งที่ 52). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์.        
        

https://www.happinessisthailand.com/2017/08/30/deep-
http://jitwiwat/
https://he02/


328 |  Journal of MCU Humanities Review                      Vol.8 No.1 (January – June) 2022 

โสฬส ศิริไสย์. (2548). Dialogue: วิธีการสนทนาแบบมนุษย์สัมผัสมนุษย์และการเปลี่ยนวิธีคิด 
  ด้วยการฟังอย่างลึกซึ้ง. สืบค้น 19 กรกฎาคม 2564, จาก https://dol.thaihealth.  
 or.th/resourcecenter/sites/default/files/documents/withiikaarsnthnaaa 
 ebbmnusysamphasmnusyaelakaar.pdf 
Learning Hub Thailand. (2561). Deep listening การฟังอย่างลึกซึ้งคืออะไร?. สืบค้น 12  
       มิถุนายน 2564, จาก https://learninghubthailand.com/deep-listening  
Roger, C.R. (1951). Client-Centered Therapy: Its Current Practice, Implications,  
 and Theory. Mifflin, Houghton: MI. 
“_______”. (1967). Psychotherapy and Personality Change. Chicago: University  
 Press. 

https://dol.thaihealth.or.th/

