
 พุทธจิตวิทยาเพื่อการฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรัก 
Buddhist Psychology for Mind Revival of Those Who are 

Disappointed in Love 

กัญกร คำพรรณ์1 และ สิริวัฒน์ ศรีเครือดง2 
Kanyakorn Khamphan and Siriwat Srikhruedong 

(rutjaya_khamphan@yahoo.com and siriwatmcu@gamil.com) 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี ้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำหลักพุทธธรรม ได้แก่ การคิดแบบอริยสัจ 
สติสัมปชัญญะ พรหมวิหาร 4 และแนวคิดทางจิตวิทยา ได้แก่ การสนับสนุนทางสังคม ความ
เมตตากรุณาต่อตนเองและภูมิต้านทานทางอารมณ์และจิตใจ มาประยุกตใ์ช้เพื่อฟื้นฟูพลังจิตใจ
ผู้ผิดหวังในความรักด้วยการเสริมสร้างสัมมาทิฏฐิ มุ่งประโยชน์เพื่อให้ผู้ผิดหวังในความรัก 
ยอมรับและเข้าใจสาเหตุของความทุกข์ตามความเป็นจริง มีแนวทางปฏิบัติเพื่อให้บรรลุถึง
การดับทุกข์หรือแก้ปัญหาที่เกิดข้ึนในจิตใจให้หมดสิ้นไป การฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความ
รักตามหลักพุทธจิตวิทยาจะทำให้มีความเข้มแข็งทางจิตใจ มีวุฒิภาวะทางอารมณ์สามารถ
ปรับตัวกลับสู่ภาวะสมดุลได้อย่างรวดเร็วและปรับใจให้เจริญงอกงามขึ้นมาใหม่ เป็นปัจจัย
ปกป้องช่วยลดความเสี่ยงในการฆ่าตัวตายเพราะการฟื้นฟพูลังจิตใจตามหลักพุทธจิตวิทยาจะ
ทำให้มองเห็นคุณค่าของชีวิต ไม่คิดทำร้ายตนเองและพร้อมดำเนินชีวิตต่อไปตามวิถีที่ถูกต้อง
ดีงาม มีเจตคติต่อความรักแบบเมตตาและกรุณา  

คำสำคัญ:  พุทธจิตวิทยา, ฟื้นฟูพลังจิตใจ, ผิดหวังในความรัก, ความรัก 

Abstract 

This Academic article aims to apply the Buddhist principles consist of 
Ariyasacca Thinking (The Four Noble Truths), Sati-Sampajanna (Mindfulness and 

1 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2 ภาควิชาจิตวทิยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

Received:  July 27, 2021 
Revised:  October 15 2021 
Accepted:  October 15, 2021 

mailto:rutjaya_khamphan@yahoo.com


290 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

Awareness), and Brahmavihara 4 (Holy Abidings), and psychological concepts 
including Social Support, Self-Compassion, and Resilience Quotient. It is applied 
to restore the mental power of those who disappoint in love by strengthening 
Sammaditthi (Right View). It aims to make them accept and understand the 
cause of their suffering. Have a guideline for achieving the cessation of suffering 
or solving problems that arise in minds. Restoring the mental power of those 
who disappoint in love by following Buddhist psychology will strengthen their 
mind, improve emotional maturity, and quickly return to life equilibrium and 
mind rejuvenation. It is a protective factor that reduces the risk of suicide. Help 
them see the value of life by not hurting themselves and be ready to continue 
their lives on the right and good path, having the right attitude to see the love 
with kindness and compassion.             

Keywords: Buddhist Psychology, Mind Revival, Disappointed in Love, Love 
 

บทนำ 

     ความรัก คือ การมีใจผูกพันด้วยความห่วงใยและความเสน่หาฉันท์ชู้สาว เช่น ชายรัก
หญิง (สำนักงานราชบัณฑิตยสภา, 2554) โดย อับราฮัม เอช. มาสโลว์ (Abraham H. 
Maslow) อธิบายว่า มนุษย์ต้องการความรักและความเป็นเจ้าของ ต้องการที่จะให้ความรัก
และได้รับความรักกลับมา (Saul McLeod, Dr., 2020) โรเบิร์ต สเติร์นเบิร์ก (Robert 
Sternberg, 2004) นักจิตวิทยาแห่งมหาวิทยาลัยแสตนฟอร์ด ได้อธิบายทฤษฎีสามเหลี่ยม
แห่งความรัก (Triangular Theory of Love) ว่าองค์ประกอบของความสัมพันธท์ี่ก่อให้เกิด
ความรักมี 3 ประการ คือ 1) ความผูกพัน (Intimacy) เป็นความรู้สึกใกล้ชิดสนิทสนม มี
ความสัมพันธ์ที ่ดีต่อกัน มีพันธนาการทางใจก่อให้เกิดความอบอุ่น 2) ความหลงไหล 
(Passion) หรือความเสน่หาเป็นแรงขับภายใน ให้รู้สึกหลงไหลไปทางชู้สาว ถูกใจรูปลักษณ์
ภายนอก และ 3) พันธะสัญญา (Commitment) การให้คำมั ่นสัญญาต่อกันว่าจะรักษา
สัมพันธภาพไว้ให้ยั่งยืนและวางแผนที่จะประสบความสำเร็จในชีวิตร่วมกัน องค์ประกอบทั้ง 
3 จะส่งผลต่อรูปแบบและระดับความสัมพันธ์ ความสัมพันธ์ที ่ดีที ่ส ุดคือทั้งสองฝ่ายให้
ความสำคัญกับทั้ง 3 ส่วนเท่าๆ กัน ความรักตามหลักคำสอนพุทธศาสนาแบ่งเป็น 2 ประเภท 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 291 

คือ 1) ความรักแบบ “ราคะ” หรือ “เสน่หา” เป็นความต้องการที่จะหาความสุขให้ตนเอง 
โดยการเอาผู ้อื ่นมาบำเรอความสุขให้แก่ตน ถ้าหากเขาไม่อยู ่ในภาวะที่จะสนองความ
ปรารถนาให้เรามีความสุขได้ เราก็จะเบื่อหน่าย แล้วก็อาจจะรังเกียจ จึงเป็นความสัมพันธ์ที่
ไม่ยั่งยืนมั่นคง 2) ความรักแบบ “เมตตา” และ “กรุณา” เป็นความต้องการให้เขามีความสุข 
พอเขามีความทุกข์เดือดร้อน เราก็สงสารอยากจะช่วยปลดเปลื้องความทุกข์ให้เขาพ้นจาก
ความลำบากเดือดร้อน ผู้ที่มีความรักแบบที่ 2 จึงมีความสุขในการให้และให้ด้วยความสุข 
(พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 2536)  
        ความรักเป็นความต้องการข้ันพื้นฐานของมนุษย์ที่ เมื่อมีความรักร่างกายจะผลิตสาร
แห่งความสุขออกมา เช่น (Phenylethylamine) โดพามีน เฟนิลเลไธลามีน (dopamine) 
และเอนดอร์ฟินส์ (Endorphins) ออกมา โดยสารเหล่านี้จะทำให้เรามีความสุข รู้สึกร่าเริง 
กระปรี้กระเปร่า เมื่อใดที่ความรักจืดจางไม่ได้เป็นด่ังที่คาดหวังไว้ ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งเกิดความ
เบื่อหน่ายเพราะอีกฝ่ายไม่สามารถปรนเปรอความสุขตามที่ตนต้องการได้เหมือนเดิม จึง
นำไปสู่การยุติความสัมพันธ์ การเลิกราจากกันในขณะที่ฝ่ายหนึ่งยังรักจะส่งผลกระทบต่อ
อารมณ์และจิตใจ ซึ่งไม่คาดคิดว่าจะเกิดข้ึน เพราะคิดว่าทุกอย่างจะต้องเหมือนเดิมจีรงัยั่งยนื
ตลอดไป ทำให้ไม่ได้เตรียมตัวเตรียมใจ ผู้ที่ผิดหวังจึงปฏิเสธไม่ยอมรับสิ่งที่เกิดขึ ้น โดย
พยายามคิดและหวังว่าสิ่งนั้นเป็นเพียงความฝันไม่ได้เกิดขึ้นจริง แต่เมื่อยอมรับได้แล้วว่าว่า
การเลิกราเกิดข้ึนจริงและไม่อาจย้อนเวลากลับไปแก้ไขเปลี่ยนแปลงหรือหยุดย้ังได้ ในช่วงนี้
ความรู้สึกมากมายจะประดังเข้ามา เช่น ความโกรธ ความเคียดแค้นเกลียดชัง กล่าวโทษผู้อื่น 
เมื่อได้ระบายอารมณ์ที่พลุ่งพล่านออกไปบ้างแล้ว จะมีความคิดอยากย้อนกลับไปทำทุกอย่าง
เพื่อให้ความสัมพันธ์กลับคืนมาดังเดิม ทำให้กล่าวโทษตัวเอง ความเศร้าโศกเสียใจ การร่ำไร
รำพันจากการสูญเสียจะยิ่งทำให้จมดิ่งลงสู่ความทุกข์ รู้สึกสิ้นหวัง ท้อแท้ ไร้ที่ยึดเหนี่ยว ไม่
สามารถควบคุมอารมณ์และจิตใจให้เป็นปกติได้  
       เม ื ่อผ ิดหว ังในความร ักสมองจะสั ่งไม ่ให ้หล ั ่ งสารแห ่งความสุขออกมา เช่น 
(Phenylethylamine) โดพาม ีน เฟน ิ ล เลไธลาม ีน (dopamine) และเอนดอร ์ฟ ินส์  
(Endorphins) ทำให้รู้สึกหมดกำลังใจ ไม่มีเรี่ยวแรงจะทำอะไร นอกจากนี้ร่างกายจะมีปริมาณ
ฮอร์โมนคอติซอล (Cortisol) ซึ่งเป็นฮอร์โมนแห่งความเครียด ทำให้ร่างกายอ่อนแอลง ไม่อยาก
ทำอะไร อาจส่งผลให้เกิดอาการเจ็บป่วยทางกาย เพราะเมื่อเกิดความเครียดแล้วจะส่งผลต่อ
หลอดเลือดของหัวใจ ทำให้กล้ามเนื้อหัวใจบีบตัวได้น้อยลง ปัญหาความรักเป็นสาเหตุให้เกิด



292 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

โรคซึมเศร้าได้ เวลาอกหักนั้นสมองจะผลิตสารแห่งความเครียดออกมาในปริมาณมาก หาก
ปล่อยให้อาการอกหักเกาะกุมหัวใจของเราเป็นเวลานานอาจเรื้อรังและฝังรากลึกจนกลายเป็น
ซึมเศร้า รู้สึกท้อแท้หมดหวังในชีวิต อาจมีความคิดอยากฆ่าตัวตายเพื่อหลีกหนีจากความทุกข์ 
(แผนกจิตเวช โรงพยาบาลเพชรเวช, 2563) ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการฆ่าตัวตายมีหลายสาเหตุ กา
รอกหักรักคุดเป็นสาเหตุหนึ่งของการฆ่าตัวตาย (กรมสุขภาพจิต, 2563) ดังนั้นการคิดมอง
ปัญหาที่เกิดข้ึนอย่างมีสติด้วยเหตุและผลจะทำให้สามารถยอมรับความจริงที่เกิดข้ึนได้  
         บทความนี้ มุ่งแสดงให้เห็นถึงการนำหลักพุทธธรรมและแนวคิดทางจิตวิทยาเพื่อชว่ย
ฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรักให้ยอมรับ เรียนรู้และเผชิญหน้ากับปัญหา มีความยืดหยุ่น
ทางอารมณ์และจิตใจสามารถปรับตัวฟื้นคืนกลับและปรับใจให้เจริญงอกงามข้ึนมาใหม่ด้วยการ
เสริมสร้างสัมมาทิฏฐิผ่านการคิดแบบอริยสัจ เมื่อพิจารณาเห็นสาเหตุของความทุกข์ตามหลัก
อริยสัจได้อย่างผู้มีปัญญาแล้ว ก็จะสามารถหาแนวทางแก้ปัญหาเพื่อปลดเปลื้องทุกข์ได้ในที่สุด 
ดังพุทธดำรัสที่ว่า “ทุกข์เท่านั้นที่เกิดข้ึน ทุกข์เท่านั้นดำรงอยู่และแปรผันไป นอกจากทุกข์ไม่มี
สิ่งอื่นเกิดข้ึน นอกจากทุกข์ไม่มีอะไรอื่นดับไป”(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) มนุษย์พึง
ล่วงพ้นความทุกข์ได้ด้วยปัญญา เมื่อดำรงตนอย่างผู้มีปัญญาจะยอมรับความเป็นจริงได้ว่าความ
ผิดหวังในความรักเป็นเรื่องปกติธรรมดาที่สามารถจะเกิดข้ึนได้กับทุกคน เมื่อมีสัมมาทิฏฐิก็จะ
ไม่คิดเบียดเบียนทำร้ายตนเองและผู้อื่น และดำเนินชีวิตต่อไปตามวิถีที่ถูกต้องดีงาม 
 

ลักษณะของความรักที่เปลี่ยนแปลงตามช่วงเวลา 

      ลาสเวล (Lasswell) กล่าวว่า ความรักมีหลายแบบในช่วงเวลาที่ต่างกันในช่วงต้น
ของการจีบกัน ชายหญิงจะมีความรักแบบโรแมนติก (Romantic Love) เมื่อเวลาผ่านไป ความ
รักที่มีเหตุผล (Logical - Sensible Love) ก็จะเกิดขึ้นและเมื่อใช้ชีวิตอยู่ด้วยกันนานวันเข้า 
ความรักฉันท์เพื่อน (Lifelong Friendship) ก็จะเกิดขึ้นแทนที่ ในช่วงเริ่มจีบกันใหม่ ๆ ชาย
หญิงจะอยู่ในภาวะที่เรียกว่า "Idealization" คือ มองอีกฝ่ายหนึ่งเป็นอุดมคติ เห็นแต่คุณสมบัติ
ที่สมบูรณ์แบบของคนรัก โดยไม่เห็นข้อบกพร่องใด ๆ  บางครั้งจะมองเฉพาะสิ่งที่ตนอยากเห็น 
ไม่ใช่ตัวตนที่แท้จริงของอีกฝ่าย ต่างฝ่ายพยายามสร้างภาพลักษณ์ที่ดีข้ึนมาเพื่อให้อีกฝ่ายหนึ่ง
พอใจ แต่เมื่อเวลาผ่านไปความตื่นเต้นจะลดลงและความจริงก็จะชัดเจนขึ้น จนอาจทำให้ไม่
สามารถยอมรับข้อบกพร่องของกันและกันได้ แต่หากความรักได้เติบโตและมีวุฒิภาวะที่มากขึ้น 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 293 

คู่รักก็จะยอมรับข้อบกพร่องของกันได้ เพราะรู้ว่าในโลกนี้ไม่มีใครที ่สมบูรณ์แบบ ในหลาย
คู่ความรักแบบโรแมนติกไม่ได้พัฒนาไปเป็นความรักที่ maturity จึงเกิดปัญหาตามมาจนต้อง
เลิกรากันไปในที่สุด (เทวิกา ประดิษฐบาทุกา, ผศ.ดร., 2557) 
 

ลำดับขั้นการเปลี่ยนแปลงทางอารมณ์ต่อความสูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก (The 
Five Stage of Grief)  

       เอลิซาเบธ คือเบลอร์-รอสส์ (Elisabeth Kubler-Ross, 1969) นักจิตวิทยาชาวสวิส-
อเมริกัน และ เดวิด เคสเลอร์ (David Kessler) ได้นำเสนอแนวคิดว่า ผู้ที่สูญเสียบุคคลอัน
เป็นที่รักจะมีสภาวะอารมณ์ที่สับสนและเปลี่ยนแปลงไปใน 5 ลำดับข้ัน ดังนี้ 

  ขั้นที่ 1 การปฏิเสธไม่ยอมรับกับสิ่งท่ีเกิดขึ้น (Denial) 
        ความเศร้าโศก (grief) เป็นอารมณ์ที่ท่วมทับเข้ามา การหลอกตัวเองว่าข่าวร้ายนั้น
ไม่ได้เกิดข้ึนโดยสิ้นเชิงคงเป็นเรื่องยาก แต่การปฏิเสธในลักษณะเช่ือครึ่งไม่เช่ือครึ่ง จะช่วยให้
ผู้ได้รับข่าวมีเวลามากข้ึนในการค่อย ๆ ดูดซับอารมณ์ไม่ให้จู่โจมเข้าสู่จิตใจอย่างรุนแรงและ
รวดเร็วเกินไป เป็นกลไกการปกป้องตนเองตามธรรมชาติที่เกิดพร้อมกบัความรู้สึกช็อค มึนงง 
รับไม่ได้กับสิ่งที่เกิดขึ้น แม้ว่าการปฏิเสธข่าวร้ายจะเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการเยียวยา
จิตใจ แต่มันก็มีผลอยู่ได้เพียงช่วงระยะเวลาหนึ่งเท่านั้นเพราะความจริงย่อมพิสูจน์ตัวมันเอง
ได้ในที่สุด เมื่อถึงเวลาน้ันความเศร้าโศกก็จะกลับเข้ามาโจมตีซ้ำอีก  

  ขั้นที่ 2 ความโกรธเพ่ือระบายความอัดอ้ัน (Anger) 
        เมื่อรู้ว่าไม่สามารถปฏิเสธความจริงนั้นได้อีกต่อไป บุคคลจะเริ่มมีโทสะเพื่อระบาย
อารมณ์ที่พลุ่งพล่านสับสนและความเจ็บปวดที่เกิดข้ึนภายใน ความโกรธอาจระบายใส่กับคน 
สัตว์ สิ่งของ หรือเหตุการณ์ที่เป็นสภาพแวดล้อม แม้ในใจจะรู้ว่าสิ่งเหล่าน้ันไม่เกี่ยวข้อง แต่
ความเจ็บปวดจากความสูญเสียที่อัดอั้นอยู่ ทำให้ไม่สามารถควบคุมอารมณ์โกรธที่เกิดข้ึน 
ความโกรธเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการเยียวยา เป็นการปลดปล่อยอารมณ์ไม่ให้อัดแน่นอยู่
ภายใน ยังมีอารมณ์อื่นอีกหลายแบบที่เกิดขึ้นในสภาวะอารมณ์นี้ เช่น การฟูมฟาย ตีอกชก
หัว แต่ความโกรธจะเป็นอารมณ์ที่พบเห็นได้บ่อยที่สุด ผู้ใกล้ชิดควรรับทราบถึงความเป็นไป
ได้ที่ผู้ป่วยหรือผู้สูญเสียจะมีความโกรธและอารมณ์รุนแรงอย่างที่ไม่เคยมีมาก่อน ควรเข้าใจ 
และให้อภัยกับอารมณ์ที่เกิดข้ึนเหล่าน้ัน 



294 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

  ขั้นที่ 3 การต่อรองเพ่ือแลกกับการเปลี่ยนแปลงไปในทางท่ีดีขึ้น (Bargaining) 

    หลังจากได้ระบายอารมณ์ที่พลุ่งพลา่นออกไปบา้งแล้ว ผู้สูญเสียบุคคลอันเป็นทีร่กัจะ
มองสิ่งที่เกิดขึ้นว่าเป็นความผิดพลาดที่ไม่น่าเกิดขึ้น ผู้สูญเสียสิ่งหรือบุคคลอันเป็นที ่รัก
ต้องการให้เวลาอันเลวร้ายถอยย้อนกลับไปใหม่ เป็นความต้องการโอกาสให้ได้แก้ตัวอีกครั้ง 
เป็นขั้นตอนการคิดและคุยกับตนแอง พร้อมที่จะยอมทุกอย่างเพื่อให้ความสัมพันธ์กลับมา
เป็นดังเดิม โดยผู้ที่อยู่ในระยะนี้จะมีแต่คำว่า “ถ้าเพียงแต่....” อยู่เสมอ คำนี้ทำให้ย้อนคิด
กลับไปว่าไม่ควรทำบางสิ ่งบางอย่างในอดีต  ถ้าย้อนกลับไปได้จะทำทุกอย่างที ่จะให้
ความสัมพันธ์กลับมาดังเดิมเพื่อหนีออกจากความเศร้าโศกที่ เกิดขึ้นในปัจจุบัน (สาหร่าย 
เพชรอักษร, พรรณระพี สุทธิวรรณ, อัจฉรา จันทร์ฉาย และพีระพนธ์ โสพัศสถิตย์, 2559) 

  ขั้นที่ 4 ความสิ้นหวัง ท้อแท้ (Depression) 
     การต่อรองเพื่อแลกกับการเปลี่ยนแปลงที่ดีข้ึน ทำให้ความสนใจทั้งหมดจะอยู่ที่การ
ยอมแพ้และขอแก้ตัวใหม่ ทำให้ความโศกเศร้าเข้าสู่จิตใจลึกขึ้นกว่าเดิม ผู้สูญเสียบุคคลอัน
เป็นที่รักจะจมดิ่งสู่ความทุกข์ ความว่างเปล่า สิ้นหวังท้อแท้ ไร้ที่ยึดเหนี่ยว จะสูญเสียการ
ควบคุมอารมณ์และร่างกายของตน ไม่เห็นเป้าหมายที่จะมีชีวิตอยู่ต่อไป หลายคนชิงจบชีวิต
ตนเองในช่วงนี้ ส่วนใหญ่จะเก็บตัว ไม่ยอมพบใคร ใช้เวลาไปกับการร้องไห้คร่ำครวญ ผู้
ใกล้ชิดจำเป็นต้องคอยปลุกปลอบและให้กำลังใจเพื ่อให้ผู้ป่วยหรือผู้สูญเสีย ใช้ชีวิตผ่าน
ช่วงเวลานี้ไปให้ได ้

  ขั้นท่ี 5 การยอมรับความเป็นจริงของชีวิต (Acceptance) 
       การยอมรับในที่นี้ไม่ได้หมายความว่าทุกสิ่งได้รับการแก้ไขจนกลับเข้าสู่สภาพปกติ หรือ
สามารถยุติความเศร้าโศกกับความตายที่กำลังจะเกิดกับตนเองหรือความเศร้าโศกกับการ
สูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก โดยแท้จริงแล้วเขาเหล่านั้นไม่เคยหยุดเศร้าโศกกับสิ่งที่เกิดข้ึน การ
ยอมรับซึ่งเป็นลำดับสุดท้ายของอารมณ์เศร้าโศก หมายถึงการยอมรับความจริงว่าสิ่งนี้ได้เกิดข้ึน
แล้วกับชีวิต เป็นสิ่งที่เกิดได้กับทุกคน เรียนรู้ที่จะอยู่และเผชิญหน้า (ปิยนันท์ สวัสดิ์ศฤงฆาร,  
2563) เป็นระยะของการยอมรับว่าสิ่งที่เกิดข้ึนกับตนนั้นเป็นความจริงและสามารถดำเนินชีวิต
ต่อไปได้ ไม่มีความโกรธ หรือจมอยู่กับความทุกข์ จะหันกลับมาดูแลตนเอง  
       เอลิซาเบธ คือเบลอร์-รอสส์ (Elisabeth Kubler-Ross) ได้ให้ข้อสังเกตเพิ่มเตมิว่า 
สภาวะทางอารมณ์ทั้ง 5 ข้ันตอน ไม่ได้มีลักษณะเป็นเส้นตรง และไม่สามารถคาดหมายได้ว่า
แต่ละขั้นตอนจะคงอยู่กับแต่ละบุคคลเป็นระยะเวลานานเท่าไรก่อนที่จะเปลี่ยนแปลงสู่ข้ัน
ต่อไป และไม่จำเป็นต้องเรียงตามลำดับ มนุษย์สามารถอยู่ในข้ันตอนใดข้ันตอนหนึ่ง แล้วก้าว
ไปยังอีกขั้นตอนและอาจจะวนกลับมาที่จุดเดิมก็ได้  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 295 

        พุทธจิตวิทยาหรือจิตวิทยาแนวพุทธ คือ การนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในการ
เยียวยาและพัฒนาจิตใจมนุษย์ พุทธจิตวิทยามีประสิทธิภาพในการเยียวยาสภาพจิตใจดา้น
ลบและพัฒนาสภาพจิตใจด้านบวก สามารถช่วยพัฒนาจิตใจมนุษย์ให้สามารถอยู่กับความ
เปลี่ยนแปลงและเผชิญหน้ากับปัญหาต่างๆได้อย่างเข้าใจ (ชมพูนุท ศรีจันทร์นิล, 2552)  
   

พุทธจิตวิทยาคืออะไร 

  ความหมายของพุทธจิตวิทยา 
         พุทธจิตวิทยาเป็นศาสตร์ที่ศึกษาวิเคราะห์จิตที่สัมพันธ์กับความทุกข์ (ปัญหา) ให้เข้าใจ
สาเหตุของทุกข์ (ปัญหา) เข้าใจเป้าหมายที่แท้จริงของชีวิต (ความดับทุกข์) รู้วิธีการปฏิบัติเพื่อ
เผชิญปัญหาโดยไม่ถูกบีบคั้นจากทุกข์ (พระครูสังฆรักษ์ทวี อภโย, 2563) กล่าวได้ว่าพุ ทธ
จิตวิทยา หรือ จิตวิทยาเชิงพุทธ เป็นศาสตร์ที่ศึกษาถึงจิตใจและกระบวนการทางจิตใจที่อธิบาย
กระบวนการเกิดและดับของความทุกข์ทางใจ (ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์, , 2552) 

 จุดมุ่งหมายของพุทธจิตวิทยา 
        พุทธจิตวิทยาหรือจิตวิทยาแนวพุทธมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้บุคคลสามารถจัดการกับชีวิต
ที่ดำเนินอยู่ในแต่ละวัน สาระสำคัญของจิตวิทยาแนวพุทธจึงอยู่ที่การเสนอถึงหลักการตาม
ธรรมชาติของกระบวนการเกิดและดับทุกข์ พร้อมทั้งนำเสนอถึงวิธีการปฏิบัติหรือวิธีดำเนินชีวิต
ให้บรรลุถึงการดับทุกข์หรือปัญหาในจิตใจที่เกิดขึ้นให้หมดสิ้นไป หลักพุทธธรรมที่เป็นหัวใจ
สำคัญที่จะทำให้มนุษย์ เข้าใจถึงสาเหตุของความทุกข์และประจักษ์แจ้งถึงแนวทางในการดับ
ทุกข์ก็คือ “อริยสัจ 4” สามารถใช้แก้ไขปัญหาในชีวิตได้ การนำจิตวิทยาแนวพุทธไปใช้ได้อย่าง
มีประสิทธิภาพนั้นจะต้องมีสัมมาทิฏฐิ คือ การเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง วางใจ วาง
ท่าทีและปฏิบัติต่อโลกและชีวิตได้อย่างถูกต้องเหมาะสม (ชมพูนุท ศรีจันทร์นิล, 2552) 
 

หลักพุทธธรรมเพื่อการฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรัก 

  การคิดแบบอริยสัจ 
       การคิดแบบอริยสัจ คือ การคิดแก้ปัญหา เป็นแห่งการดับทุกข์ เป็นวิธีคิดตามเหตุ
และผล ตรงจุดตรงเรื่อง เป็นการเริ่มต้นจากปัญหาหรือความทุกข์ที่ประสบโดยกำหนดรู้ ทำ
ความเข้าใจปัญหาหรือความทุกข์ให้ชัดเจน ค้นหาสาเหตุเพื่อเตรียมแก้ไข กำหนดเป้าหมาย



296 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

ของตนให้แน่ชัดว่าคืออะไร จะเป็นไปได้หรือไม่ และเป็นไปได้อย่างไร แล้วคิดวางวิธีปฏิบัติที่
จะกำจัดสาเหตุของปัญหาโดยสอดคล้องกับการที่จะบรรลุจุดหมายที่กำหนดไว้นั้น การคิด
แบบอริยสัจเป็นวิธีคิดหนึ่งของโยนิโสมนสิการ  
         โยนิโสมนสิการ หมายถึง การคิดถูกวิธี การคิดอย่างมีระบบหรือคิดตามแนวทางของ
ปัญญา พิจารณาสิ่งทั้งหลายตามสภาวะ โดยไม่เอาความรู้สึกด้วยตัณหาอุปทานของตนเองเข้า
จับ โยนิโสมนสิการสามารถเสริมสร้างทัศนคติที่ดี เป็นแกนนำของการพัฒนาปัญญา สร้างเสริม
คุณภาพจิต ปลุกเร้าให้เกิดคุณธรรมหรือกุศลธรรม เป็นการเสริมสรา้งพลังฝา่ยดี ต่อจากข้ันตอน
โยนิโสมนสิการ คือ การเกิดขึ้นแห่งสัมมาทิฏฐิ คือ วิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงาม (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) 
         การคิดแบบอริยสัจ (ธนพงศ์ อุทยารัตน์, 2560) มีรายละเอียดวิธีคิดในแต่ละข้ัน ดังนี้ 
        ข้ันที่ 1 “ทุกข์” หมายถึง ภาวะที่บุคคลรับรู้ เป็นปัญหาทั้งทางกายและใจ ที่มีความ
คับข้อง กดดันและบีบค้ัน  
        การพิจารณาในข้ันทุกข์ คือ การ “รู้ทุกข์” หมายถึง ตระหนักรู้ถึงภาวะที่เป็นปัญหา
ที่ตนประสบอยู่ ทำความเข้าใจถึงขอบเขตของปัญหาน้ันอย่างชัดเจนตามสภาพความเป็นจริง 
ว่าปัญหาของตนคืออะไร ความรู้สึกนึกคิดของตนที่กำลังเป็นปัญหาแท้จริงคืออะไร ข้ันน้ีเป็น
ข้ันตอน “การสำรวจปัญหา” 
        ข้ันที่ 2 “สมุทัย” หมายถึง สาเหตุของปัญหา หรือ ปัจจัยต่างๆที่ส่งผลต่อเนื่องมาสู่
ปัญหาที่บุคคลกำลังเผชิญ 

       การพิจารณาในขั้นสมุทัย คือ การสังเกต ทำความเข้าใจว่าสิ่งใดบ้างเป็นปัจจัยที่
ส่งผลต่อเนื่องมาสู่ปัญหาที่บุคคลกำลังเผชิญ หรือเรียกว่า “การรู้สาเหตุของปัญหา” ขั้นนี้
เป็นข้ันตอน “การสืบค้น วิเคราะห์ และวินิจฉัยมูลเหตุของปัญหา” 
        ข้ันที่ 3 “นิโรธ” หมายถึง ภาวะที่บุคคลรับรู้ว่าหมดปัญหา พ้นจากปัญหา ความทุกข์ 
        การพิจารณาในขั้นนิโรธ คือ การกำหนดจุดหมายสำหรับการพ้นจากปัญหา โดย
กำหนดว่า จุดหมายของตนคืออะไร เป็นไปได้หรือไม่ และเป็นไปได้อย่างไร ข้ันน้ีเป็นข้ันตอน 
“การกำหนดจุดหมายที่ต้องการ” 
       ข้ันที่ 4 “มรรค” หมายถึง วิธีการปฏิบัติ เพื่อไปถึงการหลุดพ้นทุกข์หรือการดับทุกข์ 
         การพิจารณาในข้ันมรรค คือ การตริตรองเพื่อกำหนดวางวิธีการแก้ไขปัญหา วิธีที่จะ
จัดการกับเหตุของปัญหา คือ การที่รู้ว่าตนจะต้องทำอย่างไร ข้ันน้ีเป็นข้ันตอน “การกำหนด
วิธีการแก้ปัญหา”  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 297 

  สติสัมปชัญญะ 
         สติสัมปชัญญะ เป็นหลักพุทธธรรมที่เกื้อกูลในกิจหรือในการทำความดีทุกอย่าง 
หมายถึงความระลึกได้ ความหวนระลึก การรู้สึกตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ ทั้งในขณะคิด ขณะพูด 
หรือในขณะที่กระทำ ด้วยความระลึกรู้ในขณะนั้นๆ ว่าสิ่งใดควรทำ สิ่งใดไม่ควรทำ โดยมิให้
ความคิดหรือการกระทำน้ันๆ ตกอยู่ภายใต้ความประมาท จำแนกเป็น 2 องค์ประกอบ ดังนี้ 
         1. สติ หมายถึง ความระลึกนึกคิดในกริยาอาการที่ตนกระทำอยู่ เป็นธรรมที่คอย
ควบคุมเหนี่ยวรั้งจิตใจให้คิดดี พูดดี และทำดี เพราะธรรมชาติของจิตจะมีการนึกคิดอยู่
ตลอดเวลา ซึ่งถ้าจิตขาดสติเป็นเครื่องกำกับควบคุมจิตที่นึกคิด ก็จะฟุ้งซ่านไปตามอารมณ์
ต่างๆอย่างไร้ทิศทาง แต่ถ้ามีสติกำกับควบคุมแล้ว ก็จะทำให้ไม่เกิดประมาทหรอืพลัง้เผลอคิด
ช่ัว พูดช่ัว และทำช่ัว เพราะสติจะทำหน้าที่คอยควบคุมดูแลจิตใจให้อยู่ในสภาวะที่เป็นกุศล 
โดยการระลึกรู้ความคิด เลือกรับรู้แต่สิ่งที่ดีงาม (กุศล) และกีดกันสิ่งที่ไม่ดีงาม (อกุศล) ระลึก
รู้อยู่ทุกขณะของจิต ทำให้จิตดำเนินไปสู่สภาวธรรมอันเป็นธรรมฝ่ายดีงาม 
           2. สัมปชัญญะ หมายถึง ความรู ้ตัวทั่วพร้อมในกริยาอาการต่างๆ ขณะปัจจุบัน
อารมณ์ เช่น ตากระทบรูป หูกระทบเสียง จมูกกระทบกลิ่น ลิ้นกระทบรส กายกระทบสัมผสั 
(เย็น ร้อน อ่อน แข็ง หย่อน ตึง) ใจกระทบธัมมารมณ์ เป็นธรรมที่สัมปยุตต์พร้อมด้วยสติและ
เจตสิกธรรมที่เป็นกุศลทั้งหลาย สัมปชัญญะมีช่ืออีกอย่างหนึ่งเรียกว่า “ปัญญา” (พระอธิการ
ประกาสิทธ์ิ สุจิณฺโณ (กลิ่นช่ืน), 2561)  
         สรุปได้ว่า สติคือการระลึกได้ การรู้เท่าทันความคิด สติสัมปชัญญะคือการรู้ตัว สติทำ
ให้เกิดสมาธิ สมาธิทำให้เกิดปัญญา ปัญญาที่นำมาใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวันคือ
สัมปชัญญะ ดังนั้นสติและสัมปชัญญะต้องทำงานร่วมกัน โดยสติจะใช้ในการคิดพิจารณาว่า
ตนกำลังจะทำอะไร ส่วนสัมปชัญญะจะใช้ในการพิจารณาด้วยกุศลจิตอย่างมีเหตุผลและ
เหมาะสมกับสถานการณ์ว่าควรทำหรือไม่ แล้วจึงแสดงออกมาเป็นพฤติกรรม  

  สัมมาทิฏฐิ 
        สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นและความเชื่อที่ถูกต้อง เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไวว่้า 
สัมมาทิฏฐิดับทุกข์ทั้งปวงหรือแก้ปัญหาทั้งปวง เพราะทุกอย่างเป็นไปตามเหตุปัจจัยกล่าวคือ 
“เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้ก็มี เมื่อสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้ก็เกิดขึ้น เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี เมื่อสิ่งนี้ดบัไป 
เพราะสิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้ก็ดับไป”เมื่อมีเหตุ ผลก็ต้องมี (พุทธทาสภิกขุ, 2549) สัมมาทิฏฐิ 
แบ่งเป็น 2 ประเภท หรือ 2 ระดับ คือ 



298 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

          1. โลกียสัมมาทิฏฐิ เป็นความเห็น ความเชื่อ ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกและชีวิตที่
ถูกต้องตามหลักแห่งความดีเป็นไปตามคลองธรรมสอดคล้องกับศีลธรรม เห็นว่าอะไรดี อะไร
ช่ัว อะไรถูก อะไรผิด ควรจะเป็น ไม่ควรจะเป็น 
          2. โลกุตรสัมมาทิฏฐิ เป็นความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกและชีวิตถูกต้องตามความ
เป็นจริง รู ้เข้าใจสภาวะธรรมชาติ สัมมาทิฏฐิประเภทนี้ เกิดจากโยนิโสมนสิการเป็น
องค์ประกอบภายในหรือเป็นปัจจัยภายในบุคคล สามารถทำให้เกิดการเปลี ่ยนแปลง
บุคลิกภาพ โยนิโสมนสิการช่วยให้หลุดพ้นจากตัณหาและอารมณ์กิเลสทำให้มีพฤติกรรมที่
เป็นไปด้วยปัญญา (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) 

  พรหมวิหาร 4 
         พรหมวิหาร 4 หมายถึง ธรรมประจำใจอันประเสริฐ หลักความประพฤติที่ประเสริฐ
บริสุทธ์ิ ธรรมที่ต้องมีไว้เป็นหลักใจกำกับความประพฤติจึงจะเช่ือได้ว่าดำเนินชีวิตหมดจด มี 
4 องค์ประกอบ ดังนี้  
          1. เมตตา หมายถึง ความรักใคร่ ความปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข มีจิตแผ่
ไมตรีและคิดทำประโยชน์แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า เมตตาสามารถระงับการพยาบาทได้ เป็น
ภาวะจิตที่ปราศจากความเห็นแก่ตัว ปราศจากความชิงชังคิดร้าย   
          2. กรุณา หมายถึง ความสงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจอันปลดเปลื้องบำบัดความ
ทุกข์ยากเดือดร้อนของปวงสัตว์ 
         3. มุทิตา หมายถึง ความยินดีเมื่อผู้อื่นอยู่ดีมีสุข พลอยยินดีเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญ
งดงามยิ่งข้ึนไป 
          4. อุเบกขา หมายถึง ความวางใจเป็นกลาง ไม่เอนเอียงด้วยรักหรือชัง วางเฉยสงบใจ 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561) 
         การจมอยู ่กับความทุกข์จากความผิดหวังทำให้มีความคิดด้านลบต่อตนเองหรือ
กล่าวโทษผู้อื่นเพื่อให้ตนเองมีความรู้สึกผิดน้อยลง ไม่ว่าสาเหตุจะเกิดจากอะไรก็ตาม แต่ผล
คือการสิ้นสุดความสัมพันธ์ฉันท์คนรัก การมีสติสัมปชัญญะทำให้สามารถคิดพิจารณาความ
ทุกข์ที่เกิดข้ึนด้วยโยนิโสมนสิการ ปล่อยวางจากความยึดมั่นถือมั่นในความรัก ยอมรับความ
จริงที่เกิดข้ึน เมื่อใจเปิดกว้างมีคุณธรรมในจิตใจก็จะสามารถเปลี่ยนแปลงความคิดให้มีจิตใจ
เมตตา กรุณา ให้อภัยตนเองและผู้อื่นได้ หลักพุทธธรรมที่กล่าวมาข้างต้นเป็นหลักพุทธธรรม
ในระดับความคิด การคิดมีความสำคัญอย่างยิ่งในการกำหนดบุคลิกภาพและวิถีชีวิตของ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 299 

บุคคล ปัจจัยที่มีอิทธิพลมากต่อความคิด คือ ความรู้สึกสุขทุกข์ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) แสดงให้เห็นได้ว่าถ้าความคิดซึ่งเป็นพฤติกรรมภายในเปลี่ยน  การ
แสดงออกซึ ่งเป ็นพฤติกรรมภายนอกจะเปลี ่ยนตาม โยนิโสมนสิการทำให้เก ิดการ
เปลี่ยนแปลงบุคลิกภาพและช่วยให้หลุดพ้นจากตัณหาและอารมณ์กิเลสทำให้มีพฤตกิรรมที่
เป็นไปด้วยปัญญา แนวคิดทางจิตวิทยาช่วยฟื้นฟูพลังจิตใจให้ผู้ผิดหวังในความรักมีความ
เข้มแข็งทางจิตใจมากขึ้นสามารถปรับใจและปรับตัวกลับสู่สภาวะปกติได้อย่างรวดเร็ว  
 

แนวคิดทางจิตวิทยาเพื่อการฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรัก 

   การสนับสนุนทางสังคม 
         ความหมายของการสนับสนุนทางสังคม  
         คอบบ์ (Cobb) อธิบายว่า การสนับสนุนทางสังคมเป็นความรู้สึกนึกคิดหรือความ
เข้าใจเกี่ยวกับการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคล รวมถึงได้รับการช่วยเหลือ คำแนะนำและสิ่งของ
ต่างๆ จากกลุ่มบุคคลทางสังคมที่เป็นแหล่งประโยชน์ส่วนบุคคล ทำให้ได้รับรู้ว่าได้รับความรัก
ใคร่ผูกพัน ได้รับการช่วยเหลือแนะนำและสิ่งของ ทำให้รู้สึกว่ามีคนรักและสนใจ มีคนยกย่อง
เห็นคุณค่า รู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของสังคมและมีความผูกพันระหว่างกัน (ไพศาล แย้มวงษ์, 2555) 
        ธอยท์ (Thoits, 1982) อธิบายว่า การสนับสนุนทางสังคม คือ การทำหน้าที่ของ
บุคคลที่มีความสำคัญต่อบุคคลอื่นที่มีความทุกข์ในใจ เช่น สมาชิกในครอบครัว เพื่อน เพื่อน
ร่วมงาน ญาติพี่น้อง และเพื่อนบ้าน เป็นความช่วยเหลือจากบุคคลรอบข้าง คุณลักษณะของ
แรงสนับสนุนทางโครงสร้างคือ การสนับสนุนจะเกิดจากเครือข่ายโดยรวม ขนาดและความ
หนาแน่นของเครือข่าย ความถี่ของการติดต่อ ระยะเวลาที่มีความสัมพันธ์กัน รวมถึงความ
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน และจำนวนของความสัมพันธ์ทางสังคม การที่เครือข่ายทางสังคมได้ 
ให้การสนับสนุนบุคคลในลักษณะของการกระทำ (support actions) โดยบุคคลนั้นรับรู้ว่า
ตนเองได้รับการสนับสนุนที่มีปริมาณมากเพียงพอกับความต้องการของตนทั้งด้านร่างกาย
และจิตใจ แรงสนับสนุนทางสังคมจะช่วยในการลดความเครียดหรือเปลี่ยนแปลงในเรื่องการ
ปรับตัวต่อความเครียด 



300 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

           ลูซี่ (Lu (Lucy) Yan, 2018) อธิบายว่า การสนับสนุนทางสังคม คือ การที่บุคคล
ได้รับข้อมูลที่ทำให้เชื่อว่ามีบุคคลที่ให้ความรักความเอาใจใส่ เห็นคุณค่า ยกย่อง รวมทั้งมี
ความรู้สึกว่าตนองเป็นส่วนหนึ่งของสังคม 

         องค์ประกอบของการสนับสนุนทางสังคม 

 ไวส์ (Weiss) อธิบายว่า การสนับสนุนทางสังคม มี 6 ประเภท ดังนี้ 
          1. ความใกล้ชิดผูกพัน (Attachment) เป็นสัมพันธภาพแสดงถึงความใกล้ชิดที่ทำให้
บุคคลรู้สึกว่าตนเป็นที่รัก และได้รับการดูแลเอาใจใส่ ซึ่งมักจะได้รับจากบุคคลใกล้ชิด เช่น คู่
สมรส เพื ่อนสมาชิกในครอบครัวเดียวกัน ถ้าหากบุคคลขาดการสนับสนุนชนิดนี้จะรู้สึก
แตกแยกทางอารมณ์ (Emotion Isolation) หรืออ้างว้างโดดเดี่ยว (Loneliness) 
          2. โอกาสในการอบรมเลี้ยงดูผูอ้ื่น (Opportunity of nurturance) หมายถึง โอกาส
ที่บุคคลสามารถแสดงความรับผิดชอบในการเลี้ยงดู หรือ ช่วยเหลือบุคคลอื่นและพึ่งพาผู้อื่น
ได้ ถ้าหากขาดการสนับสนุนชนิดน้ีจะทำให้บุคคลนั้นรู้สกึว่าชีวิตไร้ค่า (Meaningless in life) 
          3. การมีส่วนร่วมผสานเป็นส่วนหนึ่งของสังคม (Social integration) หมายถึง 
โอกาสที่บุคคลสามารถเข้าร่วมกิจกรรมในสังคม มีโอกาสแข่งขันแลกเปลี่ยนซึ่งกันและกัน 
รวมทั้งแสดงความห่วงใยเข้าใจต่อกัน ถ้าหากขาดการสนับสนุนชนิดนี้จะทำให้บุคคลนั้นรู้สึก
โดดเดี่ยวจากสังคม 
          4. กำลังใจที่มีคุณค่า (Reassurance of worth) หมายถึง การที่บุคคลได้รับการ
เคารพยกย่อง และชื่นชมที่สามารถแสดงบทบาททางสังคม อันเป็นที่ยอมรับของสมาชิกใน
ครอบครัวและสังคม ถ้าหากขาดการสนับสนุนชนิดนี้จะทำให้บุคคลนั้นรู้สึกขาดความเช่ือมั่น
หรือไร้ประโยชน์ (Uselessness)  

          5. ความเช่ือมั่นในมิตรภาพทีด่ี (Sense of reliable alliance) การสนับสนุนชนิดนี้ไดม้า
จากครอบครัว หรือเครือญาติ ซึ่งมีความคาดหวังว่าเขาจะได้รับความช่วยเหลือห่วงใยซึ่งกันและ
กัน ถ้าหากขาดการสนับสนุนชนิดนี้จะทำให้บุคคลนั้นรู้สึกขาดความมั่นคงและถูกทอดทิ้ง 
          6. การได้รับคำแนะนำ (The obtaining of guidance) หมายถึง การได้รับความ
ช่วยเหลือทางอารมณ์ ข้อมูลข่าวสาร จากบุคคลที่ตนศรัทธาและเช่ือมั่นในช่วงที่บุคคลเผชิญ
กับความเครียด หรือภาวะวิกฤต ถ้าหากขาดการสนับสนุนชนิดนี้จะทำให้บุคคลนั้นรู ้สึก
ท้อแท้สิ้นหวัง (อังศินันท์ อินทรกำแหง, 2558) 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 301 

  ความเมตตากรุณาต่อตนเอง 
       เนฟ (Kristin D. Neff) นักจิตวิทยาชาวอเมริกัน ผู้มีความสนใจจิตวิทยาแนวพุทธได้
ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับหลักพุทธธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า รวมถึงได้ค้นคว้างานศึกษาของ
บุคคลอื่น ทำให้ทราบว่าจิตวิทยาแนวพุทธนี้ให้ความสำคัญกับการพิจารณาเพื่อทำความ
เข้าใจธรรมชาติของตน ทำให้เนฟ(Kristin D. Neff) ได้พยายามศึกษาค้นคว้าเพิ่มเติม 
จนกระทั่งสามารถนิยามศัพท์ของคำว่า ความเมตตากรุณาต่อตนเอง (Self-Compassion) 
ว่าเป็นการเปิดรับและมีความรู้สึกกับความทุกข์ของตนเอง ประสบกับความรู้สึกห่วงใยเอาใจ
ใส่และอ่อนโยนที่มีกับตนเอง มีความเข้าใจ และมุมมองที่ไม่ตัดสินต่อความล้มเหลวและความ
ไม่ดีพอของตนเองและรับรู ้ว่าประสบการณ์ของตนนั้นเป็นส่วนหนึ่งของการเป็นมนุษย์ 
สามารถจำแนกได้ 3 องค์ประกอบ คือ การหยิบยื่นความใจดีให้กับตนเองแทนที่จะตำหนติิ
เตียนหรือตัดสินตนเอง, รับรู้ประสบการณ์ของตนเองว่าเป็นส่วนหนึ่งของการเป็นมนุษย์
แทนที่จะรู้สึกว่าโดดเดี่ยวและแปลกแยกจากคนอื่น และมีสติแทนที่จะจมอยู่กับความทุกข์ 
(ปิยนุช ชมภูกาศ, 2560)   
        สรุปได้ว่า การสนับสนุนทางสังคมเป็นปัจจัยภายนอกที่มีความสำคัญยิ ่งต่อการ
เสริมสร้างความเข็มแข็งทางจิตใจของผู้ที่มีความทุกข์ เพราะการสนับสนุนทางสังคม คือ การ
รับรู้ว่าตนได้รับความรัก ความอบอุ่น กำลังใจและความช่วยเหลือด้านต่างๆ จากบุคคล
ใกล้ชิด เช่น ครอบครัว เพื่อน บุคคลอื่นในสังคมที่ปรารถนาดีต่อตน เมื่อผู้ผิดหวังได้รับความ
รักและความห่วงใยจากบุคคลอื่นมาเติมเต็มความรู้สึกที่ว่างเปล่าเพราะการสูญเสียความรัก 
จะทำให้ผู้ผิดหวังในความรักรู้สึกผ่อนคลาย ลดความตึงเครียด มีสติ สามารถพิจารณาไดว่้า
ความทุกข์ที่เกิดข้ึนกับตนเป็นเรื่องปกติธรรมดาของปุถุชน ภูมิต้านทานทางอารมณ์และจิตใจ
จะทำให้ผู้ผิดหวังในความรักมีความมั่นคงทางอารมณ์และจิตใจมากขึ้น สามารถปรับตัวคืน
กลับสู่ภาวะสมดุลได้ 

  ภูมิต้านทานทางอารมณ์และจิตใจ 
         สำนักวิชาการสุขภาพจิต กรมสุขภาพจิต (2563) อธิบายว่า ภูมิต้านทานทางอารมณ์
และจิตใจ หมายถึง ความสามารถทางอารมณ์และจิตใจในการปรับตัวกลับสู่สภาวะปกติ
ภายหลังที่พบกับเหตุการณ์วิกฤติหรือสถานการณ์ที่ก่อให้เกิดความยากลำบากในชีวิตอันเป็น
คุณสมบัติหนึ่งที่ช่วยให้บุคคลผ่านพ้นปัญหาอุปสรรคและดำเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข  



302 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

  กรอทเบิร์ก (Grotberg, 2005) อธิบายว่า ภูมิต้านทานทางอารมณ์และจิตใจ หมายถึง 
ความยืดหยุ่นทางอารมณ์ หรือ ความสามารถในการฟื้นตัว ความสามารถที่จะป้องกันการ
สูญเสียลดความรุนแรง และผ่านพ้นจากการได้รับผลกระทบที่เกิดจากภาวะบีบคั้นต่าง ๆ ที่
บุคคลต้องเผชิญได้ด้วยดี เป็นความยืดหยุ่นที่ช่วยเสริมสร้างให้บุคคลมีการพัฒนาทางความคิด
และมีพฤติกรรมที่พึงประสงค์ รับรู้ในสิ่งที่ตนเองเป็นอย่างเหมาะสมด้วยความเช่ือว่า 
         1. ตนเป็นคนมีความสามารถ มีความรู ้ส ึกมั ่นคงทางใจ เชื ่อในคุณค่าและ
ความสามารถของตนเองในการควบคุมจัดการกับสิ่งต่างๆที่เกิดข้ึนได้อย่างเหมาะสม 
         2. ตนมีความสำคัญ มีค่า ม ีความหมาย เป็นที ่ยอมรับและเป็นส่วนหนึ่งของ
ครอบครัว และกลุ่มสังคมแวดล้อม 
         3. ตนมีพลังอำนาจ มีความสามารถในการควบคุม หรือแก้ไขสิ่งต่างๆที่อาจจะเข้ามา
กระทบต่อชีวิตของตนเองได้ นอกจากนี้ยังช่วยให้บุคคลมีความสามารถในการใช้ทักษะชีวิต
และทักษะในการเผชิญกับปัญหาในรูปแบบต่างๆ 
         ไดเยอร์ (Dyer, 1996) อธิบายว่า ภูม ิต ้านทานทางอารมณ์และจิตใจ หมายถึง 
ความสามารถหรือทักษะ ซึ่งสามารถพบได้ 3 มิติด้วยกัน คือ มิติบุคคล มิติระหว่างบุคคลและ
ครอบครัว โดยที่ปัจจัยเหล่านี้จะส่งผลหรือมีอิทธิพลให้บุคคลเกิดความเข้มแข็งทางใจในขณะ
หรือภายหลังเผชิญเหตุการณ์วิกฤต 
 

การฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรักตามหลักพุทธจิตวิทยา 

     ผู้เขียนได้ศึกษางานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรักตาม
หลักพุทธจิตวิทยา ดังนี้ 
        ธีระธรรม ทองโมถ่าย (2562) ศึกษาเรื่อง รูปแบบการเยียวยาเพื่อเสริมสร้างความ
เข้มแข็งทางจิตใจตามแนวพุทธจิตวิทยาของสตรีที่ผิดหวังในความรัก พบว่า กระบวนการ
เยียวยาผู้ผิดหวังในความรักตามแนวพุทธจิตวิทยา ประกอบด้วย 1) การสร้างสัมพันธภาพ 
เพื่อสร้างความไว้ใจและยอมรับซึ่งกันและกัน 2) การสำรวจปัญหา เป็นการทบทวนความ
คิดถึงปัญหาของตน 3) การพัฒนาสติ เพื่อให้เข้าใจปัญหา 4) คิดวิเคราะห์ เป็นการแสดง
ความรู้สึกต่อปัญหาอย่างเหมาะสม 5) รู้เท่าทันปัญหา/ทุกข์ 6) รู้วิธีการแก้ความทุกข์ หา
วิธีการแก้ปัญหาอย่างเหมาะสม 7) รู้จักและเข้าใจตนเอง ทำให้สภาพจิตใจปลอดโปร่ง และ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 303 

8) ใจเข้มแข็ง สามารถมองชีวิตตนเองด้วยความเข้าใจและสามารถจัดการปัญหาได้ ผลจาก
กระบวนการเยียวยาดังกล่าวจะทำให้จิตใจเข้มแข็งสามารถดำเนินชีวิตต่อไปอย่างปกติ เข้าใจ
ชีวิตมากข้ึน เห็นคุณค่าชีวิตย่อมเปลี่ยนวิกฤตให้เป็นโอกาสในการสร้างพลังบวกให้กับชีวิต 

     รัตน์นที วิโรจน์ฤทธิ์ (2559) ศึกษาเรื่อง การพัฒนาโมเดลความสัมพันธ์เชิงสาเหตุ
ความสุขในความรักตามหลักพุทธจิตวิทยา พบว่า การมีเจตคติต่อความรักในรูปแบบเมตตา คือ 
การมีความคิด ความเข้าใจ ที่จะมีความปรารถนาให้คนรักของตนมีความสุข โดยการแสดงออก
ด้วย พฤติกรรมทางกาย และทางวาจา ไม่เอาอัตตาเป็นศูนย์กลางและไม่มุ่งหวังสิ่งตอบแทน  
       สรุปได้ว่า พุทธจิตวิทยาการฟื้นฟูพลังใจผู้ผิดหวังในความรัก เป็นการฟื้นฟูพลังจิตใจ
ด้วยสัมมาทิฏฐิผ่านกระบวนการคิดแบบอริยสัจ เพื่อให้ผู้ผิดหวังในความรักเข้าใจสาเหตุของ
ทุกข์(ปัญหา) อย่างถูกต้องตรงตามความเป็นจรงิ รู้วิธีการปฏิบัติเพื่อเผชิญปัญหาโดยไม่ถกูบบี
คั้นจากทุกข์ สามารถปรับตัวและปรับใจสู่ภาวะสมดุลให้สามารถจัดการกับความทุกข์และ
ดำเนินชีวิตต่อไปได้อย่างปกติ การฟื้นฟูพลังใจผู้ผิดหวังในความรักตามหลักพุทธจิตวทิยามี
ปัจจัยสนับสนุน 2 ปัจจัย คือ 1) ปัจจัยภายนอก ได้แก่ การสนับสนุนทางสงัคม คือการรับรู้ว่า
ตนเองได้รับความรักจากบุคคลในครอบครัวและบุคคลอื่นเป็นการเสรมิสร้างกำลังใจ ทำให้ไม่
รู้สึกโดดเดี่ยว และ 2) ปัจจัยภายใน ได้แก่ การคิดแบบอริยสัจ คือ การคิดอย่างมีเหตุผลและ
คิดเร้ากุศล มุ่งให้เกิดคุณธรรมและกุศลจิต เมื่อผู้ผิดหวังในความรักปรับเปลี่ยนวิธีค ิดให้
พิจารณาสิ่งทั้งหลายตามเหตุปัจจัยโดยไม่คิดตามความรู้สึกของตน ทำให้มีความคิดเห็นที่ดี
งามและถูกต้องตามความเป็นจริง ผลจากการมีสัมมาทิฏฐิทำให้เป็นผู้ที่มี  
        1) สติสัมปชัญญะ คือ รู้เท่าทันความคิดว่าตนกำลังจะทำอะไร ทำให้จิตใจไม่ฟุ้งซ่าน
สับสน ไม่ปรุงแต่งความคิดไปตามความเคียดแค้นชิงชัง และรู้ตัวว่าควรปฏิบัติตนในแนวทาง
ที่ถูกต้องดีงามต่อตนเองและผู้อื่น 
        2) ความเมตตากรุณาต่อตนเอง คือ มีความเมตตาต่อตนเอง ต้องการให้ตนพ้นจาก
ความทุกข์และมีความสุข, เช่ือว่าการผิดหวังในความรักเป็นเรื่องธรรมชาติของมนุษย์สามารถ
เกิดขึ้นได้กับทุกคน มีสติยอมรับความเป็นจริง ไม่จมอยู่กับความทุกข์ เห็นคุณค่าชีวิตตน มี
สัมปชัญญะที่จะไม่คิดทำร้ายตนเองและพร้อมเผชิญปัญหาด้วยจิตใจที่เข้มแข็งเป็นปกติสุข  
         3) พรหมวิหาร 4 คือ มีเจตคติต่อความรักในรูปแบบเมตตา คือ เข้าใจและมีความ
ปรารถนาให้คนที่ตนรักมีความสุขโดยการแสดงออกด้วยกริยาท่าทางและคำพูด ไม่เอาอัตตา
เป็นศูนย์กลาง วางใจสงบ ให้อภัยคนรักได้แม้ว่าตนเองจะผิดหวังและยินดีเมื่อเห็นคนที่ตนรัก
มีความสุข   



304 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

          4) ภูมิต้านทานทางอารมณ์และจิตใจ คือ มีความสามารถทางอารมณ์และจิตใจใน
การปรับตัวฟื้นคืนกลับสู่ภาวะสมดุลได้อย่างรวดเร็วและดำเนินชีวิตต่อไปอย่างปกติหลังจาก
ผ่านเหตุการณ์วิกฤต มองวิกฤติที่เกิดข้ึนกับตนอย่างเข้าใจและสามารถจัดการปัญหาได้ 
         กระบวนการดับทุกข์ทางพุทธจิตวิทยาที่กล่าวมาข้างต้นทำให้เข้าใจตนเองและผู้อื่น, 
มีความยืดหยุ่นทางอารมณ์และจิตใจ มีวุฒิภาวะทางอารมณ์ สามารถปรับตัวเพื่อข้ามผ่าน
ปัญหา ปล่อยวางจากความยึดมั่นถือมั่นซึ่งเป็นสาเหตุทำให้เกิดทุกข์และสามารถดำรงชีวิตอยู่
ต่อไปได้ด้วยปัญญา ส่งผลให้มีความรู้สึกดีต่อตนเองและผู้อื่น ผู้ที่มีการปรับตัวที่ดี มีความ
ยืดหยุ่น เรียนรู้จากความผิดหวังและมีคนรอบข้างที่เข้าใจ จะเป็นปัจจัยปกป้องช่วยลดความ
เสี่ยงในการฆ่าตัวตาย (กรมสุขภาพจิต, 2563) 
 

บทสรุป 

       ความรักเป็นนามธรรม ไม่เที่ยงสามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามกาลเวลา ไม่มีตัวตน
แท้จริงที่ใครจะครอบครองเป็นเจ้าของบังคับได้ตามที่ใจต้องการ เมื่อใดที่ความรักผันแปรไม่
เป็นดังใจปรารถนา ผู้ที่ยึดติดว่าความรักคงทนจะไม่แปรเปลี่ยนก็จะเป็นทุกข์ เสียใจ ผิดหวัง 
ตราบใดที่ยังจมดิ่งอยู่ในความทุกข์ ปฏิเสธไม่ยอมรับสิ่งที่เกิดขึ้น กล่าวโทษตนเองหรือผู้อื่น 
ไม่เห็นคุณค่าในตนเอง ความทุกข์สะสมที่ยังไม่สามารถคลี่คลายได้จะทำให้สูญเสียการ
ควบคุมอารมณ์และจิตใจ ไม่เห็นคุณค่าการมีชีวิตอยู่ เก็บตัวไม่พบปะผู้คน สถานการณ์
ดังกล่าวอาจนำไปสู่ภาวะซึมเศร้าและฆ่าตัวตายในที่สุด ดังนั้นการปรับใจให้ยอมรับความจริง
ของชีวิต คิดอย่างมีเหตุผล มองวิกฤติที่เกิดขึ้นกับตนอย่างเข้าใจ จำเป็นต้องใช้หลักพุทธ
จิตวิทยาในการจัดการแก้ปัญหาด้วยการคิดแบบอริยสัจ ผลจากการคิดแบบอริยสัจจะทำให้
เกิดสัมมาทิฏฐิมุ่งให้เกิดคุณธรรมและกุศลจิต มีสติสัมปชัญญะในการคิดและกระทำ เมื่อ
ยอมรับได้ว่าสิ่งที่เกิดข้ึนกับตนเป็นความจริงก็จะมีความเมตตากรุณาต่อตนเอง ไม่เบียดเบียน
ตนเองให้จมอยู่กับความทุกข์ ปรารถนาให้ตนมีความสุขและหลุดพ้นจากความทุกข์ เมื่อ
เมตตากรุณาต่อตนเองเป็นก็จะไม่มีความโกรธ ไม่เคียดแค้นชิงชัง ส่งผลให้เมตตากรุณาต่อ
ผู้อื่นได้และสามารถให้อภัยผู้ที่ทำร้ายตน นอกจากนี้การฟื้นฟูพลังจิตใจผู้ผิดหวังในความรัก
ให้มีจิตใจเข้มแข็งจะต้องได้รับการสนับสนุนทางสงัคม เพื่อให้ผู้ผิดหวังในความรักรับรู้ว่าตนมี
ผู้ที่รักและหวังดีกับตนพร้อมที่จะให้คำปรึกษาแนะนำ จะช่วยให้ผู้ผิดหวังในความรักผ่อน
คลายความตึงเครียด มีขวัญและกำลังใจในการดึงตนเองออกจากความทุกข์และข้ามผ่าน



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 305 

ความรู้สึกว่างเปล่าโดดเดี่ยว สิ้นหวัง ท้อแท้ ความสัมพันธ์ของปัจจัยต่างๆที่กล่าวมาข้างต้น
ส่งผลให้ผู้ผิดหวังในความรักสามารถฟื้นฟูพลังจิตใจปรับตัวฟื้นคืนกลับและปรับใจให้เจริญ
งอกงามข้ึนมาใหม่เพื่อดำเนินชีวิตต่อไปได้อย่างยืดหยุ่นและมั่นคง มองชีวิตด้วยความเข้าใจ 
สามารถปรับตัวเพื่อข้ามผ่านปัญหาได้ด้วยปัญญา 
 

รายการอ้างอิง 

กรมสุขภาพจิต. (2563). ปัญหาความสัมพันธ์-เศรษฐกิจ-โรคประจำตัว ปัจจัยเสี่ยงฆ่าตัวตาย 

    สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก https://www.dmh.go.th/news-dmh/ 
         view.asp?id=30143 
______. (2563). ปัญหาพฤติกรรมการฆ่าตัวตาย. สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก 
       https://www.dmh.go.th/news/view.asp?id=2287  
ชมพูนุท ศรีจันทร์นิล. (2552). จิตวิทยาแนวพุทธ: แนวทางเพื่อการเยียวยาและพัฒนาจิตใจ 
 มนุษย์. วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย. 29(4), 192-193. 
เทวิกา ประดิษฐบาทุกา, ผศ.ดร. (2557). เรื่องราวของความรัก. สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564,  
 จาก https://www.gotoknow.org/posts/561277 
ธนพงศ์ อุทยารัตน์. (2560). การพัฒนามาตรวัดการคิดแก้ปัญหาในบรบิทพุทธธรรมของนิสิต 
 นักศึกษาปริญญาตรี (วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
 กรุงเทพฯ. 
ธีระธรรม ทองโมถ่าย. (2562). รูปแบบการเยียวยาเพื่อเสริมสรา้งความเข้มแข็งทางจิตใจตาม 
 แนวพุทธจิตวิทยาของสตรีที่ผิดหวังในความรัก. (ปริญญานิพนธ์ปริญญาดุษฎี 
 บัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
ปิยนุช ชมภูกาศ. (2560). ความเมตตากรุณาต่อตนเอง: จากแนวคิดหลักพุทธธรรมสู่การพัฒนา 
 มาตรวัด. วารสารวัดผลการศึกษา, 34(95), 1-14. 
ปิยนันท์ สวัสดิ์ศฤงฆาร, ดร. (2563). 5 ลำดับการเปลี่ยนแปลงของอารมณ์ต่อความสูญเสีย 
 ในชีวิต. สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564, จาก https://drpiyanan.com/2020/06/09/5 
 -stages- of-grief-rose-and-kessler/ 
แผนกจิตเวช โรงพยาบาลเพชรเวช. (2563). อกหัก อาการที่อธิบายได้ด้วยหลักวิทยาศาสตร์.  
 สืบค้น 6 มิถุนายน 2564. จาก https://www.petcharavejhospital.com/th/  
 Article/article_detail/heartbroken_love  

https://www.dmh.go.th/news-dmh/
https://www.dmh.go.th/news/view.asp?id=2287
https://www.gotoknow.org/posts/561277
https://drpiyanan.com/2020/06/09/5
https://www.petcharavejhospital.com/


306 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.2 (July – December) 2021 

พระครสูังฆรักษ์ทวี อภโย. (2563). พุทธจิตวิทยาสำหรบัคนชายขอบ. วารสารมหาจุฬา 
 นาครทรรศน์, 7(8), 17. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2536). ความรัก จากวาเลนไทน์ สู่ความเป็นไทย. กรุงเทพฯ:               
         พิมพ์สวย. 
พระอธิการประกาสิทธ์ิ สุจิณฺโณ (กลิ่นช่ืน). (2561) . ศึกษาสติสัมปชัญญะที่ปรากฎอยู่ในโพธิ 
 ปักขิยธรรม ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา (ปริญญานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต)  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564, จาก  
 http://lp.mcu.ac.th/userfiles/file/2562/MCU62020826.pdf 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). สัมมาทิฏฐิ. สืบค้น 14 กันยายน 2564, จาก   

 http://www.buddhadasa.org/files/pdf/B_new/new074.pdf 
ไพศาล แย้มวงษ์. (2555). การศึกษาการสนับสนุนทางสังคมที่ส่งผลต่อความพึงพอใจในชีวิต 
 ของนักศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ (สารนิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัย 
 ศรีนครินทรวิโรฒ. กรุงเทพฯ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
 กรณราชวิทยาลัย (ออนไลน์). สืบค้น 2 กรกฎาคม 2564, จาก  
 http://www.geocities.ws/tmchote/tpd-mcu/tpd15.htm 
ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์, นพ. (2552). จิตวิทยาแนวพุทธ. สืบค้น 8 กันยายน 2564, จาก  
 http:// medinfo2.psu.ac.th/cancer/db/news_ca.php?newsID=132&           
 typeID=22&form=9 
รัตน์นที วิโรจน์ฤทธ์ิ. (2559). การพัฒนาโมเดลความสัมพันธ์เชิงสาเหตุความสุขในความรัก 
 ตามหลักพุทธจิตวิทยา. (ปริญญานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬา 
 ลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล
 ธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 41). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์.  
______. (2562). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย (พิมพ์ครั้งที่ 52). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
สาหร่าย เพชรอักษร, พรรณระพี สุทธิวรรณ, อัจฉรา จันทร์ฉาย และพีระพนธ์ โสพัศสถิตย์  
 (2559). การศึกษาความต้องการในการใช้แอปพลิเคช่ันเพื่อช่วยการฟื้นฟู้จิตใจของ 
 ตนเองจากการผิดหวังจากความรัก (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย สืบค้นเมื่อ 2 กรกฎาคม 2564, จาก http://www.hu.ac.th/  
 conference/conference2016/proceedings/data/4-1.pdf 

http://lp.mcu.ac.th/
http://www.buddhadasa.org/


วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                ปีที ่7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2564  | 307 

สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบณัฑิตยสถาน ฉบับ พ.ศ. 2554  
        (ออนไลน์). สืบค้น 6 มิถุนายน 2564, จาก http://dictionary.orst.go.th/ 
สำนักวิชาการสุขภาพจิต กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข. (2563). เปลี่ยนร้ายกลายเป็นดี.  
         (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: บียอนด์พับลิสช่ิง. 
อังศินันท์ อินทรกำแหง. (2560). การเตรียมพร้อมสู่การทำงานอาสาสมัครและพัฒนารูปแบบ 
        ความสัมพันธ์เชิงสาเหตุของการจัดการสุขภาวะตนเองที่เกี่ยวข้องกับการทำงานของ 
        อาสาสมัครของบุคลากรมหาวิทยาลัย (รายงานการวิจัย). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย 

 ศรีนครินทรวิโรฒ.  
Dyer, J.G.; & Mc Guinness. T.M. (1996). Resilience: Analysis of the concept. Archives  
 Of Psyciatric Nursing, 10(5), 276-282. 
Grotberg, E. H. (2005). Resilience for Tomorrow. Retrieved July 2, 2021, from  
 http://Resilent.uluc.edu/library/grotberg2005_resilience-for-tomorrow- 
 brazil.pdf 
Kubler-Ross. E. (1969). On grief and Grieving. Retrieved July 2, 2021, from  
 http://grief.com/the-five-stages-of-grief 
Lu (Lucy) Yan. (2018). Good Intentions, Bad Outcomes:  The Effects of  
 Mismatches between Social Support and Health Outcomes in an Online  
 Weight Loss Community. Journal of Production and Operations  
 Management Society, 27(1), 9-27, Abstract. Retrieved March 1, 2021, from  
 https://doi.org10.1111/poms.12793  
Saul McLeod. (2020). Maslow's Hierarchy of Needs. Retrieved March 1, 2021,  
 From https://www.simplypsychology.org/maslow.html 
Sternberg Robert J. (2004). “A Triangular Theory of Love”. In Reis, H. T.; Rusbult,  
 C.E. Close Relationships. New York: Psychology Press. 
Thoits, P. A. (1982). Conceptual, methodological, and theoretical problem in  
 Studying social support as a buffer against life stress. Journal of Health  
 and Social Behavior, 145-149 

https://dictionary.orst.go.th/
http://resilent.uluc.edu/library/grotberg2005_resilience-for-tomorrow-
http://grief/
https://doi.org/10.1111/poms.12793

