
 

 

พุทธจิตวิทยากับการพัฒนาตนให้มีความสุข 

Buddhist Psychology and Happiness Self - Development 
 

สุวรรณี ไวท์1, สิริวัฒน์ ศรีเครือดง2 และ สุวัฒสัน รักขันโท3 
Suwannee White, Siriwat Srikhruedong, and 

Suwatsan Ragkhanto     
(suwanneeC1986@gmail.com and noonsuwat@gmail.com) 

 
 

บทคัดย่อ 

 การพัฒนาตนให้มีความสุขตามแนวพุทธจิตวิทยาเน้นการเรียนรู้ และการปฏิบัติ
เพื่อไปสู่ความพอดีหรือการมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการ
ดำเนินชีวิตของบุคคลกับสภาพแวดล้อม (มัชฌิมาปฏิปทา) และมุ่งการกระทำตนให้มี
ความสุขด้วยตนเอง โดยการฝึกจิตให้เป็นไปในทางบวก รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจตนเอง
มากกว่าการพึ่งพาอาศัยวัตถุ (โยนิโสมนสิการ) มีความเมตตากรุณา รู้จักเอื้อเฟื่อเผื่อแผ่
และเห็นอกเห็นใจผู้อื่น ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะเป็นแนวทางการพัฒนาชีวิตของตนให้มีความสุขที่
ยั่งยืน โดยการพัฒนาตนให้มีความสุขในบทความนี้ประกอบด้วย 3 หลักสำคัญทางพุทธ
ธรรม คือ ทมะ สิกขาและภาวนา มีวิธีการที่จะพัฒนาตนให้มีชีวิตที่ดีงามและมีความสุข 7 
ประการ ได้แก่ การรู้จักเลือกหาแหล่งความรู้ และแบบอย่างที่ดี การรู้จักจัดระเบียบชวิีต 
การถึงพร้อมด้วยแรงจูงใจให้สร้างสรรค์ การมีความมุ่งมั่นพัฒนาตนให้เต็มศักยภาพ การ
ปรับเจตคติและค่านิยมให้เหมาะสมกับการดำเนินชีวิตที่ดีงาม มีสติรู้จักแก้ปัญหา และ
พึ่งพาตนเองได ้ 

คำสำคัญ: พุทธจิตวิทยา, การพัฒนาตน, ความสุข   

 

 
1 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2, 3 ภาควิชาจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Received:  May 20, 2020 
Revised:  May 26, 2020 
Accepted:  May 26, 2020 



426 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

Abstract 

 Happy Self-Development based on Buddhist Psychology with learning 
and practicing leads to sufficiency and life balance. Harmonious relationship 
between person’s way of living environment (Middle path)  and highlighting on 
individual action for self happiness, know oneself, and understand oneself 

rather than relying on objects (Yonisomanasikāra) which is a path of life 
development for long-lasting. Self-Development based includes 3 primary 

factor are Tama Sikha and Bhāvanā. There are 7 self-developing factors to 
happy life including seeking for knowledge sources and role model, organizing 
way of life, readying for motivation in creative way, striving for efficient growth 
needs, adapting attitude and value to optimise way of living, being mindful, 
and knowing how to solve problem and self-reliant. 

Keywords: Buddhist Psychology, Self - Development, Happiness 
 

บทนำ 

 ในปัจจุบันสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมได้มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วทำ
ให้เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของกลุมคนบางกลุม ทั้งในทางบวก และทางลบ ทั้งนี้
เพราะการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมกลุมอาจนําไปสูการเปลี่ยนแปลงปทัสถาน และนําไปสู
การเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสังคมได้ และอาจเอื้อให้เกิดปัญหาทางสังคมต่าง ๆ เช่น 
ปัญหาอาชญากรรม ปัญหาความยากจน ปัญหาการว่างงาน รวมถึงความเครียด และการ
ก่อความไม่สงบสุขเกิดข้ึน พุทธศาสนาจึงได้ช้ีทางแก้ปัญหาของมนุษย์ด้วยความรู้ที่ถูกต้อง
สอดคล้องกับสภาพตามเป็นจริงของสังคม ของชีวิต และโลก ระบบความรู้นี้เริ่มต้นที่การ
ตรัสรู้ของพระพุทธองค์ มนุษย์สามารถที่จะศึกษาหาความรู้เกี่ยวกับโลกทั้งภายในและ
ภายนอกของชีวิตไดอ้ย่างกว้างขวางไม่มีที่สิ้นสุด (ระวี ภาวิไล, 2558) 

 เมื่อเราปรารถนาที่จะศึกษาเรื่องของชีวิต เรื่องของจิต ก็สามารถเริ่มต้นได้ง่าย ๆ 
โดยเริ่มจากการมีชีวิตอยู่กับปัจจุบันฝึกการตามดูรู้เท่าทันอารมณ์ ความรู้สึกนึกคิดของตนเอง



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 427 

 

 

เสมอ ๆ  บ่อย ๆ จนเป็นความเคยชิน ก็จะได้คุ้นเคย รู้เห็น และเข้าใจจิตของตนในประเภท
ต่าง ๆ ได้มากข้ึนจนจิตสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม ทั้งภายในและภายนอก ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะส่งผล
ไปยังพฤติกรรมการแสดงออกทุกครั้ง องค์ประกอบที่เกี่ยวข้องกับจิตนั ้นเริ ่มตั ้งแต่ต้องมี
เจตนา ความจงใจ ตั้งใจ หรือเจตจำนง และมีแรงจูงใจอย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งนำไปสู่การทำให้
มีปฏิกิริยา อารมณ์ ความรู้สึกต่าง ๆ  เช่นความรู้สึกต่อสุข-ทุกข์ นั้น รู้สึกชอบใจ ไม่ชอบใจ 
อยากจะได้ ไม่อยากได้ อยากเป็น ไม่อยากเป็น หรืออยากจะหนี อยากรักษาไว้ อยากจะ
ทำลาย เป็นต้น ซึ่งความรู้สึกเหล่านี้จะมีผลชักนำพฤติกรรมทั้งหลายต่าง  ๆ ของบุคคล 
หากบุคคลรู้เท่าทันอารมณ์ความรู้สึกนึกคิดของตนเองเสมอ ๆ  บ่อย ๆ แล้วก็จะสามารถ
นำไปสู่ความสงบสุขในการดำรงชีวิตได ้ 
 บทความนี้นำเสนอเกี่ยวกับ พุทธจิตวิทยากับการพัฒนาตนเองให้มีความสุข 
จากการใช้จิตวิทยาแนวพุทธเพื่อการพัฒนาตน รู้จักแก้ไขปัญหา เรียนรู้การสร้างจิตที่งอก
งามในการดำรงชีวิต และพัฒนาลักษณะทางจิตให้มีคุณธรรม จริยธรรม และความสุข ซึ่ง
สิ่งเหล่านี้สามารถนำพาบุคคลให้ไปสู่การดำรงชีวิตได้อย่างปกติสุข รวมถึงการใช้ชีวิตใน
สังคมส่วนรวมก็จะมีแตค่วามสงบสุขไม่วุ่นวาย  
 

ขอบเขตเน้ือหาของพุทธจิตวิทยา 

 พุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) คือ พุทธ + จิตวิทยา เป็นการบูรณา
การแนวคิด ทฤษฎี และองค์ความรู ้ทางจ ิตวิทยาซึ ่งเป ็นศาสตร์ตะวันตกกับหลัก
พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสตร์ตะวันออก มาผสมผสานกันเพื่อปรับใช้ในการดำเนินชีวิต 
และเป็นแนวทางในการพัฒนาชีวิตให้เกิดความดีงาม มีความสุขทางจิตใจมากยิ่งขึ้น ผู้เขยีน
ได้ให้ความหมายของพุทธจิตวิทยาไว้ว่า พุทธจิตวิทยา คือ การเรียนรู้ถึงจิตเพื่อปลดเปลื้อง
ทุกข์ด้วยหลักธรรม คือการเรียนหรือศึกษาพฤติกรรมความเป็นมาเป็นไปของจิตให้รู้แน่ และ
ปลดเปลื้องเหตุแห่งทุกข์ที่เกิดขึ้นนั้นด้วยการอาศัยหลักธรรมในการดับทุกข์ และพัฒนา
ตนเองให้มีความสุข ในการพัฒนาตนเองนี้ มีความเกี่ยวข้องกับการพัฒนาองค์ประกอบต่าง ๆ 
ไม่ว่าจะเป็นการพัฒนาตัวตนของเราเองให้มีการยึดมั ่นในศีลธรรม ความดี รวมถึงการ
พัฒนาสิ่งแวดล้อมรอบตัว สังคม เพื่อให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีและเกิดความผาสุก 



428 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

 เริงชัย หมื ่นชนะ (2558) ได้กล่าวถึงขอบเขตเนื ้อหา คำสอนแม่บท และ
สาขาวิชาของพุทธจิตวิทยาไว้อย่างชัดเจนสรุปได้ว่าพุทธจิตวิทยาเป็นการศึกษาเรื่องจิต
โดยตรง โดยมีจุดเน้นให้ผู้ศึกษาเฝ้ามอง พิจารณา และวิเคราะห์จนรู้เท่าทันสภาวะจิตด้วย
ตนเอง เพื่อจะได้ขจัดทุกข์ทางใจได้สิ้นเชิง มีสภาวะจิตที่เป็นอิสระ ถึงความสุขที่สมบูรณ์ 
เป้าหมายของพุทธจิตวิทยา อยู่ที่การฝึกกระแสจิตเพื่อดับทุกข์ โดยคำสอนแม่บทของพุทธ
จิตวิทยา คือ พระธรรม และพระวินัย ซึ่งถือว่าเป็นเนื้อหาหลักในการศึกษาพุทธจิตวทิยา 
สรุปรายละเอียดไดด้ังนี ้
 พระธรรม เป็นคำรวมเรียกสิ ่งต่าง ๆ ที ่เกิดขึ ้น ตั ้งอยู่  และดับไปตามกฎ
ธรรมชาติ รวมถึงระบบของธรรมชาติ และพฤติกรรมต่าง ๆ ของธรรมชาติทั้งที่อยู่ภายนอก
และภายในตัวมนุษย์ ทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต ซึ่งมนุษย์ได้นำมาเป็นกฎเกณฑ์ ทฤษฎี 
หลักการ ความรู้ (ปริยัติ) ความประพฤติ ปฏิบัติ และหลักแห่งความรู้แจ้ง ซึ่งเป็นผลที่เกิด
จากการปฏิบัติที่เรียกว่า ญาณ เป็นต้น 
 พระวินัย คือ กฎระเบียบ ข้อบัญญัติสำหรับฝึกหัดกาย วาจา ใจ ได้แก่ สิกขาบท 
หรือศีลของพระภิกษุ สามเณร ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา และชีในพระพุทธศาสนา เป็นต้น 
 สาขาวิชาของพุทธจิตวิทยา สามารถแบ่งออกเป็นสาขาใหญ่ได้ 3 สาขา คือ 
 1. พุทธจิตวิทยาทั่วไป เน้นศึกษาพฤติกรรมของจิตที่สะท้อนออกมาทางกาย
และวาจา ได้แก่ ทางอารมณ์ ความรู้สึก เชาวน์ปัญญา การรับรู้ สุขภาพจิต การสื่อสาร 
ผัสสะ สังคม สิ่งแวดล้อม 
 2. พุทธจิตวิทยาเหนือประสาทสัมผัส หรือชั้นสูงในภูมิภพ ฌานสมาบัติ มรรค 
ผล นิพพาน โดยชาติ ภูมิ และกิริยาจิต เช่น จิตที่เป็นรูปาวจรกุศลจิต จะส่งผลให้เกิดในสุ
ปาวจรกุศลภูมิ  
 3. พุทธจิตวิทยาประยุกต์ คือ การศึกษาปรากฏการณ์ที่เกิดจากการปฏิบัติที่รู้
เห็นด้วยตนเอง การนำพระพุทธศาสนาไปแนะแนวอย่างมีจิตวิทยาตามสภาวะ และ
สิ่งแวดล้อม เช่นการเป็นจิตอาสา (คิลานธรรม) นำหลักพุทธศาสนาไปปลอบโยน หรือการ
เจริญอาณาปานสติ วิปัสสนาไปบำบัด และให้การปรึกษาผู้ป่วย เป็นต้น   
 
 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 429 

 

 

การพัฒนาตน 

 ตามแนวคิดจิตวิทยาการพัฒนาตน (Self-Development) ได้แก่ การเปลี่ยนแปลง
ตัวเองให้เหมาะสมเพื่อสนองความต้องการตามเป้าหมายของตนเอง หรือเพื่อให้สอดคล้องกับ
สิ่งที่สังคมคาดหวัง หมายถึง การที่บุคคลพยายามที่จะปรับปรุงเปลี่ยนแปลงตนด้วยตนเองให้
ดีขึ้นกว่าเดิม เหมาะสมกว่าเดิม ทำให้สามารถดำเนินกิจกรรม แสดงพฤติกรรม เพื่อสนอง
ความต้องการ แรงจูงใจ หรือเป้าหมายที่ตนตั้งไว้ และรวมถึงการพัฒนาศักยภาพของตน
ด้วยตนเองให้ดีขึ ้นทั ้งร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และสังคม เพื ่อให้ตนเป็นสมาชิกที ่มี
ประสิทธิภาพของสังคม เป็นประโยชน์ต่อผู้อื่น ตลอดจนเพื่อการดำรงชีวิตอย่างสันติสุข 
 ตฎิลา จำปาวัลย์, (2562) ได้กล่าวถึงการพัฒนาตนไว้ว่า การพัฒนาตนควร
เริ่มต้นที่การพัฒนาจิต เพราะการพัฒนาจิตนั้นถือได้ว่าเป็นเรื่องที่สำคัญต่อการแสดง
พฤติกรรม เมื ่อจิตดีงาม พฤติกรรมที่แสดงออกมาก็ดีงามตามไปด้วย การพัฒนาตน
นอกจากจะเป็นการพัฒนาเพื่อประโยชน์ต่อตนเองให้เป็นทั้งคนดี คนเก่ง และมีความสุข
แล้ว ยังเป็นไปเพื่อประโยชน์ให้ผู้อื่น และสังคมด้วย ซึ่งการพัฒนาตนนั้นควรมีการพัฒนา
อยู่เป็นประจำตลอดช่วงชีวิต  
 

แนวคิดพื้นฐานในการพัฒนาตน 

 บุคคลที่จะพัฒนาตนเองได้ ต้องเป็นผู้มุ่งมั่นที่จะเปลี่ยนแปลงหรือปรับปรุง
ตัวเอง โดยมีความเชื่อหรือแนวคิดพื้นฐานในการพัฒนาตนที่ถูกต้อง ซึ่งจะเป็นสิ่งที่ช่วย
ส่งเสริมให้การพัฒนาตนเองประสบความสำเร็จ ต้องเช่ือและเข้าใจแนวคิดพื้นฐาน ดังนี้ 
 1. มนุษย์ทุกคนมีศักยภาพและมีคุณค่าอยู่ในตัวเอง ทำให้สามารถฝึกหัดและ
พัฒนาตนได้ในทุกเรื่อง 
 2. ไม่มีบุคคลใดสมบูรณ์พร้อมทุกด้าน จนไม่จำเป็นต้องพัฒนาในเรื่องใดอีก 
 3. ต้องอาศัยความช่วยเหลือจากบุคคลอื่นในการพัฒนาตน แม้จะเป็นผู้ที่รู้จัก
ตนเองได้ดีที่สุด แต่ก็ไม่สามารถปรับเปลี่ยนตนเองได้ในบางเรื่อง ทั้งการควบคุมความคิด 
ความรู้สึกและการกระทำของตนเอง 
 4. อุปสรรคสำคัญของการปรับปรุงและพัฒนาตนเอง คือ การมีความคิดติดยึด
ไม่ยอมปรับเปลี่ยนวิธีคิด และการกระทำจึงไม่ยอมสร้างนิสัยใหม่ หรือฝึกทักษะใหม่ที่
จำเป็นต่อตนเองได้ 



430 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

 5. การปรับปรุงและพัฒนาตนเอง สามารถดำเนินการได้ทุกที่ ทุกเวลาและอย่าง
ต่อเนื่อง เมื่อพบปัญหาหรือข้อบกพร่องเกี่ยวกับตนเอง 
 

ความสำคัญของการพัฒนาตน 

 บุคคลล้วนต้องการความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ จึงต้องการพัฒนาตัวเองให้ก้าว
ข้ามผ่านจุดด้อยที่มีอยู่ เป็นการเตรียมพร้อมที่จะรับมือกับปัญหาต่าง ๆ  ในอนาคต การ
เลือกที่จะไม่พัฒนาตัวเองเท่ากับเป็นการว่ิงหนีปัญหาที่จะเกดิข้ึนในอนาคต หรืออย่างน้อย
ก็ต้องการมีชีวิตที่เป็นสุขในสังคม ประสบความสำเร็จตามเป้าหมายและความต้องการของ
ตนเอง รวมถึงทันต่อการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในสังคมโลก ดังนั้น การพัฒนาตนจึงมี
ความสำคัญ ดังนี ้
 1. ความสำคัญต่อตนเอง ถือเป็นการเตรียมตัวเองให้พร้อมในด้านต่าง ๆ  ให้
มากที่สุด เพื่อรับกับสถานการณ์ทั้งหลายได้ด้วยความรู้สึกที่ดีต่อตนเอง เป็นการปรับปรุง
สิ่งที่บกพร่อง และพัฒนาพฤติกรรมให้เหมาะสม ขจัดคุณลักษณะที่ไม่ต้องการออกจาก
ตัวเอง และเสริมสร้างคุณลักษณะที่ดีงามที่สังคมต้องการข้ึน เป็นการวางแนวทางให้ตนเอง
สามารถพัฒนาไปสู่เป้าหมายในชีวิตได้อย่างมั่นใจ มั่งคง และเป็นการส่งเสริมความรู้สึกใน
คุณค่าแห่งตนให้สูงขึ้น มีความเข้าใจตนเองจนสามารถทำหน้าที่ตามบทบาทของตนได้
อย่างเต็มศักยภาพ 
 2. ความสำคัญต่อบุคคลอื่นและสังคมโดยรวม การพัฒนาตนเป็นสิ่งสำคัญ
เนื่องจากบุคคลย่อมต้องเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน การพัฒนาในบุคคลหนึ่งย่อมส่งผลต่อบุคคล
อื่นอีกหลายคนด้วย การปรับปรุงและพัฒนาตนเองจึงเป็นการเตรียมตนให้เป็นสิง่แวดล้อม
ที่ดีของผู้อื่น ทั้งบุคคลในครอบครัว เพื่อนบ้าน เพื่อนในที่ทำงาน เป็นต้น ซึ่ งล้วนเป็น
ประโยชน์ร่วมกันทั้งชีวิตส่วนตัว ชีวิตการทำงาน และการอยู่ร่วมกันอย่างเป็นสุขในชุมชน 
ซึ่งจะส่งผลให้ชุมชนมีความเข้มแข็ง และพัฒนาอย่างต่อเนื่องสืบไป  
 

หลักการพัฒนาตน 

 การพัฒนาตนเองเพื่อสรา้งความงอกงาม และเพิ่มความสมบูรณ์ในชีวิตของตนมี
หลายแนวทางและหลายแนวคิด ในบทความนี้ขอนำเสนอหลักการพัฒนาตน 2 แนวทาง 
คือ การพัฒนาตนเองตามหลักจิตวิทยาและการพัฒนาตนตามหลักพุทธธรรม 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 431 

 

 

 1. การพัฒนาตนเองตามหลักจิตวิทยา  

  หลักจิตวิทยาที่นำมาใช้ในการพัฒนาตนทีส่ำคัญ คือ จิตวิทยาพฤติกรรมนยิม 
(Behaviorism) และ จิตวิทยาปัญญานิยม (Cognitive Psychology)  ในส่วนของจิตวิทยา
พฤติกรรมนิยม (Behaviorism) นั้นมีแนวคิดว่า พฤติกรรมของมนุษย์ไม่ว่าพฤติกรรมที่เปน็
ปัญหาหรือพฤติกรรมที่ต้องการพัฒนาเพิ่มข้ึนลว้นเกิดจากการเรียนรู ้และเปน็ผลของการที่
มนุษย์มีปฏิสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม การพัฒนาตนเองจึงจำเป็นต้องเข้าใจหลักการสำคัญ
ของการเรียนรู ้ทั้งภายในและภายนอกของตนเอง เพื ่อปรับพฤติกรรมโดยการควบคุม
ตนเอง ต่อสิ่งเร้า หรือสิ่งแวดล้อม และการควบคุมการกำหนดผลกรรมด้วยตนเอง ทั้งใน
การสร้างพฤติกรรมที่เหมาะสม และการลดเลิกพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมนั่นเอง   
 อีกหนึ่งหลักจิตวิทยาที ่นำมาใช้ในการพัฒนาตน คือ จิตวิทยาปัญญานิยม 
(Cognitive Psychology) จิตวิทยานี้มีแนวคิดว่า พฤติกรรมของมนุษย์ไม่ได้เกิดขึ้น และ
เปลี่ยนแปลงไปจากปัจจัยทางสภาพแวดล้อมเพียงอย่างเดียว แต่จะเกี่ยวข้องกับปัจจัย
สำคัญ 3 ประการ ได้แก่ ปัจจัยส่วนบุคคล ซึ่งได้แก่ สติ ปัญญา ลักษณะทางชีวภาพ และ
กระบวนการอื่น ๆ  ภายในร่างกาย ปัจจัยด้านสภาพแวดล้อม และ ปัจจัยด้านพฤตกิรรม 
แนวคิดเกี่ยวกับการเรียนรู้จิตวิทยาปัญญานิยมเชื่อว่า พฤติกรรมส่วนใหญ่เกิดจากการ
เรียนรู้โดยการสังเกต (Observational Learning) เป็นการสังเกตจากตัวแบบ ซึ่งแตกต่าง
จากการเรียนรู้จากประสบการณ์ตรงที่มีการลองผิดลองถูก ตัวแบบเพียงคนเดียวสามารถ
ถ่ายทอดทั ้งความคิด และการกระทำได้พร้อมกัน การพัฒนาตนหรือการปรับปรุง
พฤติกรรมตนเองตามหลักจิตวิทยาปัญญานิยม จะมุ ่งเน้นที่การเปลี่ยนแปลงความคิด 
เปลี่ยนความรู้สึก และการใช้เหตุผลในการแก้ปัญหาน่ันเอง (วินัย เพชรช่วย 2554). 

 2. การพัฒนาตนตามหลักพุทธธรรม 
  การพัฒนาตนตามหลักพุทธธรรม เน้นการเรียนรู้ และการปฏิบัติเพื่อไปสู่
ความพอด ีหรือการมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการดำเนินชีวิต
ของบุคคลกับสภาพแวดล้อม (มัชฌิมาปฏิปทา) และมุ่งการกระทำตนให้มีความสุขด้วย
ตนเอง รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจตนเองมากกว่าการพึ่งพาอาศัยวัตถุ (โยนิโสมนสิการ) จึงเป็น
แนวทางการพัฒนาชีวิตที่ยั่งยืน ซึ่งการพัฒนาตนตามหลักพุทธธรรมประกอบด้วย 3 หลัก
สำคัญ คือ ทมะ สิกขา และภาวนา (NovaBizz, 2560) 



432 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

 ทมะ คือ การฝึกหรือการพัฒนาตน การข่มจิต การรักษาใจ บังคับตัวเองเพื่อ
ลดละกิเลส และรักษาสัจจะ ซึ่งเป็นองค์ธรรมของฆราวาสธรรม (ธรรมของผู้ดำเนินชีวิต
ทางโลก) นั่นเอง หากปลูกฝังนิสัย และพฤติกรรมตามหลักทมะแล้วจะทำให้เป็นคนมี
ความสามารถในการทำงาน ไม่มีเวรกับใคร ยับยั้งตนเองไม่ให้หลงไปทำผิดได้ สามารถตั้ง
ตัวได้ มีสติ และมีปัญญาเป็นเลิศ การฝึก หรือการพัฒนานิสัยดั้งเดิมที่ยังไม่ได้ขัดเกลาให้
เหมาะสม มี 2 ขั้นตอนสำคัญ คือ การรู้จักข่มใจ ได้แก่ การข่มระงับความเคยชินที่ไม่ดี
ทั้งหลายได้ ไม่ยอมให้กิเลสรบเร้า หลอกล่อ ชักนำไปสู่ความเลวร้าย และการฝึกปรับปรุง
ตนเอง ได้แก่ การทำคุณความดีพร้อมที่จะพัฒนาคนเองให้เจริญก้าวหน้าต่อไป 
 สิกขา คือ ข้อที่จะต้องศึกษา ข้อที่ต้องปฏิบัติ ในทางศาสนา หมายถึง ศีล สมาธิ 
ปัญญา เป็นการศึกษาเพื่อให้รู้แจ้ง รู้จักประโยชน์ มองทุกอย่างเป็นการเรียนรู้เพื่อปรับปรุง 
และพัฒนาตน เป็นกระบวนการฝึกฝนตนเองในการดำเนินชีวิต เรียกว่า ไตรสิกขา มี 3 
ประการ คือ 
 1. ศีลสิกขา หมายถึงการฝึกความประพฤติสุจริตทางกาย ทางวาจา และการ
ประกอบอาชีพ ดำรงตนในสังคมแบบสาธุชนเป็นคนดีของสังคม เป็นคนมีระเบียบ มีวินัย 
ปฏิบัติหน้าที ่ตามปทัสถานของสังคมสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างดีงามโดยมีความ
รับผิดชอบเกื้อกูลต่อสังคม 
 2. จิตสิกขา หมายถึงการฝึกจิต สร้างคุณภาพและสมรรถภาพทางจติให้เข้มแข็ง
มั่นคง แน่วแน่ ควบคุมตนเองได้ดี มีสมาธิ มีจิตที่สงบ บริสุทธิ์ ปราศจากสิ่งที่ทำให้เศร้า
หมอง อยู่ในสภาพพร้อมที่จะใช้ปัญญาอย่างลึกซึ้งและตรงตามสัจธรรม 
 3. ปัญญาสิกขา หมายถึงการฝึกปัญญาให้เกิดความรู้ความเข้าใจสรรพสิง่ รู้แจ้ง
ตามความเป็นจริง มีจิตใจเป็นอิสระ และมีปัญญาบริสุทธ์ิ 
 ภาวนา คือ การเจริญ การอบรม การพัฒนา การทำจิตใจให้สงบ เพื่อให้เกิด
ปัญญา ด้วยการฝึกฝนพัฒนาจิตตามหลักพุทธธรรมที่กำหนดไว้มี 4 ประการ คือ 
 1. กายภาวนา คือ การพัฒนากายให้รู ้จ ักติดต่อเกี ่ยวข้องกับสิ ่งทั ้งหลาย
ภายนอกทางอินทรีย์ทั้งห้า (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ) ด้วยดี และปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านัน้
ในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศลธรรมเสื่อมสญู เป็นการพัฒนา
ความสัมพันธ์กับสิ ่งแวดล้อมทางกายภาพ (Physical Development) ทำให้มีร่างกาย
สมบูรณ์แข็งแรง ไม่มีโรคภัยไข้เจ็บ และมีสิ่งแวดล้อมภายนอกที่ดี ผู้ที่มีความสุขด้านนี้ 
เรียกว่า “ภาวิตกายบุคคล” หรือบุคคลผู้มีกายเจริญแล้ว 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 433 

 

 

 2. สีลภาวนา คือ การพัฒนาความประพฤติ การฝึกอบรมศีลให้ตั ้งอยู ่ใน
ระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียน หรือก่อความเดือดร้อนเสียหายให้กับตนเอง และผู้อื่น มี
ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม มีการจัดการเพื่อความสุขความเจริญของบุคคลในสังคม 
ปราศจากการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน อยู่ร่วมกันกับผู้อื่นได้ด้วยดี ทำให้เกิดความสุขทาง
สังคม ผู้ที่มีความสุขด้านน้ีเรียกว่า “ภาวิตสีลบุคคล” บุคคลผู้มีศีลเจริญแล้ว 
 3. จิตภาวนา คือ การพัฒนาจิตให้สมบูรณ์พร้อม เข้มแข็งมั่นคง เจริญงอกงาม
ด้วยคุณธรรมทั้งหลาย เช่น มีเมตตา กรุณา ขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิ และสดชื่น เบิก
บาน เป็นสุขผ่องใส เป็นต้น ผู้ที่มีความสุขด้านนี้เรียกว่า “ภาวิตจิตบุคคล” บุคคลผู้มีจิตใจ
เจริญแล้ว 
 4. ปัญญาภาวนา คือ การพัฒนาปัญญาให้รู้ เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็น
จริง รู้เท่าทันเห็นโลก และชีวิตตามสภาวะ สามารถทำจิตใจให้เป็นอิสระ ทำตนให้บริสุทธ์ิ
จากกิเลส และปลอดพ้นจากความทุกข์ เป็นการใช้ปัญญาแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น มีความ
เข้าใจชีวิตและโลกอย่างถูกต้องตามความเปน็จรงิ สามารถอยู่กับความเป็นจรงิของโลกและ
ชีวิตได้อย่างปกติสุขและอย่างเข้าใจ ผู้ที่มีความสุขด้านนี้เรียกว่า “ภาวิตปัญญาบุคคล”
บุคคลผู้มีปัญญาเจริญแล้ว 
 ภาวนาทั้ง 4 ประการนี้ย่อมอำนวยผลให้ผู้ปฏิบัติตามได้รับความสุข ทั้งโลกยีะ
สุขที่เป็นความสุขที่เกิดจากกิเลสกามความสุขของสัตว์และมนุษย์ผู้เสพย์กามคุณ 5 ได้แก่ 
รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส รู้ว่ามิใช่ความสุขที่แท้จริง แต่เป็นความสุขเพียงชั่วคราว และ
จะต้องแสวงหาสิ่งแปลกใหม่อยู่รำ่ไป ส่งผลให้ผู้ปฏิบัติเข้าถึงโลกุตตระสุข คือความสุขที่เกิด
จากความสิ้นไปแห่งกิเลสตัณหาเป็นความสุขที่สัมพันธ์กับความรู้สึกทางจิตใจและปัญญาที่
รู้จริง มีลักษณะสงบ และดำรงอยู่ที่ยาวนานเป็นความรู ้สึกบรมสุข หรือภาวะแห่งการ
ปล่อยวางไม่ยึดติดในตัวตน เรียกว่าเป็นความสุขของผู้ประพฤติ  ปฏิบัติธรรม หรือพระ
อริยบุคคล อันเป็นความสุขที่ยั่งยืน  
 ดังนั้น จึงสรุปได้ว่า การพัฒนาตนตามหลักพุทธธรรม คือ การฝึกฝนอบรมทาง
กายให้สัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพอย่างลงตัว การฝึกฝนอบรมทางศีลเพื่อความ
ประพฤติที่เป็นระเบียบเรียบร้อยดีงาม การฝึกฝนอบรมทางจิตเพื่อความเจริญงอกงามด้วย
คุณธรรม และการฝึกฝนทางปัญญาเปน็การพฒันาตนให้เข้าใจในทุกสรรพสิง่เพือ่การมดีลุย
ภาพของชีวิตที่สมบูรณ์พูนสุข 



434 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

แนวคิดเก่ียวกับความสุข 
 พุทธทาสภิกขุ (2545) ได้ให้ความหมายของความสุขไว้ 3 ระดับ คือ สุขเพราะ
ไม่เบียดเบียน ไม่เห็นแก่ตัว สุขเพราะอยู่เหนืออำนาจกาม เหนือกิเลสที่จะมากระทบตัวเรา 
สุขเพราะละตัวเสียได้ไม่ยึดมั่นว่าตัวกูของกู  
 วีนโฮเฟ่น (1997) นักจิตวิทยาความสุข ให้นิยามความสุขไว้ว่า หมายถึง การ
ประเมินของแต่ละคนว่าช่ืนชอบชีวิตโดยรวมของตนเองมากแค่ไหน การที่เราบอกว่าเรามี
ความสุข จึงหมายถึงเรารู้สึกชอบ หรือพึงพอใจกับชีวิตเราน่ันเอง คนที่มีความสุข เป็นคนที่
แทบจะไม่รู้สึกวิตกกังวลกับชีวิตตนเองเลย เป็นคนชอบสนุกสนานอยู่กับเพื่อนฝงู และชอบ
ประสบการณ์ใหม่ ๆ มีอารมณ์มั่นคงไม่เปลี่ยนแปลงขึ้นลงง่าย ๆ  และมักจะหวังว่าตนจะ
พบเจอสิ่งดี ๆ ในอนาคต มีความคิดเชิงบวก ไม่เอาเปรียบผู้อื่น ส่วนคนที่ไม่มีความสุขนั้น 
มักจะรู้สึกว่าชีวิตตัวเองย่ำแย่ ไม่สนใจความรู้สึกของคนอื่น ชอบเรียกร้องความสนใจ หรือ
ถึงขนาดคิดฆ่าตัวตายก็มี เพราะฉะนั้นความสุขจึงเหมือนสิง่หลอ่เลี้ยงชีวิตของคนเรานัน่เอง 
(คัคนางค์ มณีศรีและวัชราภรณ์ บุญญศิริวัฒน์ , 2559)  
 ความสุขเริ่มต้นได้ที่ตัวเราหากเราเข้าใจในธรรมชาติ เข้าใจในจิตของตน ใช้ชีวิต
อย่างมีสติ มีศีล มีปัญญา ดำรงชีวิตอยู่กับปัจจุบันขณะ อยูก่ับสิ่งที่อยูต่รงหน้าอย่างมีความสขุ 
โดยไม่รู้สึกกังวลต่อสิ่งที่ยังมาไม่ถึง หรือสิ่งที่ผ่านไปแล้ว พอใจในสิ่งที่ตนมี และเบียดเบียน
ใคร ใช้ชีวิตเรียบ ๆ ง่าย ๆ สุขง่าย ๆ เพียงเท่านี้ชีวิตก็จะมีแต่ความสุขได้โดยสมบูรณ์ 
 

ลักษณะของคนที่มีความสุข  
 คนที ่ม ีความสุขจะเป็นคนที ่มีความนับถือตนเองสูง เป ็นคนเปิดเผยชอบ
แสดงออกทางความรู้สึกแบบตรง ๆ ไม่เสแสร้ง เช่น ยิ้มหน้าบานเมื่อรู้สึกดีใจ เป็นคนชอบ
เข้าสังคมสังสรรค์เฮฮา มีเพื่อนฝูงมากมายให้พูดคุย ไม่ใช่คนเก็บตัวเงียบอยู่คนเดียว ชีวิต
จึงมีความสุข เป็นคนที่ชื่นชมตัวเอง มองตัวเองในแง่ดี คิดแต่เรื่องบวกให้แก่ชีวิตตนเอง 
เช่น มองว่าตัวเองบุคลิกดี มีเสน่ห์ เป็นคนเก่ง เข้ากับผู้อื่นได้ดี สุขภาพร่างกายแข็งแรง แม้
บางครั้งเป็นการคิดเข้าข้างตัวเองฝ่ายเดียวไปบ้างแต่ก็ยังถือว่าเป็นคนที่มีความสุข  
 คนมีความสุขจะรู้จักควบคุมชีวิตของตัวเองได้ เป็นคนที่มีความเชื่อมั่นว่าชวิีต
เราเป็นของเรา จะดีหรือร้าย จะประสบความสำเร็จหรือล้มเหลว อยู่ที่ตัว เราเองไม่ได้



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 435 

 

 

เกี่ยวกับสิ่งใด คนที่มีลักษณะเช่นนี้จะเป็นคนที่ไม่รอโชคชะตา และเชื่อว่าตนสามารถ
ควบคุมสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นกับชีวิตของตนเองได้ ไม่ว่าจะทำอะไรก็มองหาแง่มุมที่ทำให้
ตนเองมีกำลังใจ ทำงานสำเร็จ มองว่าตัวเองเป็นคนมีศักยภาพสามารถทำสิ่งต่าง ๆ ตามที่
ตนตั้งเป้าหมายไว้ได้ ไม่ใช่เพราะโชคช่วย หากต้องเจอกับงานใหม่ ที่เรียนใหม่ หรือต้อง
ประสบกับเหตุการณ์ที่ไม่คาดคิดก็จะมีสติอยู่กับปัจจุบันมองว่าตัวเองจะสามารถผ่านไปได้ 
และทำได้ดีแน่ ๆ การคิดในแง่ดีเช่นนี้ชีวิตก็มีความสุข และมีโอกาสประสบความสำเร็จใน
ชีวิตมากกว่าคนอื่น ๆ นักจิตวิทยาเชื่อว่าคนที่มีความเชื ่อเช่นนี้จะเรียนได้ดี ทำงานก็
ประสบความสำเร็จ และจัดการความเครียดของตัวเองได้ดี จึงถือว่าเป็นคนที่สามารถสร้าง
ความสุขที่ยั่งยืนให้กับตนเองและส่วนรวมได้ 
 

ปัจจัยของความสุข  

 พิสมัย วัฒนาวรสกุล (2551) ได้ให ้ท ัศนะเกี ่ยวกับปัจจัยของความสุขว่า 
ความสุขประกอบด้วยความผาสุก (Well-being) 4 ประการ กล่าวคือ ความผาสุกทางกาย 
(Physical Well-being) ได้แก่ ความจำเป็นพื้นฐานหรือปัจจัย 4 คือ อาหาร ที่อยู่อาศัย 
สุขอนามัย เครื่องนุ่งห่ม รวมทั้งความจำเป็นอื่น ๆ เช่น สาธารณูปโภค สาธารณูปการ การ
ขนส่ง การคมนาคมต่าง ๆ การท่องเที่ยวพักผ่อนหย่อนใจ ทำให้เกิดความผาสุกทางใจ 
(Mental Well-being) และ ความผาสุกทางจิตวิญญาณ (Spiritual Well-being) ได้แก่ 
ความมีอิสระ ความสันโดษ ความพอดี มีสุขภาพจิตดี ร่าเริง แจ่มใส ปฏิบัติตามหลักคำ
สอนของพุทธศาสนา มีความเครียดน้อย มีความสุขได้ง่าย เห็นความสำคัญของคุณค่า
ความดีในตนเอง ปฏิบัติตามระบบมัชฌิมาปฏิปทา (ทางสายกลาง) หรือมรรค เพื่อการพ้น
ทุกข์ การพัฒนาคุณภาพ สมรรถภาพ และสุขภาพของจิต พัฒนาทางปัญญาจนรู้จริงแก้ไข
ปัญหาได้ ลดความโลภ และความเห็นแก่ตัว จึงทำให้เกิดความผาสุกทางสังคม (Social 
Well-being) มีความมั่นคงในชีวิต มีสิ่งแวดล้อมที่ดี มีความเสมอภาค และความเป็นธรรม
ทางสังคม ปราศจากอบายมุขและไม่มีการคอร์รัปชันในทุกระดับของสังคม  
 นอกจากนี้ปัจจัยของความสุขยังหมายรวมถึง การใช้ชีวิตอย่างมีเป้าหมาย ไม่ว่าจะ
เป็นเป้าหมายทางด้านการงาน การเง ิน การเร ียน แม้กระทั ้งเป ้าหมายในเร ื ่องของ
ความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้คนรอบข้าง ซึ่งการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้คนรอบข้างนั้นถือได้ว่าเป็น



436 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

อีกหนึ่งปัจจัยของความสุขพื้นฐานของการมีชีวิตที ่ดีมีความสุขด้วยเช่นกัน ไม่ว่าจะเป็น
ความสัมพันธ์กับสมาชิกในครอบครัว เพื่อนบ้าน เพื่อนร่วมงาน บุคคลทั่วไปในชุมชน หรือ
สังคม การมีความสัมพันธ์ที่ดีนี้จะสามารถสร้างความสุขกาย สบายใจให้กับตัวบุคคล และ
ส่งผลให้บุคคลมีความพร้อมที่จะพัฒนาตนให้ดีข้ึนเพื่อช่วยเหลือผู้คนรอบข้างและสังคมต่อไป 
 

การพัฒนาตนให้มีความสุขตามแนวพุทธจิตวิทยา 

 คุณลักษณะพ้ืนฐานในการพัฒนาตน 
 พื้นฐานของการพัฒนาตนควรเริ่มจากการยอมรบัและเหน็คุณค่าในตนเองพรอ้ม
ที่จะปรับปรุงพัฒนาตนเองอยู่เสมอ การพัฒนาตนเองนั้นมีความเกี่ยวข้องกับการพัฒนา
องค์ประกอบอื่น ๆ  ด้วยไม่ว่าจะเป็นการพัฒนาตัวตนของเราเอง การพัฒนาสิ่งแวดล้อม
รอบตัว เช่น ครอบครัว สถานที่ทำงาน ชุมชน และสังคมโดยรวม ให้มีคุณธรรม ศีลธรรม 
ซึ่งสิ่งเหล่าน้ีสามารถทำได้โดยการนำแนวทางจากพุทธจิตวิทยามาประยุกต์ใช้ ดังนี้ (อาภร
ทิพย์ สมบัติบริบูรณ์, 2561)  
 1. ควรเป็นผู้ศึกษาเรียนรู้ในกระบวนการเปลี่ยนผ่านที่เอื้อต่อการเข้าใจ เข้าถึง 
และพัฒนาคุณภาพชีวิตให้เกิดจิตแห่งการตื่นรู้ที่ชอบแล้วตามธรรม 
 2. พื้นฐานศีลห้าต้องแม่นยำก่อนจึงจะเกิดจิตแห่งวิทยาการได้เน้นเรื่องการฝึกสติ 
และสมาธิให้มั่นคง 
 3. บุคคลควรมีความตื ่นอยู ่เสมอ ตื ่นในที ่นี ้ หมายถึง ควรปลุกจิตให้ตื ่นได้
อย่างไรในการฝึกจิตให้มีสมาธิจะทำให้เกิดปัญญาเป็นจิตที่เบิกบานเปรียบเสมือนการ
ทำงานที่ไม่มีการค้างคาในการทำงานทุกอย่างจะไม่มีปัญหาเกิดขึ้นเลยถ้าทำงานด้วยจิต
งอกงาม จิตแห่งสุข 
 4. สงสัย สนใจ อยากรู ้อยากเห็นสิ ่งใหม่  ๆ ซึ ่งประกอบไปด้วย การนำมา
ไตร่ตรอง และการนำมาปรับปรุงให้เป็นรูปธรรมชัดเจนข้ึน 
 5. การศึกษาทางพุทธโดยใช้หลักไตรสิกขาบูรณาการเข้ากับหลักการเรียนรู้ทาง
จิตวิทยา โดยใช้วิธีการพัฒนาการเรียนรู้พฤติกรรมทางกายให้สอดคล้องกับการดำเนินชีวิต 

 6. ชีวิตด้านศีล พัฒนาจิตให้เกิดสมาธิ และปัญญา โดยการศึกษาอย่างเป็น
ระบบนี้จะช่วยให้เกิดการพัฒนาอย่างต่อเนื่องจนเกิดเป็นจิตแห่งวิทยาการได้ในที่สุด 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 437 

 

 

 บุคคลที่จะสามารถพัฒนาตนเองได้ จะต้องเป็นผู้มุ่งมั่นที่จะเปลี่ยนแปลงหรือ
ปรับปรุงตนเอง โดยมีความเช่ือ หรือแนวคิดพื้นฐานในการพัฒนาตนที่ถูกต้อง ซึ่งจะเป็นสิ่ง
ที่ช่วยส่งเสริมให้การพัฒนาตนเองประสบความสำเร็จได ้(วินัย เพชรช่วย, 2554)  

 วิธีการพัฒนาตนให้มีความสุข 
 พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต, 2531) เสนอวิธีการที่จะพัฒนาตนไปสู่วิถีชีวิตที่ดีงาม
และมีความสุข เรียกว่า "รุ่งอรุณแห่งการพัฒนาตน" ไว้ 7 ประการ ดังนี้ 
 1. การพัฒนาความสุขในการบริโภคด้วยปัญญา รู้จักเลือกหาแหล่งความรู้และ
แบบอย่างที่ดี ได้แก่ การรู้จักใช้สติปัญญาในการวิเคราะห์ พิจารณาในการเลือก เริ่มจาก
การเลือกคบคนดี เลือกตัวแบบที่ดี เลือกบริโภคสื่อและข่าวสารข้อมูลที่มีคุณค่า เรียกว่า 
ความมีกัลยานมิตร (กัลยานมิตตา) 
 2. รู้จักจัดระเบียบชีวิต มีการวางแผนและจัดการกิจการงานต่าง ๆ อย่างมี
ระบบระเบียบ เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยศีล (ศีลสัมปทา) 
 3. ถึงพร้อมด้วยแรงจูงใจให้สร้างสรรค์ มีความสนใจ มีความพึงพอใจ มีความ
ต้องการจะสร้างสรรค์กิจการงานใหม่  ๆ  ที่เป็นความดีงาม และมีประโยชน์ เรียกว่า ถึง
พร้อมด้วยฉันทะ (ฉันทสัมปทา) 
 4. มีความมุ่งมั่นพัฒนาตนให้เต็มศักยภาพ ผู้มีความเชื่อในตนว่าสามารถจะ
พัฒนาได้ จะมีความงอกงามถึงที่สุดแห่งความสามารถของตน เรียกว่า ทำตนใหถึ้งพร้อม 
(อัตตสัมปทา) 
 5. ปรับเจตคติ และค่านิยมให้เหมาะสมกับการดำเนินชีวิตที่ดีงาม เอื้อตอ่การ
เรียนรู้ ทำให้สติปัญญางอกงามข้ึน เรียกว่า กระทำความเห็น ความเข้าใจให้ถึงพร้อม (ทิฎฐิ
สัมปทา) 
 6. การมีสติ กระตือรือร้น ตื่นตัวทุกเวลา หมายถึง การมีจิตสำนึกแห่งความไม่
ประมาท เข้าใจการเปลี่ยนแปลงของชีวิต และสภาพแวดล้อม เห็นคุณค่าของเวลา และใช้
เวลาอย่างคุ้มค่า เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท (อัปปมาทสัมปทา) 
 7. รู้จักแก้ปัญหาและพึ่งตนเอง จัดการแก้ปัญหาอย่างเป็นระบบ มีความคิด
วิจารณญาณตามเหตุปัจจัยด้วยตนเอง เรียกการคิดแบบนี้ว่า โยนิสโสมนสิการ (โยนิโส
มนสิการสัมปทา) 



438 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

 การพัฒนาตนให้มีความสุขคือการรู้จักนำหลักธรรมมาใช้ในการดำเนินชีวิต รู้จัก
รักตัวเองและพัฒนาความมั่นใจในตนเองให้มากขึ้น รู้จักเห็นคุณค่าในตนเอง ใช้ชีวิตอย่างมี
เป้าหมาย ดูแลจิตใจให้สดชื ่นแข็งแรงอยู่เสมอ การพัฒนาตนให้มีความสุขตามแนวพุทธ
ศาสตร์นั้นเน้นที่การพัฒนาจิตใจ ทำใจให้สงบ บริสุทธ์ิ โดยการทำสมาธิ หรือวิปัสสนา เป็นต้น 
(ทิพย์ธิดา ณ นคร, 2563)  อย่างไรก็ตามในระดับการพัฒนาของปุถุชนที ่ยังไม่พ้นจาก
พฤติกรรมที่เป็นไปด้วยเจตนา เมื่อมีการศึกษาพัฒนาตนข้ึน ปัญญาก็จะเข้ามาช่วยช้ีทาง ทำให้
มีการเลือกตัดสินใจที่ดีงามถูกต้อง ประกอบด้วยความรู้ความเข้าใจและความมีเหตุผลมากข้ึน 
และทำการต่าง ๆ ด้วยฉันทะ ที่จะนำไปสู่ความไร้ทุกข์ลดปัญหาตลอดจนมีอิสระภาพ และ
สันติสุขทั้งในชีวิตส่วนตน และสังคมมากข้ึนเรื่อย ๆ ตามระดับของการพัฒนา 
 

บทสรุป 

 การเป็นอิสระจากความทุกข์ และมีความสุขอย่างยั่งยืนได้ต้องพัฒนาจากภายในสู่
ภายนอกด้วยการมีศีล มีปัญญา พุทธศาสนาชี้แนวทางการแก้ปัญหาของมนุษย์ และการ
ดำเนินชีวิตด้วยวิธีการปฏิบัติ และความรู้ที่ถูกต้องสอดคล้องกับสภาพตามเป็นจริงของสังคม 
ของชีวิตและโลก ซึ่งสามารถทำให้บุคคลดำรงชีวิตในสังคมได้อย่างปกติสุข ความสุขที่แท้จริง
ตามหลักพระพุทธศาสนา จึงหมายถึงสภาวะที่ชีวิตจิตใจหลุดพ้นจากกิเลส และตัณหาทั้งปวง 
หรือมีความเป็นอิสระแห่งจิต เป็นความสุขที่เกิดจากการบำเพ็ญทางจิต จนเกิดสมาธิและ
ปัญญา มีจิตที่เป็นอิสระจากการครอบงำของสรรพสิ่ง เข้าถึงธรรม และมีจิตอันบริสุทธ์ิ 
 บทความนี้จึงนำเสนอเกี ่ยวกับการพัฒนาตนเองซึ ่งมีความเกี ่ยวข้องกับการ
พัฒนาองค์ประกอบต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นตัวตนของเราเองการยึดมั ่นในศีลธรรม การใช้
จิตวิทยาแนวพุทธเพื่อแก้ไขปัญหาในการดำรงชีวิต และเตรียมพร้อมเพื่อเผชญิกับปัญหา
ด้วยจิตที่ดี พุทธจิตกับการสร้างจิตที่งอกงาม ถือได้ว่าเป็นส่วนหนึ่งในการสร้างความสุข
ให้แก่จิตใจ รวมถึงนำไปสู่การสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีให้แก่ตนเอง และส่วนรวม การพัฒนา
ลักษณะทางจิตให้มีคุณธรรม จริยธรรม และความสุข ถือได้ว่าเป็นเรื่องที่สำคัญต่อการ
แสดงพฤติกรรม ดังนั้นแล้วการพัฒนาจิตที่ดีงามและการเตรียมความพร้อมของจิตจึงเป็น
สิ่งที่สามารถขัดเกลา สร้างลักษณะทางจิต และพัฒนาทัศนคติที่ดี ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะนำไปสู่
การดำรงชีวิตในสังคมได้อย่างปกติสุข รวมถึงสังคมส่วนรวมมีความสงบสุขไม่วุ ่นวาย 
สามารถพัฒนาได้อย่างรวดเร็วและยั่งยืน 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์              ปีที่ 7 ฉบับที ่1 (มกราคม – มิถุนายน) 2564 | 439 

 

 

เอกสารอ้างอิง 

คัคนางค์ มณีศรีและวัชราภรณ์ บุญญศิริวัฒน์. (2559). ความสุขคืออะไร?. สืบค้น 12  
 พฤษภาคม 2564, จากhttps://smarterlifebypsychology.com/2017/ 
 09/27/ความสุขคืออะไร/ 
ตฎิลา จำปาวัลย์. (2562). กระบวนการของพุทธจิตวิทยากับความสงบสุข. วารสาร 
 จิตวิทยาเชิงพุทธ, 4(2), 114-125. 
ทิพย์ธิดา ณ นคร. (2563). การพัฒนาชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยาเพื่อเสริมสร้างการเห็น 
 คุณค่าในตนเอง. วารสารพุทธจิตวิทยา, 5(2), 1-10. 
พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต). (2531). พัฒนาตน. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2537). จะพัฒนาคนกันได้อย่างไร (พิมพ์ครั้งที่ 3).  
 กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พุทธทาสภิขุ. (2545). คู่มือมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พิสมัย วัฒนาวรสกุล. (2551). ปัจจัยพยากรณ์ความสขุในชีวิตของพนักงานองค์การรฐับาลและ 
 เอกชนในเขตอำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่. การค้นคว้าแบบอิสระวิทยาศาสตร 
 มหาบัณฑิต สาขาวิชาจิตวิทยาอุตสาหกรรมและองค์การ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
ระวี ภาวิไล. (2558). อภิธรรมสำหรับคนรุ่นใหม่. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม. 
เริงชัย หมื่นชนะ. (2558). ระบบและทฤษฎีพุทธจิตวิทยา. วารสารมหาจุฬาวิชาการ, 2(1),  
 71-74. 
วินัย เพชรช่วย. (2554). การพัฒนาตน Self Development. สืบค้น 2 พฤษภาคม 2564,  
 จาก https://www.novabizz.com/NovaAce/Learning/Self_ 
 Development.htm 
อาภรทิพย์  สมบัติบริบูรณ์. (2561). แนวโน้มการจัดการศึกษาพุทธจิตวิทยา: กรณีศึกษา  
 ศักยภาพจิตในอนาคต (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธ 
 จิตวิทยา). บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 พระนครศรีอยุธยา. 
NovaBizz. (2560). เทคนิคทางจิตวิทยาที่ใช้ในการพัฒนาตน. สืบค้น 2 พฤษภาคม 2564,  
 จาก https://www.novabizz.com/NovaAce/Learning/Technique_ 
 Develop-Psycho-1.htm 



440 |  Journal of MCU Humanities Review                Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 

 


