
 

 

บทบาทของทาสเจดีย์กับการสร้างรัฐศาสนาในชุมชนโบราณ 
เมืองพุกาม ประเทศเมียนมาร์ 

The Role of Dasacetiya (The Slave in Pagoda) with the Creation 
of a State Religion at Ancient Pagan, Myanmar 

 
ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม1, พระครูปริยัติวิสุทธิคุณ2 และ พระครูปัญญาสุธรรมนิเทศ3 

Thanarat Sa-ard-iam1, Phrakhrupariyatvisuttikhun2, and 
Phrakhrupanyasudhammanites 

(thanarat.mcusr@gmail.com) 
 
 

บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประเด็น คือ (1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องทาส
และทาสเจดีย์ในพระพุทธศาสนา (2) เพื ่อศึกษาเมืองพุกามด้านประวัติศาสตร์และ
ความสำคัญ และ (3) เพื่อศึกษาบทบาทของทาสเจดีย์ด้านพระพุทธศาสนาที่เมืองพุกาม ใช้
วิธีการศึกษาเชิงเอกสารจากข้อมูลปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย จำนวน 1 เล่ม คือ เล่มที ่ 28 และ ข้อมูลทุติยภูมิ จำนวน 20 รายการ  
ประกอบด้วย หนังสือวิชาการ จำนวน 13 เล่ม รายงานการวิจัยจำนวน 1 เล่ม วารสาร 
จำนวน 5 เล่ม และเอกสารอิเล็กทรอนิกส์ จำนวน 1 รายการ นำเสนอเชิงพรรณนาวิเคราะห์  
 ผลการศึกษาพบว่า เม ืองพุกามเป็นราชธานีท ี ่ร ุ ่งเรืองด้วยอารยธรรมแบบ
พระพุทธศาสนาในประเทศเมียนมาร์ ในอดีตพุกามมีโครงสร้างการปกครองที่ประกอบด้วย 
(1) พระมหากษัตริย์ (2) เจ้าเมือง คือพวกเมียวทุคยี (Myothugyi) และ (3) ทาส คือ คยูน 
(Kyun) และทาสที่นายอุทิศให้พระพุทธศาสนาเรียกว่า พยาคยูน (Paya Kyun) ทาสนั้นเป็น
ชนช้ันกรรมาชีพมีฐานะทางสังคมที่ต่ำสุด ทาสที่นายทาสอุทิศให้กับพระพุทธศาสนามีหน้าที่
ในการสร้าง และทำนุบำรุงศาสนสถาน เรียกว่า “ทาสเจดีย์” ในความเป็นรัฐของอาณาจักร
พุกามนัน้ มีเอกลักษณ์ความเป็นรัฐศาสนา โดยมีทาสเจดีย์เป็นกลไกในการช่วยสร้างรัฐ ซึ่ง

 
1 บัณฑิตศึกษา สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
2 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตสุรินทร์ 
3  สาขาวิชารัฐศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตสุรินทร์ 

Received:  May 01, 2020 
Revised:  July 07, 2020 
Accepted:  August 29, 2020 



408 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

มีองค์ประกอบ 5 ประเด็น คือ (1) สร้างอัตลักษณ์รัฐด้วยพุทธศาสนา (2) ขจัดลัทธินอกรีต 
(3) ยึดมั่นในพระรัตนตรัย (4) สร้างระบบศักดินา (Feudalism) ที่เอื้อต่อความมั่นคง และ 
(5) กระจายอำนาจการปกครองในระบบศักดินา (Feudalism) ทาสเจดีย์เหล่าน้ี จึงเป็นผู้
ปิดทองหลังองค์พระเจดีย์แห่งเมืองพุกาม กลุ่มทาสเหล่าน้ีถึงแม้มีฐานะทางสังคมที่ต่ำ แต่
ทรงคุณค่า คือ ไดส้ร้างสรรค์พุทธศิลปะให้อนุชนได้ช่ืนชม และฝากไว้เป็นมรดกให้กับอารย
ธรรมของประเทศเมียนมาร์ตราบเท่าทุกวันนี้ 

คำสำคัญ: บทบาท, ทาสเจดีย์, รัฐศาสนา, เมืองพุกาม, ประเทศเมียนมาร์  
 

Abstract 

 The three purposes of this academic article were: (1) to study the 
concept of slaves and slaves in the Buddhist pagodas (2) to study Pagan city, 
history, and importance and (3) to study the role of Buddhist pagoda slaves 
in Pagan. In this paper is used the documentary presentations from the 
primary sources namely; the Thai Tipitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya 
edition 1 book namely Volume 28 and from secondary souses which there 
are 20 items, consisting of 13 academic books, 1 research report, 5 journals, 
and 1 electronic document. Presents descriptive analysis.  

 The results found that the former Pagan capital city that flourished 
with the Buddhist civilization of Myanmar. In the past, Pagan has a 
governance structure that consists of (1) king (2) the ruler (myutugyi) and (3) 
slaves (kyun) and slaves which the owner dedicated to Buddhism called paya 
kyun. The slaves that the owner devoted to Buddhism was responsible for 
creating and preserving religious places called “ Dasacetiya (the slave in 
pagoda)” in the state of the Pagan kingdom. With a unique state of religion 
which has Dasacetiya (the slave in pagoda)" as a mechanism of the creation of 
the state that has 5 elements, namely (1) creating a state identity with Buddhism, 
(2) eliminating heresy, (3) adhering to the triple gem, (4) create a feudalist system 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 409 

 

for contributing to the stability of the state and (5) decentralizing power in 
feudalism. Therefore, the Dasacetiya (the slave in pagoda) is the people who 
stand behind the golden pagoda in all over the Pagan field. These people, even 
though they have a low social status but they are still valuable for the creation 
of the Buddhist arts for the new generations to appreciate and deposited as a 
heritage for the civilization of Myanmar up until today. 

Keywords:  Role, Dasacetiya (the slave in Pagoda), Religious State, Pagoda,  
  Pagan, Myanmar 
 

บทนำ 

 เมื่อพระพุทธศาสนาได้เข้ามาเผยแผ่ในดินแดนสุวรรณภูมิ ในพุทธศตวรรษที่ 3 
ในยุคของพระเจ้าอโศกมหาราช ซึ ่งดินแดนสุวรรณภูมิในยุคนั ้น เป็นดินแดนที่มีความ
หลากหลายทางเชื้อชาติ ศาสนา และศิลปวัฒนธรรม และเมื่อพระพุทธศาสนาได้รับการ
ยอมรับและมีศาสนิกชนมีจิตศรัทธาไดน้ำเอาหลักพุทธธรรมไปประพฤติในวิถีชีวิต ทำให้เกิด
การผสมผสานระหว่างพระพุทธศาสนากับวัฒนธรรมท้องถ่ินที่มีอยู่เดิม กระทั่งกลายเป็นพหุ
วัฒนธรรมเชิงพุทธ หมายความว่า พระพุทธศาสนาช่วยสร้างวัฒนธรรม ทั้งวัฒนธรรมที่จับ
ต้องได ้(tangible culture) และวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ (intangible culture) ให้กับนานา
อารยประเทศ และช่วยการสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับสังคม การเมือง เศรษฐกิจ การศึกษา 
และประวัติศาสตร์โดยใช้โครงสร้างของกลุ ่มชน (ethnicity) เช้ือชาติ (race) สถานะของ
ครอบครัว (socioeconomic status) เพศ (gender) ความสามารถพิเศษ (exceptionalities) 
ภาษา (language) ศาสนา (religion) บทบาททางเพศ (sexual orientation) และพื้นที่ทาง
ภูมิศาสตร์ (geographical area)” (ประพันธ์ กุลวินิจฉัย, 2557) ของแต่ละอารยธรรม ซึ่งใน
อดีตนั้น พระพุทธศาสนาเกิดข้ึนในชมพูทวีปที่มีวัฒนธรรมเดียวคือเกษตรกรรม แต่เมื่อมีการ
ผสมผสานกับวัฒนธรรมของแต่ละถิ่นเข้าไป ทำให้พระพุทธศาสนามีลักษณะการผสมผสาน
ทางวัฒนธรรม จนกลายเป็นพหุวัฒนธรรมที่เชิงพุทธมีอัตลักษณะเฉพาะถ่ินในที่สุด   
 เมืองพุกาม หรือ เมืองปากาน (Pagan) เป็นอาณาจักรโบราณของประเทศ
เมียนมาร์ ในช่วง พ.ศ.1587-1830 (นวลจันทร์ คำปังสุ, 2551) และได้ช่ือว่าเป็นราชธานี



410 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

แห่งแรกของประเทศเมียนมาร์ เอกลักษณ์อย่างหนึ่งของเมืองพุกามที่สื่อสารต่อชาวโลก และ
เป็นที่รู้จักของนักท่องเที่ยวก็คือ “เมืองแห่งทะเลเจดีย์” หรือ “ดินแดนแห่งเจดีย์สี่พันองค์” 
เมืองพุกามเป็นสถานที่ซึ่งพระพุทธศาสนาเคยเจริญรุ่งเรือง กระทั่งพระราชาผู้ครองราชย์ใน
ราชธานีพุกาม คือพระเจ้าอนิรุทธ์ มีการปกครองแบบราชาธิปไตย (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) โดยการนำระบบศักดินามาใช้ ทั ้งนี ้ เพื ่อเอื ้อประโยชน์ต่อการ
ปกครองประเทศที่มีอาณาเขตกว้างใหญ่  และพื้นแผ่นดินเป็นจำนวนมาก ผลแห่งการ
ปกครองแบบราชาธิปไตยและยึดระบบการบริหารแบบศักดินา ส ่งผลเชิงบวกต่อ
พระพุทธศาสนาโดยตรง นั่นคือการสร้างศาสนสถาน คือ “พระเจดีย์” เป็นจำนวนมาก ซึ่ง
ในการก่อสร้างพระเจดีย์และการทำนุบำรุงรักษาพระเจดีย์ที่มีจำนวนมากนี้ สิ่งหนึ่งที่
ปรากฏเด่นชัดในประวัติศาสตร์ของเมือพุกาม คือ การมี “ทาสเจดีย์” ผู้คอยทำหน้าที่
ก่อสร้างและทำนุบำรุงพระเจดีย์อย่างสม่ำเสมอ (สุธิดา ดันเลิศ, 2555) ดังนั้น ในบทความนี้ 
จึงมุ่งนำเสนอบทความของทาสเจดีย์ที่เมืองพุกามในรัชสมัยของพระเจ้าอนุรุทธ์เท่านั้น ซึ่ง
ความเป็นทาสเจดีย์ของประชาชนเมืองพุกามในยุคของพระเจ้าอนุรุทธ์นั ้น ย่อมเป็น
เครื่องบ่งช้ีว่า รูปแบบการปกครองที่นำเอาศาสนามาช่วยส่งเสริมการปกครอง หรือเรียกว่า 
“รัฐศาสนา” นั ้นได้เกิดขึ ้นในราชอาณาจักรพุกาม ซึ ่งมีความสัมพันธ์ระหว่างสถาบัน
พระพุทธศาสนากับกลุ่มทาสเจดีย์ ที่เอื้อต่อการสร้างรัฐศาสนาแบบพุกาม ผู้เขียนจึงขอ
นำเสนอรายละเอียดเป็นลำดับดังต่อไปนี้ 
 

ทาสเจดีย์ คือ ผู้ปิดทองหลังองค์พระเจดีย์ 

 แนวคิดเก่ียวกับระบบทาส 
 แนวคิดเรื่องทาสนั้น มีมาต้ังแต่บรรพกาลในทุกสังคมมนุษย์ทั้งฝั่งโลกตะวันตกมี
กรีก เป็นต้น และฝั่งโลกตะวันออกมีอินเดียเป็นต้น ซึ่ง“ระบบทาส (Slavery) นี้ เป็นการ
บังคับใช้แรงงาน (Compulsive Labor) ของบุคคลที่ตกอยู่ในสถานต่ำกว่าในสังคม และ
ถูกลดทอนสถานภาพจนถึงขั้นต่ำกว่ามนุษย์โดยถูกระบุในทางกฎหมายว่า เป็นทรัพย์สิน 
(Chattle/Property) ใต้อาณัติการถือครองของบุคคลอื่น ไร้ซึ่งอิสรภาพและถูกใช้กำลัง
บังคับขู่เข็ญกักขังอยู่ตลอดเวลา ทาสยังถูกใช้แรงงานอย่างหนักจนเจ็บป่วยบาดเจ็บพิการ
ตลอดจนตกเป็นเหยื่อการประทุษร้ายจนถึงแก่ความตายได้โดยนายทาส ในกรณีที่ทาสนั้น



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 411 

 

มีฐานะเป็นทรัพย์สมบัติ รูปแบบการบังคับใช้แรงงานเช่นนี้  มีอยู่คู่สังคมมนุษย์มาอย่าง
ยาวนาน… (ทัศสภา อุมะวิชนี, 2557) ซึ่งในส่วนของโลกซีกตะวันตกนั้น ปรากฏหลักฐานว่า 
มีอยู่ตั้งแต่ในยุคอารยธรรมกรีกโบราณ ดังจะเห็นได้จากงานเขียนของ Aristotle ซึ่งเขา
เห็นว่า “ทาสคือเครื่องจักร (Machine) ที่มีชีวิต” สังคมจำเป็นต้องมีทาสเพื่อขับเคลื่อน
ระบบเศรษฐกิจ (อัธยา โกมลกาญจน์, 2541) จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์พบว่า ยุค
กรีกโบราณนั้น พวกทาสได้แก่บุคคลที่มีหนี้สินและยอมขายตนเองลงเปน็ทาส รวมทั้งเชลย
ศึกที่ถูกกวาดต้อนมาจากการทำสงคราม (เจษฎา ทองขาว, 2542) 
 ดังนั ้น แนวความคิดเรื ่องทาส จึงเป็นแนวความคิดเกี ่ยวกับระบบการใช้
แรงงานคนผู้มีสถานะทางสังคมต่ำที่สุด และเป็นระบบที่มนุษย์สร้างขึ้นเพื่อเอื้อประโยชน์
ต่อระบบเจ้าขุนมูลนายหรือระบบศักดินา (Feudalism) เพื่อใช้ในการปกครองดูแลข้าทาส 
แรงงาน ทั้งนี้ เพื่อการมีทาสไว้สำหรับใช้แรงงาน เพื่อช่วยกิจการต่าง ๆ ทั้งระดับประเทศ
ชาติและระดับปัจเจกบุคคล 
 

ความหมายและประเภทของ “ทาส” ในทางพระพุทธศาสนา 

 ความหมาย: ทาส ตรงกับศัพท์ภาษาบาลีว่า “ทาสี” และ “ทาโส” ซึ่งแปลว่า 
หญิงบ่าวและชายบ่าว ตามลำดับ ซึ่งแปลเป็นภาษาอังกฤษว่า “a Female slave, a maid-
servant, and a slave a servant” (พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาท, 2537) 
ดังนั้น บุคคลผู้เป็นทาส มีทั้งเพศหญิงและเพศชาย มีทั้งเป็นเด็กและผู้ใหญ่ ซึ่งทาสเหล่าน้ัน มี
หน้าที่ในการรับใช้บุคคลผู้เป็นเจ้านายของทาส ทั้งในรูปขององค์กร เช่น รัฐหรือราชสำนัก 
และปัจเจกชน มีอำมาตย์ เป็นต้น 
 ประเภท: ในวรรณคดีของพระพุทธศาสนามีปรากฏศัพท์บาลีว่าด้วยคำว่า “ทาส” 
ไว้หลายประเภท เช่น ทาสเชลย ศัพท์บาลีคือ กรมมานีต ทาสติดที่ดิน ศัพท์บาลีคือ กสฺสก
ทาส และ ภูมิทาส ทานในเรือน ศัพท์บาลีคือ อนฺโตชาต ทาสในเรือนเบี้ย ศัพท์บาลีคือ อา
มายทาส อามายทาสี และอนโตชาต ทาสรับใช้ ศัพท์บาลีคือ วิเสสิตเสวก ทาสสมัครใจ ศัพท์
บาลีคือ ทสพฺโยปคฺค และ ทาสสินไถ่ ศัพท์บาลีคือ ธนกฺกีต และอีกคำหนึ่ง คือ ทาสทาน ศัพท์
บาลีคือ ทาสทาน (พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี), 2559) และในอรรถกถาธรรมบทก็
ปรากฏมีศัพท์บาลีว่าด้วย “ทาส” อีกพอประมาณ เช่น “ทาสกมฺมกรโปริส แปลว่า ประชุม



412 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

แห่งบุรุษผู้เป็นทาสและกรรมกรทั้งหลาย ทาสกมฺมกรา แปลว่า อันว่าทาสและกรรมกร
ทั้งหลาย ทาสกมฺมกราทีหิ แปลว่า อันชนทั้งหลายมีทาสและกรรมกรเป็นต้น  ทาสทารก 
แปลว่า เด็กผู้เป็นทาส ทาสทาสิโย แปลว่า อันว่าทาสและทาสีทั้งหลาย เป็นต้น” (บุญสืบ 
อินสาร, 2555)  
 ดังนั้น ในสมัยพุทธกาลนั้น ได้มีการแบ่งทาสออกเป็น 4 ประเภท ได้แก่ ทาสเกดิ
ภายใน คือ ลูกที่เกิดจากทาส (ทาสี) ย่อมเป็นทาสเช่นเดียวกับมารดาผู้ให้กำเนิด ทาสที่
ช่วยมาด้วยทรัพย์ คือ ทาสที่นายทาสซื้อตัวมาจากนายเงินผู้อื่น แล้วนำมาเป็นทาสของตน 
ทาสที่เขานำมาเป็นเชลย คือ ทาสที่ถูกกวาดต้อนมาภายหลังจากที่กษัตริย์เป็นผู้ชนะ
สงคราม ฝ่ายที่แพ้สงครามก็จะถูกจบัเป็นทาส และบุคคลที่ยอมเป็นทาสเอง คือ ทาสที่ยอม
ขายตนเองลงเป็นทาสเพื่อให้ได้รับการเลี้ยงดูหรือคุ้มครองจากผู้เป็นนาย (เจษฎา ทองขาว
และคณะ, 2560) และในวิธุรชาดกได้ระบุทาสไว้จำนวน 4 ประเภทด้วยกัน คือ (1) ทาสใน
เรือนเบี้ย (2) ทาสที่ซื้อมาด้วยทรัพย์ (3) ทาสที่ยอมตนเข้าเป็นข้าเฝ้า และ (4) ทาสเชลย 
(ขุ.ชา. (ไทย) 28/1445/409, อ้างใน พระศรีคัมภีรญาณ, 2557) 
 

ความหมายและประเภทของ “ทาส” ในบริบททั่วไป 

 ความหมาย: ในวิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี ได้ให้ความหมายไว้ว่า ทาส หมายถึง 
บุคคลซึ่งถูกนับสิทธิเสมือนสิ่งของของผู้อื่น ไม่มีอิสระในการดำรงชีวิต และมีหน้าที่รบัใช้
ผู้อื่นโดยมิได้รับการตอบแทนจากเจ้าของ (นายทาส) เช่น การรับใช้ทางด้านแรงงาน และ
หากไม่เช่ือฟังคำสั่ง อาจถูกลงโทษได้ตามแต่นายทาสจะกำหนด ยกเว้นเป็นการกระทำอัน
ทำให้ถึงแก่ความตาย (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 1 กุมภาพันธ์ 2563)  

ประเภท: จากข้อมูลของวิกิพีเดีย สารานุกรมเสรีได้ระบุว่า ในประเทศไทย ทาส
ได้ถูกแบ่งออกเป็น 7 ชนิด (ในสมัยกรุงศรีอยุธยาเป็นต้นมา โดยในสมัยก่อนหน้านั้นยังเป็น
ข้อถกเถียงของนักวิชาการ) ได้แก่ (1) ทาสสินไถ่- เป็นทาสที่มีมากที่สุดในบรรดาทาส
ทั้งหมด โดยเงื่อนไขของการเป็นทาสชนิดนี้ คือ การขายตัวเป็นทาส เช่น พ่อแม่ขายบุตร 
สามีขายภรรยา หรือขายตัวเอง ดังนั้น ทาสชนิดนี้จึงเป็นคนยากจน ไม่สามารถเลี้ยงดู
ครอบครัวหรือตนเองได้ จึงได้เกิดการขายทาสข้ึน โดยสามารถเปลี่ยนสถานะกลับไปเมื่อมี
ผู้มาไถ่ถอน และทาสชนิดนี้ที่ปรากฏในวรรณคดีไทย คือ นางสายทอง ซึ่งขายตัวให้กับนาง

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%B4
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A5%E0%B8%87%E0%B9%82%E0%B8%97%E0%B8%A9&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%B8%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%AD%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%98%E0%B8%A2%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%84%E0%B8%94%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%87%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%99


วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 413 

 

ศรีประจันนั่นเอง (2) ทาสในเรือนเบี้ย-เด็กที่เกิดข้ึนระหว่างที่แม่เป็นทาสของนายทาส ทาส
ชนิดนี้ไม่สามารถไถ่ถอนตนเองได้ (3) ทาสที่ได้รับมาด้วยมรดก - ทาสที่ตกเป็นมรดกของนาย
ทาส เกิดข้ึนก็ต่อเมื่อนายทาสคนเดิมเสียชีวิตลง และได้มอบมรดกให้แก่นายทาสคนต่อไป (4) 
ทาสท่านให้ – ทาสที่ได้รับมาจากผู้อื่นอีกทีหนึ่ง (5) ทาสที่ช่วยไว้จากทัณฑ์โทษ - ในกรณีที่
บุคคลนั้น เกิดกระทำความผิดและถูกลงโทษเป็นเงินค่าปรับ แต่บุคคลนั้น ไม่มีความสามารถ
ในการชำระค่าปรับ หากว่า มีผู้ช่วยเหลือให้สามารถชำระค่าปรับได้แล้ว ถือว่าบุคคลนั้นเป็น
ทาสของผู้ให้ความช่วยเหลือในการชำระค่าปรับ (6) ทาสที่ช่วยไว้ให้พ้นจากความอดอยาก - 
ในภาวะที่ไพร่ไม่สามารถช่วยเหลือตนเองให้ประกอบอาชีพได้แล้ว ไพร่อาจขายตนเองเป็น
ทาสเพื่อให้ได้รับการช่วยเหลือจากนายทาส และ (7) ทาสเชลย - ภายหลังจากได้รับการชนะ
สงคราม ผู้ชนะสงครามจะกวาดต้อนผู้คนของผู้แพ้สงครามไปยังเมืองของตน เพื่อนำผู้คน
เหล่านั้นไปเป็นทาสรับใช้ (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 1 กุมภาพันธ์ 2563)    

ส่วน สุธิดา ตันเลิส ได้แบ่งประเภททาสออก 5 ประเภท คือ ทาสเชลย ทาสวัด 
ทาสในเรือนเบี้ยหรือทาสมรดก และทาสสินไถ่ รวมถึงทาสแบบใหม่ คือ ทาสที่ถูกไล่ล่า 
(สุธิดา ตันเลิศ, 2555) ดังนั้น จากการแบ่งประเภททาสทั้งจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาและ
ศาสตร์สมัยใหม่นั้น โดยสรุปแล้วทาสนั้นมี 2 กลุ่ม คือ กลุ่มที่ 1 ทาสเกิดในสภาวะปกติ คือ 
กลุ่มทาสที่เป็นมรดก, ทาสสินไถ่, ทาสในเรือนเบี้ย เป็นต้น และกลุ่มที่ 2 ทาสเกิดในภาวะ
สงคราม คือ  กลุ่มทาสที่เกิดข้ึนจากผลของสงคราม มีอยู่ในรูปของผู้แพ้สงคราม ถูกจับใน
ฐานะเชลยศึกเป็นต้น 
 

ทาสเจดีย์ คือ ใคร? 

 ประเทศอินเดียในสมัยพุทธกาลนั้นได้มีการแบ่งทาสออกเป็น 4 ประเภทดังที่ได้
กล่าวไปแล้วนั้น การนำเอาคนลงเป็นทาสในสมัยพุทธกาล เป็นประเพณีที่สืบทอดมาจาก
ระบบวรรณะ ตามคติความเชื่อของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ทาสจึงมีลักษณะเป็นเหมือน
ทรัพย์สินอย่างหนึ่งของนายทาส และมีหน้าที่รับใช้และทำตามคำสั่งของนายทาสอย่าง
เดียวเท่านั้น (เจษฎา ทองขาว และคณะ, 2560) และเมื่ออิทธิพลแนวคิดระบบวรรณะของ
อินเดียได้แผ่ขยายไปยังอาณาจักรโบราณในทวีปเอเชีย การขายตนเองลงเป็นทาสหรือการ
ขายคนในครอบครัวลงเป็นทาส เป็นวัฒนธรรมที่ชาวเอเชียให้การยอมรับโดยทั่วไปว่า 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%99


414 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

สามารถทำได้ ทาสจึงกลายเป็นแรงงานที่สำคัญ และกลายเป็นเครื่องมือในการจัดระเบียบชน
ชั้นทางสังคมที่หยั่งรากลึกอยู่กับวิถีในการดำเนินชีวิตของชาวเอเชีย ที่ได้รับอิทธิพลทาง
วัฒนธรรมจากอารยธรรมอินเดียโบราณมาอย่างช้านาน (เจษฎา ทองขาวและคณะ, 2560) 
ดังนั้น ในบรรดาทาสทั้งหลาย ทาสที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา คือ “ทาสวัด ซึ่งคำว่า 
หมายถึง สมาชิกสังคมกลุ่มที่รับใช้ศาสนสถาน เรียกช่ือต่างกัน เช่น เลกวัด ทาสจังหัน ข้อย
โอกาส พวกเขาได้รับอภิสิทธิ์มากที่สุดซึ่งไม่ต้องเข้ารับการเกณฑ์แรงหรือออกทัพจับศึก” 
(สุธิดา ตันเลิศ, 2555) ซึ่งทาสเหล่านี้เรียกอีกอย่างหนึ่งก็คือ ‘ทาสเจดีย์’ ซึ่งมาจากคำว่า 
ทาส + เจดีย์ ซึ่งแปลว่า ทาสของพระเจดีย์ อันหมายถึง บุคคลที่คอยดูแลเอาใจใส่พระเจดีย์
ในพระพุทธศาสนา และทาสเหล่านี้เกิดข้ึนจากการอุทิศของพระมหากษัตริย์ที่มอบหมายให้
ทาสเหล่านี้ดูแลรักษาพระเจดีย์องค์สำคัญแต่ละแห่ง ซึ่งทาสเหล่านี้พวกเขาได้อภิสิทธิ์มาก
ที่สุด ซึ่งไม่ต้องเข้ารับการเกณฑ์แรงงานหรือออกรบทัพจับศึก (สุธิดา ตันเลิศ, 2555)  
 ในแต่ส่วนของประเทศเมียนมาร์ในอดีตน้ัน ได้ปรากฏหลักฐานว่า ในระยะเวลา
เดียวกันนี้เอง หลักฐานทางประวัติศาสตร์ได้ระบุถึงการขยายอำนาจของเมียนมาร์จาก
ตะวันตกเฉียงเหนือ ดังนั้น กษัตริย์จึงเป็นผู้มีอำนาจเพียงผู้เดียวในการรับสั่งให้ทาสวัดเข้า
ทำงานรับใช้กองทัพคราวศึกสงคราม ทาสวัดเป็นทาสที่มีพัฒนาการสืบเนื่องมากที่สุด ทาส
วัดประเภทหนึ่งอาจะได้รับการตีความว่าเป็นทาสกษัตริย์ เนื่องจากพวกเขาแม้จะต้องโทษ
แต่พวกเขาต้องอาศัยศาสนาเป็นเกราะป้องกันอันตราย ดังที่ หลุย เดอร์ คาร์เนอร์ (Louis 
de Carne) ได้แสดงทรรศนะต่อทาสประเภทนี่ว่า “...ทาสกษัตริย์ คือ ทาสที่แท้จริง ไม่ว่า
พวกเขาจะถูกจับเป็นเชลยศึกในการสงคราม หรือผู้ที่ได้รับอภัยโทษจากคดีความต่าง ๆ  ทุก
คนที่เป็นอาชญากรนั้น สามารถเป็นไทได้หากพวกเขาสามารถหลบหนี้เข้าไปในเขตวัดวา
อารามได้ นี้คือการป้องกันศาสนาจักรในเงื่อนไขที่ได้กลายมาเป็นทาสหรืออาจเป็นนักบวช
ตลอดชีวิต...” (Carne, 2000 อ้างใน สุธิดา ตันเลิศ, 2555)  
 ดังนั้น ทาสเจดีย์ คือ บรรดาทาสผู้ที่เจ้าของหรือเจ้านาย ทั้งกษัตริย์และเจ้านาย
ระดับต่าง ๆ อุทิศถวายให้เป็นทาสวัด หรือ เลกวัดในพุทธศาสนา ซึ่งทาสเจดีย์เหล่านีม้ีหน้าที่
ในการรับใช้ดูแลพุทธศาสนสถาน ทั้งก่อสร้าง ทำนุบำรุง และเอาใจใส่ดูแลศาสนสถานต่าง ๆ 
ที่ได้รับมอบหมาย บางยุคกลุ่มทาสเจดีย์เหล่านี้ได้รับอภิสิทธ์ิไม่ต้องเข้าไปเป็นเกณฑ์แรงงาน
และเป็นทหารเพื่อออกช่วยรบกับทางการ แต่บางอาณาจักรก็ต้องออกไปเป็นแรงงานและ
ออกไปช่วยรบกับทางการด้วย ทั้งนี้ก็ข้ึนอยู่กับพระราชา ผู้ครองอาณาจักรต่าง ๆ ในยุคนั้น
ว่ามีราโชบายในเรื่องนี้อย่างไร 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 415 

 

สังคมชนชั้นของเมียนมาร์ในยุคก่อนอาณานิคม 

 ก่อนที่อังกฤษจะยึดครองเมยีนมารเ์ปน็อาณานิคม เพื่อให้เมียนมาร์เปลี่ยนแปลง
ตามแบบที่อังกฤษมาปกครองนั้น เมียนมาร์มีโครงสร้างทางสังคมที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะ คือ 
มีระบบกษัตริย์และพระพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลในสังคมอย่างมาก มีขุนนางข้าราชการ
ปกครองดูแลประชาช นตามระบบไพร่ ทาส เครือญาติอุปถัมภ์ ดังนั้น องค์ประกอบของ
โครงสร้างสังคมเมียนมาร์ในยุคก่อนอาณานิคมนั้น ได้แก่ พระมหากษัตริย์ ศาสนาพุทธ 
เมียวทุคยี (Myothugyi เจ้าเมือง) และประชาชน ซึ่งมีทั้งเสรีชนและทาส เสรีชนมี 2 พวก 
คือ อามูดัน (Ahmudan) กับ อทิ (Athi) ส่วนทาสจะมีทาสที่รับใช้นายเรียกว่า คยูน (Kyun) 
และทาสวัดเรียกว่า พยาคยูน (Paya Kyun) องค์ประกอบทั้งหมดนั้น คือ โครงสร้างของสังคม
เมียนมาร์ และทำให้สังคมเมียนมาร์รวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน (บุญเทียม พลายชมพู, 
2559)  และในส่วนของการควบคุมพลเมืองเมียนมาร์ในสมัยโบราณก่อนตะวันตกเข้ามา คือ 
การจัดระเบียบเกณฑ์แรงงานประชาชนเป็นเสรีนิยมและทาส รวมทั้งหมด 3 ประเภท คือ 
 1. อามูดัน (Ahudan) คือ พวกที ่ต ้องรับใช้ราชการเพื ่อแลกเปลี ่ยนกับ
สวัสดิการในด้านการชลประทาน จะโดยสมัครใจหรือไม่ก็ตาม พวกนี้มีหน้าที่ต้องรับใช้
หลวงและได้รับการยกเว้นจากการเสียภาษีรายหัว (Per Capital Tax) ต้องถูกเกณฑ์
แรงงาน 3-4 เดือนต่อปี เพื่อรับใช้กษัตริย์  
 2. อทิ (Athi) คือ ไพร่ที่สังกัดมูลนาย (ตรงกับไพร่สมของไทย) พวกนี้ต้องให้
แรงงานของตนกับนายคนใดคนหนึ่งที่ตนขึ้นอยู่โดยเฉพาะ และต้องเสียภาษีรายหัวให้แก่
รัฐแทนการเกณฑ์แรงงาน พวกนี้ รวมทั้งพวกช่างฝีมือและพ่อค้าด้วย  
 3. คยูน (Kyun) คือ ทาส มีทั้งแบบตกทอดในสกุล คือ ลูกหลานที่เกิดมาตอ้ง
เป็นทาสด้วย และแบบไม่ต้องทอดในสกุล ได้แก่ลูกหนี้ หรือเชลยศึก ราคาซื้อขายทาสใน
เมียนมาร์มักตกลงกันในตลาดประมูล ทาสที่หลบหนีมูลนายมีความผิดฐานฝ่าฝืนกฎหมาย 
ผิดสัญญาแพ่งชำระหนี้ แต่มิใช่เป็นอาชญากร จารึกของเมียนมาร์สมัยพุกาม มีกล่าวถึงคติ
เกี่ยวกับทาสว่า มักเกิดจากการกระทำที่ไม่เหมาะสมของทาสเกือบทั้งหมด เช่น ทาสหนี
จากนายเก่าไปหานายใหม่ การดำเนินคดีก็ดำเนินคดีกับนายใหม่มิใช่ตัวทาสเอง ทาสมีสิทธ์ิ
ที่จะได้อาหารและเสื้อผ้า ตลอดจนการดูแลยามเจ็บไข้ได้ป่วย และสวัสดิการที่ดีจากนาย
ของตน ในเมียนมาร์สมัยก่อนตะวันตกเข้ามายังมีทาสอีกชนิดหนึ่ง เรียกว่า พยาคยูน 



416 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

(Paya Kyun) คือ ทาสที่สมัครใจอุทิศเป็นข้าของสงฆ์ โดยหวังจะได้บุญกุศล หรือมิฉะนั้นก็
เป็นทาสที่มาจากการบริจาค ที่เรียกว่า การกัลปนาของผู้เป็นนาย โดยยกทั้งที่ดินและผู้คน
ให้วัด เพราะหวังในผลบุญ พยาคยูนได้รับการยกเว้นไม่ต้องเสียภาษีรายหัว และการเกณฑ์
แรงงานหลวง จึงทำให้ทาสพวกนี้มีมากกว่าพวกอื่น (บุญเทียม พลายชมพู, 2559) จาก
หลักฐานที่ปรากฏนั้น ทำให้เห็นเชิงประจักษ์ว่า ทาสผู้ที่ทำหน้าที่ในงานด้านพุทธศาสนาใน
ราชอาณาจักรพุกาม ก็คือ พยาคยูน (Paya Kyun) หรือเรียกว่า ทาสเจดีย์ที่ใช้ในบริบทงาน
ชิ้นนี้ ซึ่งกลุ่มทาสเหล่ามีเป็นแกนหลักในการสร้างความเจริญรุ่งเรืองของพระพทุธศาสนา 
เปรียบดังผู้ปิดทองหลังองค์พระเจดีย์จำนวนมากมายในราชอาณาจักรพุกาม 
 

เมืองพุกาม: ดินแดนแห่งเจดีย์สี่พันองค์ 

 คำว่า “พุกาม” นี้เป็นชื่อเรียกอาณาจักรโบราณที่ตั้งอยู่ริมฝั่งแม่น้ำเอยาวดีใน
ประเทศเมียนมาร์ คำว่า “พุกาม” นี้ มีช่ือเรียกที่แตกต่างด้วยสำเนียงและภาษาที่แตกต่าง
กันออกไปเช่นคำว่า “ปะกั่น” (นวลจันทร์ คำปังสุ, 2551) บ้าง ภาษาอังกฤษปัจจุบ ันว่า 
“Pagan” ในประวัติของประเทศเมียนมาร์นั้น ในปี “พ.ศ.1587 (ค.ศ.1044) พระเจ้าอนุรุทธ
มหาราช (อนุรุทธ แปลว่าผู้สงบ) หรืออโนรธามังช่อ ในภาษาเมียนมาร์ออกเสียงว่า 
“อโนยะธา” (Anowrahta) ตั้งอาณาจักรพุกาม ปราบมอญ รวมเมียนมาร์เป็นอันเดียว
ได้ครั้งแรก” (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2553) สำหรับพระเจ้าอนุรุทธมหาราช 
พระองค์ทรงปราบดาภิเษกขึ ้นครองราชย์บัลลังก์ในปี ค.ศ.1044 ทรงพลิกโฉมหน้า
ประวัติศาสตร์พุกามด้วยการพิชิตราชธานีของมอญลงในปี 1507 จากข้อมูลระบุว่า
“อาณาจักรพุกามถือว่าเป็นอาณาจักรแรกของชนชาวเมียนมาร์” (ภภพพล จันทร์วิวัฒนกุล, 
2558)  
 โดยพระเจ้าอนุรุทธ์แห่งเมืองพุกามนั้น เป็นกษัตริย์ของชนชาวมรัมมะที่รุนแรง 
นับถือพุทธศาสนาแบบตันตระ แต่ได้เปลี่ยนพระทัยมานับถือพุทธศาสนาเถรวาท หลังจากพบ
กับพระเถระชาวตะเลง (รามัญหรือมอญ) แห่งเมืองสะเทิม (คือ สุธรรมนคร หรือ สุธรรมปุระ) 
นามว่า อรหันต์ (ช่ือเดิมสุธรรมทัสสี) ต่อมาเมื่อพระเจ้าอนุรุทธ์ไปตีเมืองสะเทิมได้ ไดอ้ัญเชิญ
พระไตรปิฎกมาเมืองพุกาม แม้พุกามจะเป็นผู ้ชนะในการศึกสงคราม แต่มอญก็ชนะใน
การศึกษา เพราะพุกามได้รับเอาวัฒนธรรมตะเลงมาเป็นของตนตั้งแต่ภาษา วรรณคดี และ
ศาสนา เป็นต้นไป” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) เมื่อพระพุทธศาสนาแบบ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 417 

 

เถรวาทได้เข้ามามีอิทธิพลในราชอาณาจักรพุกาม ทำให้เมืองพุกามมีความเจริญรุ่งเรืองใน
หลายด้าน โดยเฉพาะหลักฐานที่เด่นชัดที่สุดก็คือ เจดีย์จำนวนมากที่ถูกต้องสร้างข้ึน และ
จากหลักฐานทางโบราณคดีพบว่า “โบราณสถานในพุกามมีจำนวนมาก บางเอกสารกล่าว
ว่ามีถึงหมื่นแห่ง บ้างก็ว่าถึง 5 พันแห่ง แต่ในเอกสารของปิแอร์ ปีชาร์ด (Pierre Pichard, 
1992-1995) ที่ได้เข้ามาสำรวจ ทำผัง และเก็บรายละเอียดไว้ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2523 ได้กล่าว
ว่า ในสมัยอังวะ พระเจ้าโมหะยิน (Mohnyin) (เมื่อราวพุทธศตวรรษที่ 21) เคยไปให้คน
นับได้ถึงพันแห่ง และในเอกสารที ่ปิแอร์ ปีชาร์ด (Pierre Pichard, 1992-1995) และ
ยูเนสโก (UNESCO) เข้ามาสำรวจ ทำผัง และถ่ายรูปเก็บรายละเอียด ระบุว่ามีจำนวน
โบราณสถานเกือบ 25,000 แห่งแล้ว ปัจจุบันเชื่อกันว่าน่าจะมีโบราณสถานถึง 4,000 
แห่ง…” (ภภพพล จันทร์วิวัฒนกุล, 2558)  
 

ทาสเจดีย์กับความรุ่งเรืองของพระพุทธศาสนาที่เมืองพุกาม 

 ในความเจริญรุ่งเรืองของอาณาจักรพุกามนั้น สถาบันที่มีความสำคัญและเป็น
แกนกลางให้ชาวพุกามมีความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน และสามารถสร้างรัฐศาสนาในแบบ
ของชาวพุกามได ้นัน่คือ สถาบันพระพุทธศาสนา ในความเป็นสถาบันของพระพุทธศาสนานั้น 
เนื่องมาจากพระพุทธศาสนาช่วยค้ำจุนโครงสร้างนามธรรมของสังคมพุกามเอาไว้อย่าง
มั่นคง ในประเด็นนี้ ผู้เขียนขอนำเสนอปัจจัยที่ส่งผลให้ความเป็นรัฐศาสนาของพุกาม
ประสบความสำเร็จในการสร้างอาณาจักร โดยมีชนช้ันกรรมาชีพผู้ใช้แรงงาน กรรมกรแบก
หาม คือ “ทาส” แตเ่ป็นทาสที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาโดยตรง ในบทความจึงใช้คำว่า 
“ทาสเจดีย์” โดยผู้เขียนขอแยกไว้เป็น 5 ประเด็น ดังมีรายละเอียดต่อไปนี ้

 1. สร้างอัตลักษณ์รัฐด้วยพุทธศาสนา: ในการปกครองแผ่นดินให้มีเอกภาพนัน้ 
สิ่งที่จำเป็นและเป็นกลไกของการลอมรวมใจของคนในชาติก็คือ “ศาสนา” ซึ่งศาสนานั้น
เป็นสถาบันสำคัญที่ค้ำจุนโครงสร้างทางนามธรรมของสังคมเอาไว้ โดยเฉพาะในสมัยพระ
เจ้าอนุรุทธมหาราช ผู้ปกครองเมืองพุกาม ได้ทรงมีจิตศรัทธาและรับเอาพระพุทธศาสนา
จากเมืองสะเทิม ด้วยการมีชัยชนะต่อ พระเจ้ามนูหะ ซึ่งเมื่อการรบก็เสร็จสิ้น...เมื่อสะเทิม
ยอมแพ้...กองทัพเมียนมาร์เข้าค้นเมืองได้พระไตรปิฎก จับพระเจ้ามนูหะใส่ตรวนทองคำ
และจับข้าราชสำนักใส่หลังช้าง แห่แผนขบวนทัพที่ได้ชัยชนะไปตลอดทางจนถึงเมืองพุกาม 



418 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

พวกเชลยที่ถูกกวาดตอนไปกรุงพุกามในครั้งนั้นมีทั้งพระสงฆ์ นักปราชญ์ นักเขียนจารึก 
และช่างฝีมือ ...ในส่วนข้อมูลของดี.จี.ฮอลล์ (D.G.E.HALL) ให้ข้อมูลเสริมตรงนี้ไว้ว่า ...
ความสำเร็จที่สำคัญยิ่งของพระองค์ ได้แก่ชัยชนะเหนืออาณาจักรมอญแห่งสะเทิม เช่ือกัน
ว่าพระองค์ทรงอุปการะภิกษุมอญรูปหนึ่ง คือ ชินอรหันต์ ผู้ที่ทรงมอบหมายให้ชักจูงชาว
เมียนมาร์มานับถือพุทธศาสนานิกายหีนยาน การกระทำก่อให้เกิดการชิงชัยกับคณะสงฆ์ซึง่
เรียกกันว่า อารี ซึ่งมีอำนาจทางตอนเหนือ พวกนี้นับถือนิกายมหายาน ปฏิบัติพิธีกรรม
ตามลัทธิตันตระและพิธีกรรมทางเพศอื่น ๆ พระองค์ต้องการพระไตรปิฎกภาษาบาลีที่
ถูกต้องมาสั ่งสอนประชาชนพลเมือง  จึงทรงเข้าตีและยึดครองสะเทิม เพราะที ่นั ่นมี
พระไตรปิฎกภาษาบาลีที่ครบชุด (มัลลิกา ภูระธน และพระระพิน พุทฺธิสาโร, 2559)  
 ดังนั้น เมื่อพระพุทธศาสนาได้เข้ามามีอิทธิพลในราชอาณาจักรพุกาม และได้รับ
ราชูปถัมภ์จากพระราชา ส่งผลให้เจริญรุ่งเรืองและพระสงฆ์ในนิกายพุทธศาสนาแบบเถรวาท
ในยุคนั้นมีอิทธิพลต่อราชสำนักพระเจ้าอโนธราเป็นอย่างมาก “พระสงฆ์เป็นครูสอนหนังสือ
แก่เยาวชนในระดับต้น พระสงฆ์จะได้รับของถวายที่ให้อย่างทุ่มเทจากเศรษฐีที่หวังในส่วน
ผลบุญ จนกระทั่งภูมิประเทศของเมียนมาร์สมัยอาณาจักรพุกามเต็มไปด้วยเจดีย์ สถาน
สักการะนับเป็นพัน ๆ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงค่านิยมชาวพม่าในเรื่องความเชื่อในผลบุญเป็น
อย่างมาก (บุญเทียม พลายชมภู, 2549) และนอกจากนี้ยังมีข้อมูลที่สอดคล้องกันคือ “ใน
การศึกษาชั้นต้น จึงมีอิทธิพลต่อการสร้างแนวความคิดต่าง ๆ พระสงฆ์จะได้รับของที่
บรรดาเศรษฐีที่หวังในผลบุญกุศลถวายให้อย่างทุ่มเท ที่เรียกว่า “การกัลปนา” มีทั้งถวาย
ที่ดินอันกว้างใหญ่ พร้อมทั้งอาคารเช่น วัดวาอาราม เจดีย์ สถานสักการะต่าง ๆ  ผู้คนข้า
ทาสบริวารข้าวของเครื่องใช้ต่าง ๆ  ทำให้มีเจดีย์และสถานสกัการะนับพัน ๆ  ในพุกาม ผู้คน
ข้าทาสบริวารที่เป็นของวัด ก็เพาะปลูกทำมาหากินในที่ดินที่กัลปนา ทรัพย์สมบัติรายได้
ต่าง ๆ ก็เป็นของวัด สิ่งเหล่านี้เป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้อำนาจของกษัตริย์ลดน้อยลง เพราะ
การที่หมู่บ้านเป็นหมู่ ๆ รวมทั้งคนและที่ดินถูกยกให้แก่สถาบันทางศาสนา มีผลทำให้
กษัตริย์ต้องขาดคนรับใช้งานหลวง ขาดรายได้ ซึ่งแต่เดิมเคยได้รับจากแหล่งดังกล่าว ทำให้
สถานภาพของกษัตริย์และรัฐคลอนแคลนลง อาจถือได้ว่าเป็นส่วนหนึ่งของความอ่อนแอ
ของรัฐพุกามก็ได้” (วิรัช นิยมธรรม, 2551)  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 419 

 

 ดังนั้น ในช่วงท้ายของสมัยพุกาม กษัตริย์พุกามจึงต้องปรับปรุงทางศาสนาใหม่ 
โดยได้ออกระเบียบว่าด้วยการยึดครองที ่ดินของวัด จัดการทำบุญเสียใหม่ แต่ความ
พยายามดังกล่าว เพื่อสนองความมั่นคงของรัฐและลดอำนาจทางศาสนาได้รับผลสำเร็จ
พอประมาณเท่านั้น ดังนั้น จึงเป็นเชิงประจักษ์ว่าเมื่อพุกามเข้าครอบครองดินแดนของ
มอญ ซึ่งอยู่ในแผ่นดินตอนล่าง มีผลให้วัฒนธรรมมอญแผ่ไปในวังหลวง ทั้งทางด้านศึกษา 
ศาสนา ศิลปกรรม ตัวอักษร และวรรณกรรม การสร้างวิหารเจดีย์ต่าง ๆ สมัยพุกาม ล้วน
ได้รับอิทธิพลจากมอญทั้งสิ้น พระพุทธศาสนาและพระสงฆ์มีบาทสำคัญยิ่ง เช่น กำหนดคำ
สาบานอันน่าสะพรึงกลัวที่ใช้ในกันในการพิจารณาสอบสวนคดี พระเป็นผู้สอนหนังสือให้แก่
เด็ก (หม่อง ทิน อ่อง, 2549) รูปแบบการปกครองแบบราชอาณาจักรพุกามยุคต้น จึงเป็น
รูปแบบการปกครองที่เป็นรัฐศาสนาโดยตรง ซึ่งเมื่อพระพุทธศาสนาได้รับการอุปถัมภ์โดยตรง
จากพระราชา ย่อมมีความเจริญรุ่งเรืองโดยมีหลักฐานคือเจดีย์น้อยใหญ่เป็นจำนวนมากที่ถูก
สร้างข้ึน และเจดีย์เหล่านี้ ผู้ที่อยู่เบื้องหลังการก่อสร้างและสร้างสรรค์พุทธศิลปกรรมให้กับ
ชาวเมียนมาร์ ก็คือทาสเจดีย์ ซึ่งเปรียบดังผู้ปิดทองหลังองค์พระเจดีย์ ซึ่งอาจจะว่ามีบทบาท
เพียงน้อยนิด แต่มีพละกำลังมหาศาล ในการสร้างองค์พระเจดีย์อย่างมากมาย 

 2. ขจัดลัทธินอกรีต: จากข้อมูลหลักฐานพบว่า ตอนต้นของสมัยพุกามมีการนบั
ถือพุทธศาสนาแบบตันตริที่เช่ือไสยศาสตร์ควบคู่ไปกับการนับถือและเซ่นสรวงภูตผีปีศาจ 
ซึ่งเป็นความเช่ือพื้นเมืองดั้งเดิม มีการเซ่นสรวงประจำปี พระเจ้าแห่งท้องฟ้า ซึ่งเช่ือว่าสิง
สถิตอยู ่ยอดเขาโปปา (Mount Popa) มีการบูชาศาลซึ ่งเป็นที ่เร่ร่อนของผี 36 ตัว ที่
เรียกว่า การนับถือผีนัต มีการใช้เวทมนต์คาถา (หม่อง ทิน อ่อง, 2549) ด้วยเหตแุละผล 
เมื่อพระเจ้าอนุรุทธ์ต้องการปกครองแผน่ดินของพระองค์ให้มั่นคง ราชกิจแรกที่พระองค์พงึ
ปฏิบัต ิคือ การชำระราชอาณาจักรของพระองค์ให้บริสุทธ์ิ โดยเฉพาะในลัทธิความเช่ือเก่า
แบบเก่าๆ ที่ยังมีอิทธิผลต่อชาวพุกาม ดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ซึ่งการขจัดลัทธินอกรีต
เหล่าน้ี จึงเป็นราโชบายในการสร้างชาติ โดยใช้พุทธศาสนาเป็นแกนกลางของสังคมในการ
ปกครองราชอาณาจักร ในการขจัดลัทธินอกรีตน้ี มีผลอาจจะไม่มีผลโดยตรงต่อบรรดาทาส
เจดีย์ และมีผลโดยอ้อม คือผ่านมาทางสถาบันพระพุทธศาสนา ซึ่งสถาบันพระพุทธศาสนา
นี้เป็นสถาบันทางสังคมที่โอบอุ้มความเป็นรัฐศาสนาของพุกามเอาไว้ และทาสเจดีย์ก็ยังคง
ทำได้รับผลจากการเข้าไปมีส่วนในการสร้างและดูแลเจดีย์ในพระพุทธศาสนานั่นเอง 



420 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 3. ยึดมั่นในพระรัตนตรัย: เมื่อพระเจ้าอนุรุทธ์ เกิดจิตศรัทธาและได้รับเอา
พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทจากเมอืงสะเทมิซึ่งอยูท่างตอนใต้ พร้อมกับกวาดต้อนพระเจา้
มนูหะพร้อมอัครมเหสเีป็นเป็นเชลยศึก แต่ในความเป็นเมียนมาร์ในยุคนั้น ถึงแม้จะมีการ
รับเอาพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทเข้ามาแล้วแต่ยังคงนับถือศาสนาท้องถิ ่นที่ เร ียกว่า 
“ผีนัต” อย่างมิเสื่อมคล้าย สมดัง ดร.ตันทูน นักประวัติศาสตร์ชาวเมียนมาร์ ได้เคยแสดง
ทัศนะเกี่ยวกับทัศนะของชาวเมียนมาร์ว่า “...เมียนมาร์นั้นแม้จะได้รับอิทธิพลต่อต่างชาติ 
แต่ก็ยังรักษาวิถีชีวิตดั้งเดิมไว้ได้ ดังเช่น สังคมเมียนมาร์กลายเป็นสังคมพุทธที่เหนียวแน่น
เพราะอิทธิพลจากอินเดียก็จริง แต่ชาวเมียนมาร์ก็มิอาจละทิ้งความเช่ือในเรื่องผีนัตซึ่งเป็น
ความเชื ่อดั ้งเดิม ศาสนาพุทธกลับเป็นหลักยึดในชีวิต และวัดก็เป็นหัวใจของชุมชน 
โดยเฉพาะตามหมู่บ้าน แม้แต่ความเจริญทางอุตสาหกรรมก็ไม่อาจทำลายวิถีพุทธของชาว
เมียนมาร์ อีกทั้งเมียนมาร์เคยรับเอาวัฒนธรรมแขกและจีนมาก่อนด้วยซ้ำ เห็นได้จากงาน
ศิลปะ สถาปัตยกรรม และค่านิยมชาวเมียนมาร์...” (วีรัช นิยมธรรม, 2551)  
 ดังนั้นจึงเป็นหลักฐานเชิงประจักษ์ว่า “ตอนต้นของสมัยพุกามมีการนับถือพุทธ
ศาสนาแบบตันตริที่เช่ือไสยศาสตร์ควบคู่ไปกับการนับถือและเซ่นสรวงภูตผีปีศาจ ซึ่งเป็น
ความเช่ือพื้นเมืองดั้งเดิม มีการเซ่นสรวงประจำปี พระเจ้าแห่งท้องฟ้า ซึ่งเช่ือว่าสิงสถิตอยู่
ยอดเขาโปปา (Mount Popa) มีการบูชาศาลซึ่งเป็นที่เร่ร่อนของผี 36 ตัว ที่เรียกว่า การ
นับถือผีนัต มีการใช้เวทมนต์คาถา และดวงดาวเป็นหลัก ให้ชาวพุกามมีความมั่นใจในการ
ต่อสู้กับโรคภัยไข้เจ็บ โชคร้ายและการเก็บเกี่ยวที่ไม่ได้ผล มีการสักตามตัว และการดื่มยา
วิเศษที่ใช้เวทมนต์ผสม เช่ือว่าทำให้อยู่ยงคงกระพัน (หม่อง ทิน อ่อง, 2549)  
 ดังนั ้น เพื ่อให้ความเป็นรัฐที ่มั ่นคงและมีความเป็นเอกเทศจากอำนาจการ
ครอบงำจากอิทธิพลของลัทธิความเชื ่อที ่ เก่าแก่  พระเจ ้าอนุรุทธ์ จ ึงได้ทำการลด
ความสำคัญของ “ผีนัต”ลงให้เหลือแค่ 36 ตัว แล้วเอาพระอินทร์เป็นไปหัวหน้าของผีนัต 
และเอาผีนัตเหล่านี้มาเป็นผู้คอยดูแลรักษาปกป้องเจดีย์ ดังที่ อูกองตั้ง ได้เขียนเอาไว้ว่า 
“พุกามแห่งเมียนมาร์” โดยมองประวัติศาสตร์บนฐานคิดของพุทธศาสนาที่ตนศรัทธาและให้
ค่าไว้สูงยิ่ง จึงเสนอข้อคิดให้ชาวเมียนมาร์รู้สึกเทิดทูนมรดกทางวัฒนธรรมของชาวเมียนมาร์ 
เพื่อให้สำนึกที่จะรักษา ศาสนา เผ่าพันธุ์ และประเพณีของชาติตน และด้วยพุทธศาสนา
เป็นส่วนหนึ่งของชาติ จึงให้ความสำคัญต่อสำนึกในหน้าที่ตอบแทนและปกป้องประเทศชาติ 
เพื่อพิทักษ์แผ่นดินพุทธศาสนา ท้ายสุด คือ ให้บังเกิดความปีติยินดีที่เกิดเป็นชาวเมียนมาร์



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 421 

 

และเป็นชาวพุทธพุกามของอูกอง พุกามจึงมีกลิ่นไอของธรรมะอันงดงามตรึงใจ แต่ก็แฝง
แนวคิดทางการเมืองแบบชาตินิยม ตามแนวทางของรัฐบาลเมียนมาร์ไว้อย่างลงตัว (วิรัช 
นิยมธรรม, 2551)  
 ดังนั้น การนำเอาพระพุทธศาสนาข้ึนมามีอิทธิพลเหนือศาสนาพื้นบ้านหรือผีนัต 
ก็เพื่อเป็นการสร้างจดุยืนทางบ้านเมอืง โดยการนำเอาพระพุทธศาสนามาเป็นจุดศูนย์กลาง
หรือจุดรวมใจของคนพุกามทั่วทั้งประเทศ ซึ่งในความเป็นจุดศูนย์รวมของจิตจิต หรือความ
มั่นคงในพระรัตนตรัยนี้ จึงเป็นเครื่องสะท้อนได้ชัดเจนว่า พระพุทธศาสนานี้เป็นศาสนา
แห่งรัฐพุกาม หรือเมืองพุกามเป็นรัฐศาสนาโดยปริยาย 

 4. สร้างระบบศักดินาท่ีเอื้อต่อความมั่นคง: ทางด้านการปกครอง อำนาจใน
การบริหารของพุกามรวมอยู่ทางเมียนมาร์ตอนบน ประชากรของเมียนมาร์ตอนบนมีไม่
มากนัก และอยู่กันอย่างกระจัดกระจาย ที่ดินมีอยู่มากมาย กษัตริย์แห่งพุกามจึงใช้การ
ปกครองระบบศักดินา หร ือระบบกินเมือง ที ่ เร ียกว่า เม ียวซา (Myosa) โดยทรง
พระราชทานศักดินาแก่เจ้านาย พระราชวงศ์ ขุนนางข้าราชการ เพื่อให้คนเหล่านั้นมีสิทธิ
ถือครองที ่ดินจำนวนหนึ่ง เป็นการบำเพ็ญความดี ความชอบในหน้าที ่ราชการ ที ่ดิน
เหล่าน้ัน มักอยู่ไกลจากเมืองหลวง หรือมอบหมายให้ไปปกครองดูแลหวัเมืองหรอืหมูบ่า้น” 
(บุญเทียม พลายชมภู, 2549) “ผู้มีศักดินาดังกล่าวจะได้รับรายได้จากการเก็บภาษีผลผลิต
พืชผลต่าง ๆ ในเมือง หรือหมู ่บ้านที ่อยู่ ใต้ปกครอง เป็นการช่วยให้พวกเจ้านายขุนนาง
ข้าราชการที่มีอยู่มากมายขณะนั้นสามารถดำรงชีพอยู่ได้ และในระบบเมียวซามีการจัดชนช้ัน 
คือ พวกข้าราชการ เรียกว่า อามูดัน (Ahmudan) ส่วนใหญ่อาศัยอยู่ในที่หลวง ซึ่งมีการ
ชลประทาน” (บุญเทียม พลายชมภู, 2549) “กลุ่มชนอีกพวก คือ คนสามัญเรียกว่า อทิ 
(Athi) อาศัยอยู่ในที่ของตน...ส่วนมากจะเป็นทาสที่ดินอยู่กับวัด ที่เจ้านายข้าราชการ 
เศรษฐีอุทิศให้กับวัด จึงมีหน้าที่ปฏิบัติต่อวัด โดยไม่เกี่ยวข้องกับรัฐมากนัก” (บุญเทียม 
พลายชมภู, 2549) ดังนั้น ระบบการปกครองแบบศักดินาหรือระบบกินเมือง ที่เรียกว่า 
เมียวซา (Myosa) นี้ ส่งผลให้มีข้าทาสบริวารที่ขึ้นตรงกับเจ้านาย หรือผู้ถือกรรมสิทธิ์ใน
ที่ดินและข้าทาสรับใช้ และข้าทาสบริวารนี้มีหน้าที่หลักในการช่วยเมียวซาทำงาน รวมทั้ง
ช่วยเมียวซาในการก่อสร้างพระเจดีย์องค์น้อย องค์ใหญ่ตามกำลังหรือสิทธิแห่งศักดินาที่
เมียวซาผู้เป็นเจ้านายได้รับนั่นเอง 



422 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

 5. กระจายอำนาจการปกครอง: เนื่องจากระบบการเมืองสมัยพุกาม เป็นระบบ
การปกครองแบบราชาธิปไตย ซึ่งมีพระมหากษัตริย์ปกครองสูงสุดเพียงพระองค์เดียว แต่
เมื่อเหตุการณ์บ้านเมืองเปลี่ยนแปลง คือ หลังจากที่เมืองพุกามมีการขยายอาณาเขตการ
ปกครอง ในสมัยของพระเจ้าอนุรุทธ์ ส่งผลให้ไม่สามารถปกครองและดูแลประชาชนได้
อย่างทั่วถึง ทำให้ราชอาณาจักรมีความอ่อนแอ ในประเด็นนี้ บังอร ปิยะพันธุ์ ได้แสดง
ทัศนะไว้ว่า “...เป็นส่วนหนึ่งที ่ทำให้รัฐขาดแคลนแรงงานและอ่อนแอลง ในด้านการ
ควบคุมคน กษัตริย์แห่งพุกามจะแต่งตั ้งหัวหน้า เรียกว่า เมียวทุคยี  (Myotukyi) ให้
ควบคุมดูแลราษฎรที่เป็นชาวบ้าน ซึ่งส่วนใหญ่จะมิใช่ชาวเมียนมาร์ ตำแหน่งเมียวทุคยีนี้
เป็นตำแหน่งตกทอดสายโลหิตกันได้ ชาวบ้านมีหน้าที่ต้องเสียภาษีนอกเหนือไปจากการไป
รับใช้หลวง เช่น การเกณฑ์แรงงาน และการเป็นทหาร...) (บังอร ปิยพันธุ์, 2537 อ้างใน 
บุญเทียม พลายชมภู, 2549) ซึ่งเมื่อมีการกระจายอำนาจการปกครองในระบอบศักดินา 
(Feudalism) โดยการแต่งตั้งหัวหน้าผู้ทำหน้าที่ดูแลหัวเมืองต่าง ๆ  ที่เรียกว่า เมียวทุคยี 
(Myotukyi) ซึ่งตำแหน่งนี้ยอมมีสิทธิในการครอบครองพื้นดินที่ตนเองได้รับในฐานะของ
หัวหน้าเมือง และมีสิทธิในการมีข้าทาสสำหรับใช้หรือช่วยใช้แรงงานในกิจการต่าง ๆ และ
หากสังเกตได้จากจำนวนและขนาดเจดีย์ในเมืองพุกามนั้น มีขนาดใหญ่ เล็ก ตามลำดับ ซึ่ง
มีความเป็นไปได้ที ่ขนาดของเจดีย์ที่แตกต่างเหล่านี ้ เกิดขึ ้นจากการสร้างของผู ้ดำรง
ตำแหน่ง ‘เมียวทุคยี’ ที่เกิดจิตศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาและสร้างเจดีย์โดยการบัญชาให้
ข้าทาสบริวารของตนเองเป็นแรงงานสำคัญในการสร้าง  
 ในบรรดาเจดีย์ในเมืองพุกาม หากเป็นเจดีย์องค์ใหญ่สุดจะเป็นเจดีย์ที่กษัตริย์
สร้าง และองค์ที่มีขนาดเล็กถัดมาเป็นการสร้างโดยเหล่าขุนนาง อำมาตย์ ลดหลั่นลงมา
ตามบรรดาศักดิ์ นอกจากเจดีย์ชเวซีโกนแล้ว ยังมีเจดีย์สำคัญ ๆ อีกหลายองค์และวัดสำคัญ 
ๆ อีกเช่น เจดีย์ชเวซันดอ อานันทวิหาร เจดีย์ตะเบียงนิว วัดพะยาตองซู วัดติโลมินโล เจดีย์
ธัมมะยังจี เจดีย์ตะบิญญพยา เป็นต้น” (วีกีพิเดีย สารานุกรมเสรี,  1 กุมภาพันธ์ 2562) 
ดังนั้น ข้าทาสที่ทำหน้าที่ดูแลเจดีย์เหล่าน้ี หรือที่เรียกว่า “ทาสเจดีย์” จึงมีบทบาทสำคัญ
อย่างเด่นชัดในการการสร้างเจดีย์ในเมืองพุกาม กระทั่งเมืองพุกามกลายมาเป็นเมอืงแห่ง
ทะเลเจดีย์ทางพระพุทธศาสนา ดังที่ปรากฏร่องรอยหลักฐานที่คงเหลือในปัจจุบัน 
 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์               ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2564  | 423 

 

บทสรุป 

 เมืองพุกาม ดินแดนแห่งท้องทะเลเจดีย์ เป็นเมืองที่ได้ข้ึนช่ือว่าเป็นราชธานีแห่ง
แรกของประเทศเมียนมาร ์และเปน็เมืองที่มีความเจริญรุ่งเรอืงในด้านต่าง ๆ  เป็นอย่างมาก 
ในความเป็นเมืองที่มีอารยธรรมเป็นของตนเองของพุกาม พระพุทธศาสนาเป็นสถาบัน
สำคัญที่ค้ำจุนโครงสร้างทางนามธรรมของสังคมเอาไว้ พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทได้เข้า
มาสู่พุกามหลังจากที่พระเจ้าอนุรุทธ์ได้ยกทัพไปตเีมืองสะเทิมหรือเมืองสุธรรมวดีทางตอนใต้
แล้วอัญเชิญพระไตรปิฎก พร้อมกวาดต้อนเอาพระเจ้ามนูหะและอัครมเหส ีเจ้าผู้ครองนคร
สุธรรมวดี พร้อมด้วยพระสงฆ์ นักปราชญ์ ราชบัณฑิต ช่างฝีมือ ช่างศิลปะสกุลต่าง ๆ 
ส่งผลให้อาณาจักรพุกามนี้ เป็นอาณาจักรที่มีความรูปแบบการปกครองแบบรัฐศาสนา คือ 
มีพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์กลางการปกครอง ในท่ามกลางความเจริญรุ ่งเรืองของ
อาณาจักรพุกามนี้ ผู้ที่อยู่เบื้องหลังการช่วยสรรสร้างศิลปกรรมเชิงสกุลช่างพุกาม ให้มี
เอกลักษณ์และแสดงความเป็นอาณาจักรที่มีอารยธรรมเป็นเอกลักษณ์ของตนเอง กลุ่มชน
เหล่าน้ีก็คือ ทาสเจดีย์ หรือเมียนมาร์เรียกว่า พยาคยูน (Paya Kyun) ซึ่งเป็นเชลยศึกบ้าง 
เป็นข้าทาสบริวารบ้างที่เจ้าของหรือนายยกมอบให้เป็นทาสในพระเจดีย์ ทาสเจดีย์เหล่านี้ 
จึงเป็นผู้ปิดทองหลังองค์พระเจดีย์แห่งเมืองพุกาม ให้เหลืองอร่ามทั่วท้องทุ่งพุกาม กลุ่มชน
เหล่าน้ีถึงแม้มีฐานะทางสังคมที่ต่ำ แต่กลุ่มคนเหล่าน้ียังทรงคุณค่า คือเป็นผู้สรรสร้างพุทธ
ศิลปะให้อนุชนได้ชื่นชม และฝากไว้เป็นมรดกให้กับอารยธรรมของประเทศเมียนมาร์ 
ตราบเท่าทุกวันน้ี 
 

รายการอ้างอิง 
เจษฎา ทองขาว และคณะ. (2542). พระพุทธศาสนากับศักดิ์ความเป็นมนุษย์: ท่าทีและ 
 การปฏิบัติต่อทาส. วารสารนิติสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 10(2), 90-91. 
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2542). พระพุทธศาสนากับสังคมและการเมือง. กรุงเทพฯ: ต้นอ้อ  
 1999.  
ทัศสภา อุมะวิชน.ี (2557). การปะทะกันของแนวคิดอุดมการณ์สมัยใหม่ในงานประวัติศาสตร์  
 นิพนธ์ทาสยุคโบราณ. วารสารประวัติศาสตร์ ธรรมศาสตร์, 1(1), 12-57. 
นวลจันทร์ คำปังสุ. (2551). เมียนมาร์. พิมพ์ครั้งที่ 3, กรุงเทพฯ: หน้าต่างสู่โลกกว้าง. 
บุญเทียม พลายชมภู. (2549). เมียนมาร์: ประวัติศาสตร์ อารยธรรม และความสัมพันธ์ 
 ระหว่างประเทศ. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 



424 |  Journal of MCU Humanities Review               Vol.7 No.1 (January – June) 2021 

 

บุญสืบ อินสาร, (2555). พจนานุกรมบาลี-ไทย ธรรมบทภาค 1-4 ร่วมฉลองจตุรมงคล,  
 กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง จำกัด (มหาชน). 
ประพันธ์ กุลวินิจฉัย. (2557). วิเคราะห์เรื่องพระพุทธรูปในฐานะปูชนียวัตถุของชาวพุทธ, 
 วารสารวิจัยพุทธศาสตร Buddhist Research Journal, 1(1), 111. 
พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ. (2537). ปทานุกรม บาลี ไทย อังกฤษ  
 สันสกฤต (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). กาลานุกรม พระพุทธศาสนาในอารยธรรมโลก,  
 นครปฐม: วัดญาณเวศวัน. 
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี ป.ธ.9). (2559). พจนานุกรมไทย-บาลี, กรุงเทพฯ: วัดราช 
 โอรสารามราชวรวิหาร. 
พระศรีคัมภีรญาณ. (2557). พจนานุกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา 
 ลงกรณราชวิทยาลยั (รายงานการวิจัย). สถาบันวิจัยพุทธศาสตร:์ มหาวิทยาลัยมหา 
 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พิพัฒน์ พสุธารชาติ. (2545). รัฐกับศาสนา บทความว่าด้วยอาณาจักร ศาสนจักร และเสรภีาพ.  
 กรุงเทพฯ: ศยาม. 
ภภพพล จันทร์วัฒนกุล. (2555). ประวัติศาสตร์และประวัติศาสตร์ศิลปะเมียนมาร์,  
 กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มัลลิกา ภูระธน พระระพิน พุทฺธิสาโร. (2559). เมียนมาร์: พระอึดอัดที่วัดมนูหะ การสื่อสาร 
 ทางการเมืองและตัวตน. วารสารพุทธศาสนาอาเซียนศึกษา, 1(1), 57-72. 
วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี. (2563). ทาส. สืบค้น 1 กุมภาพันธ์ 2562, จาก   
 https://th.wikipedia.org/wiki/ 
วิรัช นิยมธรรม. (2551). คิดแบบเมียนมาร์ ว่าด้วยชาติและวีระบุรุษในตำราเรียน. 
 มหาสารคาม: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
สุธิดา ตันเลิศ. (2555), ข่า : ทาสในมณฑลลาวตะวันออกและมณฑลลาวตะวันออกเฉียงเหนือ 
 ระหว่าง ค.ศ. 1779-1904. วารสารวิจิตรศิลป์, 3(2), 229-296. 
หม่อง ทิน อ่อง. (2549). ประวัติศาสตร์เมียนมาร์. (เพ็ชรี สุมิตร, ผู้แปล) (พิมพ์ครั้งที่ 3). 
 กรุงเทพฯ: มูลนิธิโตโยต้าแห่งประเทศไทย.  
อัธยา โกมลกาญจน์. (2541). ประวัติศาสตร์อารยธรรมกรีก-โรมัน (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพฯ:  
 มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  


