
วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 71 

 
 

การพัฒนารูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยา 
จำแนกตามประเภทจริต 

Development of Mental Transformation Model Following  
Buddhist Psychology Classified by Temperament Types 

 
สุพัตรา กวีธนกุล1 สิริวัฒน์ ศรีเครือดง2และวิชชุดา ฐิติโชติรัตนา2 

Supattra Kaveetanakul, Siriwat Srikhruedong, and  
Witchuda Titichoatrattana 

(s_kaveetanakul@hotmail.com, siriwatmcu@gmail.com, and 
zoon_wkm@hotmail.com) 

 
บทคัดย่อ 

 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาจิตและสภาวะของจริต 6 ตามหลักพุทธธรรม      
2) เพื่อวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตาม
ประเภทจริต และ 3) เพื่อนำเสนอรูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนก
ตามประเภทจริต การวิจัยนี้เป็นการวิจัยแบบผสมวิธีแบบพหุระยะ (Multiphase Mixed Methods 
Research) มี 3 ระยะ คือ ระยะที่ 1 ใช้วิธีการวิจัยทางเอกสาร (Documentary research) และการ
สัมภาษณ์กลุ่ม (Group interview) ระยะที่ 2 ใช้การวิจัยแบบผสมวิธีด้วยวิธีการเชิงปริมาณ คือ การ
สำรวจ (Survey) เพื่อหาความสัมพันธ์ระหว่างจริต 6 กับความสุข 5 ด้าน กลุ่มตัวอย่าง คือ นิสิต
ระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (ส่วนกลาง) จำนวน 302 รูป/คน 
ร่วมกับวิธีการเชิงคุณภาพ คือ การสัมภาษณ์กลุ่ม (Group interview) โดยนำขอ้มูลทั้งเชิงปริมาณ
และคุณภาพมาวิเคราะห์ผลร่วมกัน และระยะที่ 3 ใช้การสนทนากลุ่ม (Focus group discussion) 
เป็นการตรวจสอบและยืนยันจากผู้เชี่ยวชาญ ทั้ง 3 ระยะจากผู้เชี่ยวชาญทางด้านอภิธรรมและ
จิตวิทยาร่วมสมัย จำนวน 10 รูป/คน โดยใช้การเลือกแบบเจาะจง วิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณด้วย
การหาค่าสัมประสิทธ์ิสหสัมพันธ์เพียร์สัน และวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยการวิเคราะห์เนื้อหา

 
1 นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวทิยา มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2 ภาควิชาจิตวทิยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
 

Received:  March 27, 2020 
Revised:  April 02, 2020 
Accepted:  April 04, 2020 



72 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

และการสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย ผลการวิจัยพบว่า รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธ
จิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต มี 3 ขั้นตอน ขั้นที่ 1 รู้สภาวะอารมณ์ความรู้สึกของแต่ละจริต 
ความสุขและความคิดที่เกิดร่วม ข้ันที่ 2 รู้กระบวนการการพัฒนาการเปลี่ยนผ่านทางจิต และข้ันที่ 
3 รู้เป้าหมายของสภาวะจิตที่ถูกพัฒนาแล้ว 

คำสำคัญ: จิต, จริต, การเปลี่ยนผ่าน, ความสุข 

 

Abstract 

 Objectives of the study were 1) to study the mind and 6 temperaments 
based on Buddhist principles; 2)  to analyze the development approaches of 
mental transformation based on Buddhist Psychology classified by temperament 
types; and 3)  to propose the mental transformation model based on Buddhist 
Psychology classified by temperament types. The study was a multiphase mixed 
methods research consisted of 3 phases.  The 1st Phase used a documentary 
research and group interview. The 2nd Phase was a mixed methods using a survey 
to collect quantitative data of the relationship between 6 temperaments and 5 
components of happiness from 302 undergraduate students and a qualitative 
method used a group interview and focus group discussion to ensure and confirm 
a model for collecting qualitative data from 10 key informants as specialists in 
Buddhism and psychology selected by a purposive sampling method.  Pearson 
correlation coefficient was used for analyzing quantitative data, a content analysis 
and analytic induction were used for qualitative data analysis.The results found 
that development of mental transformation model following Buddhist 
psychology classified by temperament types are as follows: Step 1 know the 
emotional/feeling happiness and mindset. Step 2 know the process of 
transformation and the last step know the goals of mental transformation. 

Keywords:  Mind, Temperament, Transformation, Happiness 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 73 

 
 

บทนำ 

 ถ้าเป้าหมายชีวิต คือ ความสุข คนส่วนใหญ่คงต้องการอยู่ในโลกอย่างสุขสบาย ไม่
ลำบากทางปัจจัยสี่ ม ีฐานะ มีอำนาจ มีการงานที่ด ีที ่มั ่นคง ได้ร ับการยอมรับชื ่นชม มี
ความสัมพันธ์ที่ดีกับคนรอบข้าง ใช้ความมั่งค่ังทางเศรษฐกิจและสังคมเป็นตัวช้ีวัดความสุข แต่
คนบางกลุ่มแสวงหาความสุขภายในจิตใจผ่านการตอบคำถามบางข้อที ่เกิดขึ ้นในชีวิต ซึ่ง
ความสุขสามารถแตกแขนงแยกสาขาออกได้มากมายและปรับเปลี่ยนได้ตามยุคสมัย แต่สิ่งที่
น่าสนใจ คือ เพราะเหตุใดสิ่งที่คิดว่าน่าจะทำให้เกิดความสุขนั้น กลับมีผลกระทบต่อบุคคลไม่
เหมือนกันไม่เท่ากัน สาเหตุใดทำให้การเลอืกรบัรูค้วามสุขเหล่าน้ีแตกต่างกนั อะไรที่เบนเบี่ยงทำ
ให้การรับรู้ความสุขไม่เหมือนกัน 
 ทางพุทธศาสตร์อธิบายการเลอืกรบัรูเ้หตุกาณ์ต่าง ๆ  ของบุคคลผ่านจริต ทุกคนมีจรติ
ติดตัวมาตั้งแต่เกิดเป็นพื้นฐานตั้งต้นและฝังแน่นอยู่ในจิตใจ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2545) กล่าวได้ว่า
ทุกคนเกิดมาพร้อมจิตใจที่เป็นเอกลักษณ์ ถ้าเปรียบจิตใจเหมือนผืนผ้า ถ้าคลี่ผ้าของแต่ละคน
ออกมาจะพบว่า สีสันและลวดลายนั้นไม่เหมือนกัน และเมื่อเราดำเนินชีวิตต่อไป สิ่งแวดล้อม
ภายนอกจะช่วยป้ายสีเข้ามาในผืนผ้าเรามากข้ึน โดยเราอาจมีสิทธิหรือไม่มสีิทธิเลือกสีที่ต้องการ
ให้ป้าย อาจทันรู้ตัวหรือไม่ทันรู้ตัวว่าเกิดการป้ายสีที่ผ้าเราเพิ่มขึ้น ถ้าสีต่าง  ๆ เหล่านี้แทน
อารมณ์ความรู้สึกของแต่ละบุคคล ผืนผ้าเปรียบเสมือนจติใจที่เกบ็สะสมอารมณ์ความรู้สกึต่าง ๆ  
คงเป็นเรื่องง่ายที่ทำให้เรารู้ว่าภายในจิตใจเราน้ัน เก็บสะสมอารมณ์ความรู้สึกแบบใดไว้บ้าง แต่
ความเป็นจริงจิตใจเป็นนามธรรมทำให้ยากต่อการเข้าถึงและจำแนก ทางพุทธศาสตร์เสนอการ
จำแนกอารมณ์ความรู้สึกผ่านหลักจริต 6 เพื่อให้เข้าใจถึงสภาวะอารมณ์ความรู้สึกตามธรรมชาติ
ที่เกิดข้ึนบ่อย หนักแน่น และเคยชินจนสามารถชักนำให้เราคิด พูดและทำไปตามจริตน้ัน ๆ ได้
อย่างอัตโนมัติ ดังนั้น การจำแนกจริตภายในจิตใจได้จะช่วยให้รู้ถึงสาเหตุที่ทำให้เรามีความสุข
ความทุกข์ที่แตกต่างกัน 
 จริต 6 กับความสุข ต่างเป็นสภาวะที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ จากการศึกษางานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง พบว่า มีการพัฒนามาตรวัดที่ใช้ประเมินจริต 6 (โย่ง ศรีเวียน, 2561) และมาตรวัด
ความสุข (ชุติมา พงศ์วรินทร์, 2554) โดยทั้ง 2 งานวิจัยใช้พื้นฐานจากสภาวะจิตตามหลักพทุธ
ธรรมโดยมาตรวัดจริต 6 ใช้กลุ่มตัวอย่างจากผู้ที่เข้าปฏิบัติธรรม ส่วนมาตรวัดความสุขใช้กลุ่ม
ตัวอย่างจากนิสิตนักศึกษาระดับปริญญาตรีทั่วประเทศ จึงเป็นเหตุให้งานวิจัยน้ีสนใจศึกษากลุ่ม



74 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

ตัวอย่างที่เป็นนิสิตระดับปริญญาตรี ของมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพราะมีการเรียนการ
สอนวิปัสสนากรรมฐานเป็นวิชาในหลักสูตรทั้งด้านวิชาการและปฏิบัติถือเป็นจุดแข็ง และยังมี
ระดับการศึกษาเดียวกันด้วย 
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงศึกษา 2 ประเด็น คือการรู้จักสภาวะของจริตและความสุขของตนเอง 
เป็นข้ันเริ่มต้น เพื่อให้เห็นต้นทุนภายในจิตใจที่มีอยู่ และประเด็นที่สอง คือการพัฒนาจิตตนเอง
ให้สูงขึ้นไปอีกระดับ นั่นหมายถึง การพัฒนาก้าวข้ามจากจิตของปุถุชนไปสู่จิตของอริยชนใน
ระดับที่หนึ่ง ที่เรียกว่ามรรคจิตระดับโสดาปัตติมรรค ซึ่งถือเป็นการเปลี่ยนผ่านทางจิตในระดับ
เปลี่ยนภพเปลี่ยนชาติหนีพ้นจากอบายภูมิอย่างถาวร 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

 1. เพื่อศึกษาจิตและสภาวะของจริต 6 ตามหลักพุทธธรรม 
 2. เพื่อวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยา
จำแนกตามประเภทจริต 
 3. เพื่อนำเสนอรูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตาม
ประเภทจริต 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  

 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยแบบผสมวิธีแบบพหุระยะ (Multiphase Mixed Methods 
Research) มีขั้นตอนการศึกษาแบ่งเป็น 3 ระยะ ดังนี ้
 ระยะท่ี 1  ใช้วิธีการวิจัยทางเอกสาร (Documentary research) และการสัมภาษณ์
กลุ่ม (Group interview) เพื่อศึกษาจิตและสภาวะของจริต 6 ตามหลักพุทธธรรม 
 ระยะท่ี 2 ใช้การวิจัยแบบผสมวิธีเพื่อวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาการเปลี่ยนผ่าน
ทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริตด้วยวิธีการเชิงปริมาณ คือ การสำรวจ 
(Survey) โดยใช้แบบสอบถามความรู ้ส ึกของนิสิตด้านจริตกับความสุขจำนวน 1 ฉบับ หา
ความสัมพันธ์ระหว่างจริตกับความสุขใช้การวิเคราะห์ด้วยค่าสหสัมพันธ์ (Correlation) โดย
ได้ผลการวิเคราะห์ 2 ลักษณะ คือตัวแปรจริตแต่ละประเภทมีความสัมพันธ์กับผลรวมความสุข 
5 ด้าน และตัวแปรจริตแต่ละประเภทมีความสัมพันธ์กับความสุขแต่ละด้าน กลุ่มตัวอย่าง คือ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 75 

 
 

นิสิตระดับปริญญาตรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (ส่วนกลาง) กำหนดขนาด
กลุ่มตัวอย่างโดยการคำนวณตามสูตรของยามาเน่  (Taro Yamane) โดยคาดว่าสัดส่วนของ
ลักษณะที่สนใจเท่ากับ .05 และระดับความเชื่อมั่น 95% จำนวน 302 รูป/คน ใช้วิธีการสุ่ม
แบบอย่างง่าย (Simple random sampling) วิเคราะห์ค่าสถิติเบื้องต้นของตัวแปรที่เกี่ยวขอ้ง
กับภูมิหลังของกลุ่มตัวอย่างโดยใช้ความถี่และร้อยละ วิเคราะห์ตัวแปรจริต 6 และความสุข 5 
ด้าน โดยใช้ค่าเฉลี่ย (X̅) และส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (S.D.) สำหรับวิธีการเชิงคุณภาพ คือการ
สัมภาษณ์กลุ่ม (Group interview) โดยนำข้อมูลทั้งเชิงปริมาณและคุณภาพมาวิเคราะห์ผล
ร่วมกัน การสัมภาษณ์กลุ่มนี้ทำพร้อมกับระยะที่ 1 และ 
 ระยะท่ี 3 การสนทนากลุ ่ม (Focus group discussion) เป็นการตรวจสอบและ
ยืนยันรูปแบบการเปลี ่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริตจาก
ผู้เช่ียวชาญทางด้านอภิธรรม ภาษาบาลีและมีประสบการณ์ฝึกปฏิบัติธรรม โดยเข้าใจถึงสภาวะ
ทางจิตและเจตสิก ร ่วมด้วยผู ้ เชี ่ยวชาญทางจิตวิทยาร ่วมสมัยที ่ เข้าใจหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา ทั้งสัมภาษณ์กลุ่มและสนทนากลุ่มรวมจำนวน 10 รูป/คน โดยใช้การเลือกแบบ
เจาะจง วิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณด้วยการหาค่าสัมประสิทธ์ิสหสัมพันธ์เพียร์สัน และวิเคราะห์
ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยการวิเคราะห์เนื้อหาและการสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย 
 

ผลการวิจัย 

 การวิจัยเรื่องนี้นำเสนอผลการวิจัย 2 ส่วนคือ ส่วนที่ 1 ผลการวิเคราะห์ความสัมพันธ์
ระหว่างจริต 6 กับความสุข 5 ด้าน และส่วนที่ 2 เป็นการสรุปผลการวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตอบ
คำถามวิจัย สามารถสรุปผลการวิจัยได้ดังต่อไปนี้ 

 ส่วนท่ี 1 ผลการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างจริต 6 กับความสุข 5 ด้าน  

 จากการวิจัยเชิงปริมาณ ผลการวิเคราะห์ค่าสถิติพื้นฐานของข้อมูลทั่วไป พบว่า 
ส่วนใหญ่เป็นบรรพชิต คิดเป็นร้อยละ 78.8 ช่วงอายุสูงสุดอยู่ใน 21-30 ปี คิดเป็นร้อยละ 29.41 
รองลงมาเป็นช่วงอายุ 41-50 ปี และช่วงอายุ 31-40 ปี คิดเป็นร้อยละ 19.61 และ 17.65 
ตามลำดับ กำลังศึกษาช้ันปีที่ 1 มากที่สุด คิดเป็นร้อยละ 38.60 รองลงมากำลังศึกษาช้ันปีที่  4 
และชั้นปีที่ 3 คิดเป็นร้อยละ 23.10 และ 22.80 ตามลำดับ ส่วนมากศึกษาคณะมนุษยศาสตร์ 
คิดเป็นร้อยละ 31.7 รองลงมาศึกษาอยู่คณะครุศาสตร์ และสังคมศาสตร์ คิดเป็นร้อยละ 27.70 
และ 27.40 ตามลำดับ 



76 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

 ผลการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างจริต 6 กับผลรวมความสุขทั้ง 5 ด้าน พบ ว่า 
โทสจริตมีค่าสหสัมพันธ์มากที ่ส ุด .647 รองลงมา โมหจริต ราคจริต และวิตกจริต มีค่า
สหสัมพันธ์ .584 .384 และ .200 อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 และพุทธิจริตมีค่า
สหสัมพันธ์ .135 อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 ส่วนศรัทธาจริต พบว่า ไม่มีนัยสำคัญ
ทางสถิติ จึงทำการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างจริตทั้ง 4 กับความสุขแต่ละด้าน เพิ่มเติม  
ผลลัพธ์ที่ได้ คือ โมหจริตมีค่าสหสัมพันธ์กับด้านมีใจที่สุขสงบมากที่สุด .906**  วิตกจริตและ
ราคจริตมีค่าสหสัมพันธ์กับด้านพอใจในชีวิตมากที่สุด .283** และ .918** ตามลำดับ และ
โทสจริตมีค่าสหสัมพันธ์กับด้านอยู่ร ่วมกับผู้อื่นอย่างเกื้อกูลกันมากที่สุด .859** อย่างมี
นัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 
 จากการวิจัยเชิงคุณภาพ ข้อมูลที่นำมาวิเคราะห์มาจากการสัมภาษณ์กลุ ่ม เพื่อ
อธิบายและยืนยันผลการวิเคราะห์จากเชิงปริมาณที่แสดงความสัมพันธ์ของแต่ละจริต โดยมี
ความแตกต่างกันของด้านความสุขสูงสุด โดยลำดับการวิเคราะห์เริ่มต้นจากการใช้สภาวะ
อกุศลจิต 12 เป็นพื้นฐานในการจำแนก ผลที่ได้ คืออกุศลจริต 4 ขยายมุมมองความคิดของ
แต่ละจริตร่วมกับด้านความสุขสูงสุด ตามหลักอกุศลวิตก 3 มีรายละเอียดดังนี้  
 โทสจริตสัมพันธ์กับการอยู่ร่วมกับผู้อื่นอย่างเกื้อกูลกัน ประกอบด้วยพยาบาทวติก 
ทิศทางความหลงคิด คือ ความถูกผิดของคนอื่น ฉันต้องมีส่วนร่วม 
 ราคจริตสัมพันธ์กับความพอใจในชีวิต ประกอบด้วยกามวิตกและวิหิงสาวิตก ทิศทาง
ความหลงคิด คือ ความสุขและคุณค่าของฉันมาจากคนอื่น 
 วิตกจริตสัมพันธ์กับความพอใจในชีวิต ประกอบด้วยกามวิตก พยาบาทวิตกและ
วิหิงสาวิตก ทิศทางความหลงคิด คือ ความรู้และประสบการณ์ภายนอกหล่อเลี้ยงชีวิตฉัน 
 โมหจริตสัมพันธ์กับมีใจที่สุขสงบ ประกอบด้วยกามวิตก พยาบาทวิตก และวิหิงสา
วิตก ทิศทางความหลงคิดของโมหจริต คือ พยายามกลมกลืนกับคนอื่น ช่วยฉันสุขสงบ 

 ส่วนท่ี 2 เป็นการสรุปผลการวิเคราะห์ข้อมูลเพ่ือตอบคำถามวิจัย 
 สรุปผลการวิเคราะห์จิตและสภาวะของจริต 6 พบว่า กลุ ่มอกุศลจิต 12 สภาวะ
สามารถจำแนกออกได้เป็น 4 อกุศลจริต คือราคจริต โทสจริต วิตกจริต โมหจริต และกลุ่มกุศลจิต 
8 สภาวะจำแนกได้อีก 2 กุศลจริต คือศรัทธาจริต พุทธิจริต โดยแจกแจงรายละเอียด ดังนี้ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 77 

 
 

 1. สภาวะของราคจริต มาจากอกุศลจิต 8 สภาวะที่มีโลภเจตสิกเป็นมูล ทำให้เกิด
ความอยากได้ ความต้องการ ความกำหนัด ความเพลิดเพลิน ความยินดีติดใจ ความยึดติดใน
อามณ์ต่าง ๆ เกิดมโนกรรม 2 อย่าง คืออภิชฌาและมิจฉาทิฏฐิ ราคจริตคล้ายกับศรัทธาจริต
เพราะมีความยึดมั่น ไม่ผลักไสและไม่เศร้าหมอง 
 2. สภาวะของโทสจริต มาจากอกุศลจิต 2 สภาวะที่มีโทสเจตสิกเป็นมูล ทำให้เกิด
ความโกรธ ความเกลียด ความกลัว ความอาย ความไม่ชอบ ความเสียใจ ความกลุ้มใจ ความ
หงุดหงิด ความโมโห ความประทุษร้ายขัดเคือง ความอาฆาต ความปองร้าย ความอิจฉาริษยา 
ความตระหนี่ ใจร้อน ไม่โลภ เกิดมโนกรรม 1 อย่าง คือ พยาบาทและโทสจริตคลา้ยกับพุทธิจรติ
เพราะไม่ยึดติด 
 3. สภาวะของวิตกจริต มาจากอกุศลจิต 1 สภาวะที่มีโมหเจตสิกเป็นมูล ทำให้เกิด
ความหลง ความไม่รู้สภาพของอารมณ์ต่าง ๆ  ตามความเป็นจริง ลังเลสงสัย ฟุ้งซ่านไปหลาย
ทิศทาง ขี้กังวล สับสน วกวน กระสับกระส่าย มีความไม่หยุดนิ่ง หาความสงบไม่ได้ ไม่มีสมาธิ 
เกิดมโนกรรม 3 อย่าง คือ อภิชฌา มิจฉาทิฏฐิและพยาบาท และวิตกจริตคล้ายโมหจริตเพราะมี
ความไม่มั่นคงไม่หยุดนิ่งและมีความหว่ันไหวไหลตาม 
 4. สภาวะของโมหจริต มาจากอกุศลจิต 1 สภาวะที่มีโมหเจตสิกเป็นมูล ทำให้เกิด
ความหลง ความไม่รู้สภาพของอารมณ์ต่าง ๆ  ตามความเป็นจริง เซื่องซึม เชื่องช้า ซึมเซา ง่วง 
เบื่อ เซ็ง เลื่อนลอย สมาธิอ่อนและสั้น ไม่สงบเพราะถูกรบกวน หวั่นไหวเพราะไม่รู้ทางไป เกิด
มโนกรรม 3 อย่าง คือ อภิชฌา มิจฉาทิฏฐิและพยาบาท 
 5. สภาวะของศรัทธาจริต มาจากกุศลจิต 4 สภาวะที่ไม่ประกอบด้วยปัญญา มีความ
ไม่โลภ ไม่โกรธ มีศรัทธา สติ สมาธิ สงบ โล่งโปร่ง เบาสบาย นุ ่มนวล คล่องแคล่ว ซื ่อตรง 
ซาบซึ้ง ชื่นบาน น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย เชื่อมั่น เชื่อง่าย ความเชื่ออยู่เหนือเหตุผล แช่มช้อย 
ละมุนละม่อม เบิกบานในบุญ ไม่โอ้อวด ไม่คดโกง เจตนาพูดดี ทำดี หาเลี้ยงชีวิตในทางที่ด ี
 6. สภาวะของพุทธิจริต มาจากกุศลจิต 4 สภาวะที่ประกอบด้วยปัญญา มีความไม่โลภ 
ไม่โกรธ ไม่หลงหรือมีปัญญา มีสติสัมปชัญญะ ฉลาด ใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญหา มีสมาธิ อยู่กับ
ปัจจุบัน คิดพิจารณาเรื่องต่าง ๆ  ตามความเป็นจริง รอบคอบ สำรวมระวัง ไม่เบียดเบียนตนเอง 
คล่องแคล่ว ซื่อตรง เป็นจริตที่มีความพร้อมในการพัฒนาการเปลี่ยนผ่านทางจิตมากที่สุด 



78 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

 สรุปผลการวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาการเปลี ่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธ
จิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต มีเป้าหมายคือ ทั้ง 6 จริตยังเป็นปุถุชนยังไม่สามารถพ้น
อบายภูมิได้ ปุถุชนทั่วไปมีทั้ง 6 จริตอยู่ในตัวเอง การเปลี่ยนผ่านทางจิตแสดงว่าจิตจะต้องถูก
พัฒนาขึ้นไปอีกระดับ จึงจะถือว่ามีการเปลี่ยนผ่านทางจิต ดังนั้น เป้าหมายการพัฒนาการ
เปลี่ยนผ่านทางจิตทีชั่ดเจน คือ พัฒนาจิตให้พ้นจากอบายภูมิ หมายถึงไปสู่มรรคจิตดวงที ่1 เป็น
โสดาบันบุคคล ถึงจะถือว่าเป็นการเปลี่ยนผ่านทางจิตอย่างแท้จริง และมีกระบวนการให้เกิดการ
เปลี่ยนผ่านทางจิต คือ มรรคมีองค์ 8 ข้อมูลที่ได้สามารถนำมาวิเคราะห์รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทาง
จิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริตได้ละเอียดและสอดคล้องมากขึ้น 
 สรุปผลการวิเคราะห์รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนก
ตามประเภทจริต ตามภาพที่ 1 โดยสรุปดังนี้ 

 
  ภาพท่ี 1 รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต 

 ขั้นที่ 1 รู้สภาวะจริต ความสุขและความคิด คือ การสังเกตสภาวะอารมณ์ความรู้สึกที่
เกิดข้ึน พิจารณาความสุขที่สัมพันธ์กับจริต และความคิดที่แต่ละจริตยึดถือเช่ือมั่น การรับรู้และ
ยอมรับในสภาวะจริงที่เกิดข้ึน จะช่วยให้เข้าใจตัวเองได้ดีข้ึน (วิจารณ์ พานิช, 2558) การรู้จริตที่
ถูกต้องจะเป็นเกณฑ์บอกคุณภาพของจิตที่เกิดข้ึนว่า เป็นอกุศลจิตหรือกุศลจิต ส่งผลให้สามารถ
ประเมินความพร้อมที่จะเข้าสู่กระบวนการการเปลี่ยนผ่านทางจิตในข้ันที่ 2 ต่อไป 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 79 

 
 

 ขั้นที่ 2 รู้กระบวนการ คือ วิธีการฝึกฝนให้มีทักษะหรือคุณลักษณะของมรรคครบทัง้
องค์ 8 มีรายละเอียด ดังนี้ 
 ขั้นเตรียมพร้อม การทำให้จิตต้ังมั่นเพียงพอที่จะนำมาใช้ฝึกบนเส้นทางมรรคมีองค์ 
8 เรียกว่า จิตตสมาธิ ซึ ่งเป็นผลของการฝึกจิตให้ตั้งมั ่นอยู ่ในธรรมสมาธิ 5 ประกอบด้วย 
ปราโมทย์ ปีติ ปัสสัทธิ สุข และสมาธิ (เอกัคคตา) 
 ขั้นฝึกจริง กระบวนการฝึกทักษะตามเงื่อนไขเส้นทางมรรคมอีงค์ 8 ประกอบ 3 กลุ่ม คือ 
 มรรคกลุ่มท่ี 1 คือ อริยสัมมาสมาธิ เป็นผลลัพธ์ของการเกิดพร้อมกันของมรรคกลุ่ม
ที่ 2 และ 3 ในระดับสมดุลกันทำให้เกิดครบทั้งองค์ 8 ณ ขณะจิตเดียว  
 มรรคกลุ่มที่ 2 ประกอบด้วยมรรคมีองค์ 5 กลุ่มนี้ทำหน้าที่กำหนดเงื่อนไขของเหตุ
และผลที่จะตามมาว่า ถ้าทำแบบนี้จะเกิดผลตามมาแบบนี้ โดยมีเงื่อนไข ได้แก่ มิจฉาเกิดเป็น
บาป สัมมามี 2 ระดับที่เกิดเป็นบุญ เรียกว่าสัมมา และเป็นกุศลเรียกว่าอริยสัมมา ประกอบด้วย 
5 ชุด คือ  
  ชุดที่ 1 สัมมาทิฎฐิ ได้แก่ มิจฉาทิฐิ 10 เป็นบาป สัมมาทิฐิ 10 เป็นบุญและ
อริยสัมมาทิฎฐิเป็นกุศล และสัมมาทิฎฐิเป็นประธานต้องมาก่อน เป็นชุดความเห็นที่เป็นจุดต้ัง
ต้นให้เกิดชุดที่ 2 - 5 ตามมา เพราะมีความเห็นแบบนี้ ความคิดแบบนี้จึงมี การพูดแบบนี้จึงมี 
การกระทำแบบนี้จึงมีและการเลี้ยงชีวิตแบบนี้จึงมี  
  ชุดท่ี 2 สัมมาสังกัปปะ ได้แก่ อกุศลวิตก 3 เป็นบาป กุศลวิตก 3 เป็นบุญและ
อริยสัมมาสังกัปปะเป็นกุศล  
  ชุดท่ี 3 สัมมาวาจา ได้แก่ วจีทุจริต 4 เป็นบาป วจีสุจริต 4 เป็นบุญและอริย
สัมมาวาจาเป็นกุศล  
  ชุดที่ 4 สัมมากัมมันตะ ได้แก่ กายทุจริต 3 เป็นบาป กายสุจริต 3 เป็นบุญ
และอริยสัมมากัมมันตะเป็นกุศล  
  ชุดท่ี 5 สัมมาอาชีวะ ได้แก่ มิจฉาอาชีวะ 4 เป็นบาป สัมมาอาชีวะ 4 เป็นบุญ
และอริยสัมมาอาชีวะเป็นกุศล 
 มรรคกลุ่มท่ี 3 เป็นกลไกในการขับเคลื่อนให้เกิดสมาชิกในมรรคกลุ่มที่ 2 ให้เกิดเหตุ
ที่ถูกต้องเพื่อส่งผลให้เกิดผลลัพธ์ที่ถูกต้องตามมา มรรคกลุ่มนี้ต้องถูกฝึกทักษะข้ึนมาก่อนจึงจะ
สามารถไปขับเคลื่อนให้เกิดสมาชิกในมรรคกลุ่มที่ 2 ได้ โดยใช้หลักมหาสติปัฎฐานในการฝึกให้
เกิดข้ึน ประกอบด้วยมรรคมีองค์ 3 โดยสัมมาทิฐิต้องเป็นประธานและมาก่อน โดยสัมมาทิฐิ
ในชุดนี้เกิดจากปรโตโฆสะที่มาจากกัลยาณมิตรและโยนิโสมนสิการที่หมั่นเพียรพิจารณาจิตใจ



80 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

อย่างแยบคาย ประกอบด้วย สัมมาทิฎฐิ คือ การรู้จักแยกแยะว่าสิ่งใดเป็นมิจฉา สิ่งใดเป็นสัมมา
และอริยสัมมา สัมมาวายามาะ คือ การเพียรละมิจฉา เจริญสัมมาและอริยสัมมา สัมมาสติ คือ
การมีสติละมิจฉา มีสติเจริญสัมมาและอริยสัมมา 
 ขั้นที่ 3 รู้เป้าหมาย กระบวนการพัฒนาจิตแบ่งได้ 2 สาย คือ 
  สายศรัทธา ใช้การปฏิบัติแบบสมถกรรมฐานนำ โดยมี 3 จริตเดินตามเส้นทางนี้ 
คือ โมหจริต ราคจริตและศรัทธาจริต โดยศรัทธาจริตถือเป็นจริตที่มีต้นทุนที่เหมาะสมกว่าโมหจรติ 
และราคจริต ผู้ปฏิบัติที่ถูกต้องตามสายศรัทธานี้จะเรียกว่า สัทธานุสารี 
  สายปัญญา ใช้การปฏิบัติแบบวิปัสสนากรรมฐานนำ โดยมี 3 จริตเดินตาม
เส้นทางนี้ คือ วิตกจริต โทสจริตและพุทธิจริต โดยพุทธิจริต ถือเป็นจริตที่มีต้นทุนที่เหมาะสมกว่า
วิตกจริตและโทสจริต ผู้ปฏิบัติที่ถูกต้องตามสายปัญญาน้ีจะเรียกว่า ธัมมานุสารี ซึ่งเป้าหมาย คือ
บรรลุระดับโสดาปัตติมรรคจิตเช่นเดียวกัน  
 สรุปผลการวิเคราะห์จากงานวิจัยนี้ได้ผลลัพธ์ คือ รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตาม
หลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต แบ่งออกได้ 3 ขั้นตอน คือขั้นที่ 1 รู้สภาวะจริต 
ความสุขและความคิด ข้ันที่ 2 รู้กระบวนการ และข้ันที่ 3 รู้เป้าหมาย เพื่อให้ปุถุชนที่อยากเดิน
ตามเส้นทางสายอริยชนได้มีข้อมูลที่จะลองก้าวตามโดยทุกจริตล้วนมีโอกาสเข้าถึงแก่นธรรม
และบรรลุได้ 
 

การสรุปผลการวิจัยและการอภิปรายผลการวิจัย 

 การสรุปและการเสนอการอภิปรายผลงานวิจัย แบ่งออกเป็น 3 ตอน ดังต่อไปนี้ 
 การสรุปและอภิปรายผลการวิจัยข้อมูลสถิติเบื้องต้น พบว่า กลุ่มตัวอย่างส่วนใหญ่
เป็นนิสิตบรรพชิต มีอายุกระจายไปทุกช่วง ทุกชั้นปี และทุกคณะ มีค่าเฉลี่ยรับรู้ความรู้สึกที่
เกิดขึ้นด้านจริตและความสุข 5 ด้านอยู่ในระดับบางครั้ง โดยมีความรู้สึกด้านวิตกจริตสูงสุด 
รองลงมา คือพุทธิจริตและศรัทธาจริต ซึ่งทั้ง 3 จริตน้ีมีคะแนนใกล้เคียงกันมาก ถ้าเปรียบเทียบ
กับอีก 3 จริตที่เหลือ เมื่อพิจารณาข้อคำถามและนิยามตัวแปรของมาตรวัดด้านจริต 6 ของแบบ
ประเมินเจตสิกปัจจัยเชิงทำนายบุคลิกภาพของผู้ปฏิบัติธรรม (โย่ง ศรีเวียน, 2561) พบว่า
วิตกจริต พุทธิจริตและศรัทธา อยู่ในกลุ่มกุศลจิต 8 สภาวะ ผลของผู้ตอบแบบสอบถามค่อนข้าง
สอดคล้องกับสถานภาพกลุ่มตัวอย่างที่เป็นนิสิตในมหาวิทยาลัยสงฆ์ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 81 

 
 

 การสรุปและอภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์การวิจัยและข้อจำกัดในการ
วิจัย แบ่งการนำเสนอเป็น 3 ประเด็นตามวัตถุประสงค์การวิจัย ดังต่อไปนี ้

 การอภิปรายผลการวิจัยจากการวิเคราะห์ข้อมูลจิตและสภาวะของจริต 6 
 การนิยามตัวแปรของสภาวะแต่ละจริต สามารถแบ่งได้ 2 กลุ่ม คือกลุ่มอกุศลจริตมี
โลภเจตสิกเป็นมูลในราคจริต โทสเจตสิกเป็นมูลในโทสจริต และโมหเจตสิกเป็นมูลในโมหจริต
กับวิตกจริตเหมือนกัน ทำให้ดูเหมือนมีสภาวะคล้ายคลึงกัน ดังผลงานวิจัยของ โย่ง ศรีเวียน ที่
พัฒนามาตรวัดคุณลักษณะของจริต 6 โดยโมหจริตมาจากอกุศลจิต 2 สภาวะ คืออกุศลจิต สหรคต
ด้วยอุเบกขา สัมปยุตด้วยวิจิกิจฉา และสหรคตด้วยอุเบกขา สัมปยุตด้วยอุทธัจจะ ส่วนวิตกจริต
ประกอบด้วยวิตกเจตสิกถือเป็นทั้งอกุศลจิต 12 และกุศลจิต 8  สำหรับผลของงานวิจัยน้ี ผู้วิจัย
พบว่าโมหจริตสามารถนิยามตัวแปรได้ตามอกุศลจิตดวงที่ 12 สหรคตด้วยอุเบกขา สัมปยุตด้วย
อุทธัจจะเพียงสภาวะเดียวได้ และวิตกจริตมีนิยามตัวแปรจากอกุศลจิตดวงที่  11 สหรคตด้วย
อุเบกขา สัมปยุตด้วยวิจิกิจฉา เนื่องจากผลการวิเคราะห์สภาวะของโมหจริตและวิตกจริตมีความ
แตกต่างกัน สำหรับศรัทธาจริตและพุทธิจริต ผู้วิจัยพบว่าสภาวะของพุทธิจริตเป็นการต่อยอด
พัฒนามาจากศรัทธาจริต เนื่องจากองค์ประกอบร่วมของเจตสิกของทั้ง 2 จริตเหมือนกัน โดย
พุทธิจริตมีปัญญินทรียเจตสิกหรืออโมหเจตสิกประกอบร่วม ทำให้เกิดเส้นทางปฏิบัติได้ 2 สาย 
คือสายศรัทธาใช้สมถะมีสัทธาและสมาธินำ และสายปัญญาใช้วิปัสสนานำ 

 การอภิปรายผลการวิจัยจากการวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาการเปลี่ยนผ่านทาง
จิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต 

 ปุถุชนประกอบด้วยทั ้ง 6 จริต สามารถพัฒนาการเปลี่ยนผ่านทางจิตให้ข้ามพ้น
อบายภูมิได้ โดยผ่านกระบวนการของมรรค์มีองค์ 8 ที ่ช่วยให้ฝึกจิตให้มีทักษะให้ครบตาม
เงื่อนไขโดยจะต้องเกิดทั้ง 8 มรรคพร้อมกันในสภาวะจิตเดียวถึงจะถูกต้อง ในการจะเริ่มเดินทาง
บนสายมรรคมีองค์ 8 นี้จำเป็นต้องมีสมาธิเบื้องต้นเรียกว่าจิตตสมาธิ โดยธรรมสมาธิ 5 เป็นเหตุ
ในเกิดจิตตสมาธิ (สุภีร์ ทุมทอง และคณะ, 2563) ลำดับการเกิดของคุณสมบัติ 5 ประการ คือ
ศีลที่เป็นกุศลมีความไม่เดือดร้อนเป็นผล ความไม่เดือดร้อนมีความปราโมทย์เป็นผล ความ
ปราโมทย์มีปีติเป็นผล ปีติมีปัสสัทธิเป็น ปัสสัทธิมีสุขเป็นผล สุขมีสมาธิเป็นผล (องฺ.ทสก. (ไทย) 
24/1/1) ความสุขจึงเป็นเหตุใกล้ให้เกิดสมาธิ (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี, 2556) 



82 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

 การอภิปรายผลการวิจัยจากการวิเคราะห์รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลัก
พุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต 
 ขั ้นตอนที่ 1 รู ้สภาวะจริต ความสุขและความคิดนั ้นคล้ายกับกระบวนการค้นหา
ตนเอง ตระหนักรู้ในตนเองบ่อยข้ึน  
 ข้ันตอนที่ 2 รู้กระบวนการ ผ่านกระบวนการมรรคมีองค์ 8 
 ข้ันตอนที่ 3 รู้เป้าหมาย ให้รู้ต้นทุนว่ามีอกุศลจิตหรือกศุลจิตมากน้อยแค่ไหนผ่านการ
อธิบายสภาวะของจริตเพื่อจำแนกได้ง่ายขึ้น จะได้เห็นเส้นทางในการฝึกฝนกับจริตได้ง่ายข้ึน 
สอดคล้องกับผลวิจัย พบว่าการรับรู ้สภาวะที ่เป็นปรมัตถ์ด้วยใจที ่เป็นกลาง เข้าใจสภาวะ
ทั้งหลายตามความเป็นจริง ทำให้บุคลกิภาพปรับเปลี่ยนได้ (พระมหาสัจจวัฒณ์ วชิรญาโณ (ฉัตร
ไชยแสง), 2560) 

 การอภิปรายด้านคุณค่าในการวิจัย 
 คุณค่าของงานวิจัยนี ้แบ่งเป็น 2 ส่วน คือแผนผังจริต 6 ที ่ไว้ใช้พิจารณาอารมณ์
ความรู้สึกของตนเอง ซึ่งคนทั่วไปสามารถทำความเข้าใจและเรียนรู้ได้ และการนำเสนอรูปแบบ
การเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต ทำให้เห็นขั้นตอนและ
องค์ประกอบต่าง ๆ สำหรับบุคคลที่อยากเดินตามรอยเท้าอริยชน งานวิจัยน้ี อาจจุดประกายให้
เห็นทางเลือกใหม่ในการพัฒนาจิตใจภายในของตนเอง 
 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 จากผลการวิเคราะห์ สามารถนำเสนอแผนผังจริต 6 ตามหลักพุทธจิตวิทยา (Six 
Temperaments diagram following Buddhist Psychology)  เพ ื ่ อนำมาใช ้ เป ็นเคร ื ่องมือ
ตรวจสอบสภาวะของจริต 6 โดยเอื้อให้เกิดการตระหนักรู้สภาวะภายในจิตใจของตนเองได้ ตาม
ภาพที่ 2  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 83 

 
 

 

  ภาพท่ี 2 แผนผังจริต 6 ตามหลักพุทธจิตวิทยา (Six Temperaments diagram following 
Buddhist Psychology) 
 

ข้อเสนอแนะ  

 ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ 
 1. รูปแบบการเปลี่ยนผ่านทางจิตตามหลักพุทธจิตวิทยาจำแนกตามประเภทจริต 
นำไปใช้เพื่อต้องการเข้าใจสภาวะของจริตทั้ง 6 และเป็นแนวทางให้สามารถปฏิบัติเรียนรู้ได้ด้วย
ตนเอง เพื่อรับรู้ รู้จัก ยอมรับและเข้าใจจริตของตนเองมากขึ้น 
 2. สภาวะของจริตที่เรารับรู้ได้ ไม่ใช่ทั้งหมดของสภาวะจิตเราเป็นเพียงบางส่วนที่
เกิดข้ึนบ่อยและรุนแรงมากพอที่ทำให้เราสัมผัสรับรู้ได้มากกว่าจริตอื่น ๆ  

 ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 

 1. ควรศึกษาต่อยอดเพื่อพัฒนาตัวช้ีวัดหรือโปรแกรมจำแนกจริต 6 ให้เป็นรูปธรรมมี
กระบวนการและวิธีที่สามารถสืบค้นสภาวะอารมณ์ ความรู้สึกหรือแม้แต่ชุดความคิดยึดติด โดย
ใช้ผลการวิเคราะห์สภาวะของจริตที่ได้จากงานวิจัยน้ีเป็นข้อมูลเบื้องต้นในการกำหนดนิยามแต่
ละจริต 



84 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

 2. ควรศึกษาในกลุ่มตัวอย่างอื ่น เช่น นิสิตนักศึกษาระดับปริญญาตรีที ่ศึกษาใน
มหาวิทยาลัยภาครัฐ หรือเอกชน กระจายตามภูมิภาคต่าง ๆ ที่ใช้ชีวิตตามกระแสสังคมไม่ได้ฝึก
ปฏิบัติหรือศึกษาพระพุทธศาสนามาก่อนเพื่อเปรียบเทียบผลการวิจัย 
 3. ควรศึกษาสภาวะอารมณ์ความรู้สึก แนวความคิดของแต่ละจริตจากมุมมองของ
ผู้เชี่ยวชาญด้านโค้ช นักจิตบำบัดหรือกระบวนกรที่ศึกษาทางด้านการพัฒนาจิตวิญญาณจะทำ
ให้สภาวะของแต่ละจริตชัดเจนย่ิงข้ึน 
 

รายการอ้างอิง 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต. (2558). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย มัชฌิมาปฏิปทา (พิมพ์ครั้งที่  

 41 ฉบับข้อมูลคอมพิวเตอร์ ครั้งที่ 10). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
ชุติมา  พงศ์วรินทร์. (2554). ความสุขของนิสิตนักศึกษาในบริบทพุทธธรรม: การศึกษาข้อมูลเชิง 
 ประจักษ์ และการพฒันามาตรวัด (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาจติวิทยา).  
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. กรงุเทพฯ. 
พระมหาสัจจวัฒณ์ วชิรญาโณ (ฉัตรไชยแสง). (2560). การเจริญวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 เพื่อ 
 การปรับบุคลิกภาพ (วิทยานิพนธ์พทุธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา).  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
โย่ง ศรีเวียน. (2561). การพัฒนาแบบประเมินเจตสิกปัจจัยทำนายบุคลิกภาพของผู้ปฏิบัติธรรม 
 (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง 
 กรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา. 
วิจารณ์ พานิช. (2558). เรียนรู้การเปลี่ยนแปลง Transformative Learning. กรุงเทพฯ:  
 มูลนิธิสยามกัมมาจล.  
วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. (2556). คู่มือการศึกษา พระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ 2 (พิมพ์ครั้งที่  
 11). นครปฐม: มูลนิธิแนบมหานีรานนท์. 
สุภีร์ ทุมทอง, ธานี สุวรรณประทีป และ วิโรจน์ คุ้มครอง. (2563).  ปราโมทย์และปีติ ธรรมสมาธิ.  
 นนทบุรี: บริษัท ภาพพิมพ์ จำกัด. 


