
วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 295 

 
 

การเรียนรู้เพื่อสร้างจิตสำนึกอย่างยั่งยืนต่อสิ่งแวดล้อมตามหลักพุทธวิธี 
Learning to Create Sustainable Awareness the Environment 

According to Buddhist Principles 
 

ประยูร เจนตระกูลโรจน์1  
Prayoon Jantrakulroj 

(prayoon_d001@skinhospital.co.th) 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้นำเสนอมุมมองด้านความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม รวมไปถึง
ศึกษาแนวคิดการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงเพื่อสร้างจิตสำนึกที่ดีต่อสิ่งแวดล้อม พร้อมทั้งนำเสนอ
มุมมองทางพระพุทธศาสนา ที่อธิบายถึงการเรียนรู้ในการสร้างจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อม ซึ่งมีแนวคิด
ที่สอดคล้องกันระหว่างแนวคิดการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงและพุทธวิธีการสอนเพื่อสร้างจิตสำนึก
ต่อสิ่งแวดล้อม ทั้งในมุมมองความสัมพันธ์และพึ่งพิงกันและกันของมนุษย์และสิ่งแวดล้อม การ
สร้างจิตสำนึกด้วยกระบวนการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง รวมถึง การประยุกต์พุทธวิธีในการเรียนรู้
ผ่านกระบวนการเปิดประสบการณ์ของผู้เรียน การสะท้อนเชิงวิพากษ์ และการสนทนา การวิวาทะ 
โดยใช้เหตุผลต่อมุมมองด้านสิ่งแวดล้อมที่ให้ความสำคัญกับการอยู่กับสิ่งแวดล้อมด้วยความมี
เมตตากรุณาต่อทุกสรรพชีวิต  

คำสำคัญ: การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง, จิตสำนึกสิ่งแวดล้อม, พุทธวิธีการสอน 

 

Abstract 

 This article aims to present perspective on the relationship between 
humans and environment along with studying at the learning to application concepts 
in order to build good awareness to the environment. Moreover, the article also 

 
1 โรงพยาบาลผิวหนังอโศก แขวงสามเสนนอก เขตห้วยขวาง กรุงเทพมหานคร 

Received:  January 28, 2020 
Revised:  January 31, 2020 
Accepted:  January 31, 2020 



296 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

includes Buddhism perspective, which explain about learning to application of good 
awareness to the environment. Buddhist teaching and learning concepts generate 
good awareness to the environment as Buddhist teaching and learning to application 
concepts are related and relied on each other. Raising consciousness through the 
learning process towards change including application of Buddhist methods in 
learning bases on process of student’s experiences from reflection of critical, 
conversation, and discussion. Those experiences with the reason of environment 
perspective are important for living with the kindness for every living thing. 

Keywords:  Learning to Application, Environmental Awareness, Buddhist Teaching  
  Methods 
 

บทนำ 

 การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมซึ่งเกิดจากการปฏิบัติตามข้อบังคับหรือการมีสิ่งจูงใจ หรือ
การมีพฤติกรรมอันเกิดจากการวิตกกังวล ถือเป็นการเปลี ่ยนแปลงพฤติการณ์ที ่เก ิดข้ึน
เพียงช่ัวคราว และมีโอกาสที่จะกลับไปปฏิบัติตามพฤติกรรมหรือนิสัยเดิมที่เคยเป็น (Maiteny, 
2002) เพื่อให้การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมมีความยั่งยืน การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมจะต้องเกิด
จากภายในแสดงออกมาสู่ภายนอก (O'Brien, 2013) ดังนั้น การมีส่วนร่วมผ่านอารมณ์และการ
สร้างประสบการณ์ ที่มีความหมายในการสนับสนุนให้บุคคลเข้าใจและสามารถเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมใหม่ได้จึงสำคัญ (Maiteny, 2002) รวมถึง นักนิเวศน์วิทยาได้พยายามช้ีให้เห็นถึงความ
จำเป็นที่ต้องมีการพัฒนาและการบริโภคที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงอย่างสมดุล ภายใต้การอยู่
ร่วมกันในโลกนี้อย่างมีสติและเคารพธรรมชาติรอบตัว (Macy, 1998) 
 นักวิจัยบางคนแนะนำว่า การเปลี่ยนจิตสำนึกที่ดีต่อสิ่งรอบตัวไม่ควรถูกมองว่าเป็นการ
เสียสละ ในทางตรงกันข้าม การสร้างความเข้าใจในกระบวนการของการเปลี่ยนแปลงต่อการพัฒนา
อย่างยั่งยืน เป็นประเด็นชวนคิดถึงความเป็นมนุษย์ที่ต้องการมีชีวิตอยู่ที่สมดุลกับสภาพแวดล้อม 
ชีวิตมนุษย์ไม่ควรมีคุณภาพชีวิตที่ดี เพียงการมุ่งเสพหรือแสวงหาผลประโยชน์จากสิ่งแวดล้อม
รอบตัวเพียงฝ่ายเดียว (Belton, 2014) ในขณะที ่ Newman (2014) ให้เหตุผลว่าการสร้าง
จิตสำนึกนั้น ควรเป็นกระบวนการที่มีการดำเนินการอย่างต่อเนื่องและมีการขยายผลออกไปใน



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 297 

 
 

ลักษณะของการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างตนเองและสังคมในวงกว้าง ในขณะที่  O'Sullivan และ 
Taylor (2004) แนะนำว่า การเปลี ่ยนแปลงจิตสำนึกภายใต ้การมีสติในระบบนิเวศ เป็น
กระบวนการที่ต้องการการมีส่วนร่วม พร้อมกับการลงมีปฏิบัติที่มีการหลอมรวมค่านิยมของระบบ
นิเวศรอบตัว จากความเห็นของนักวิชาการดังกล่าว ทำให้เห็นว่า การเรียนรู้สู่การเปลีย่นแปลง ควร
มีการสร้างความเข้าใจภายใต้การสร้างประสบการณ์การเรียนรู้ในสถานที่จริง นักวิชาการกลุ่ม
แนวคิดการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง ตระหนักดีว่า มีความจำเป็นที่จะต้องหาวิธีการเรียนรู้ที่
เหมาะสม ในการสร้างการเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลงอย่างยั่งยืน ในขณะเดียวกันพระพุทธศาสนา
มีหลักการอะไรบ้าง ที่จะเป็นแนวทางในการสร้างการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง ซึ่งโดยหลักการ
พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมมนุษย์ให้ดียิ่งขึ้นอยู่แล้ว แต่ยังขาด
แนวคิดมุมมองเชิงลึกในการพัฒนากระบวนการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงภายใต้การประยุกต์ให้
สอดคล้องกับสังคมในยุคปัจจุบัน ในขณะที่ประเด็นด้านวิทยาศาสตร์เกี่ยวกับการพัฒนาที่ยั่งยืน ได้
ยอมรับว่าการพัฒนาอย่างยั่งยืน จะเกิดข้ึนภายใต้ปรากฏการณ์ ที่มีความสัมพันธ์กันระหว่างมนุษย์
กับสิ่งแวดล้อม (เช่น Calvo และ De Rosa, 2017; Roep et al., 2015)  
  บทความนี ้เป็นการนำเสนอบทบาทของการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงต่อการมีจิตสำนึก
ต่อสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน รวมถึง เป็นการสร้างความเข้าใจในประเด็นของการมีจิตสำนึกจาก
ภายใน ซึ่งจะมีผลต่อการสร้างความยั่งยืนของการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมอย่างไร เป็นการขยาย
ความเข้าใจว่า จิตสำนึกภายใน สามารถสร้างความยั่งยืนและเกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างเป็น
รูปธรรมได้อย่างไร พร้อมทั ้งนำเสนอกระบวนการสร้างจิตสำนึกอย่างยั ่งยืนเชิงพุทธ โดย
เปรียบเทียบกับแนวคิด ทฤษฎีของนักวิชาการต่าง ๆ โดยเฉพาะแนวคิดการเรียนรู ้ส ู ่การ
เปลี่ยนแปลง  บทความนำเสนอมุมมองเชิงพุทธต่อการมีจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อม ทั้งในมิติแห่ง
หลักธรรมการเรียนรู้  ธรรมชาติแห่งจ ิตทางพระพุทธศาสนา และการปลุกจิตสำนึกที ่ด ีต่อ
สิ่งแวดล้อม ภายใต้แนวคิดของการพึ่งพาซึ่งกันและกันหรือ 'จิตสำนึกทางนิเวศวิทยา' เพื่อสนับ
สนับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและสิ่งแวดล้อมที่ดีในระยะยาว 
 

จิตสำนึกและมิติภายในของความยั่งยืน ต่อสิ่งแวดล้อม 

 นักสังคมวิทยาสิ่งแวดล้อมได้ถกเถียงกันมานาน ในเรื่องการเปลี่ยนกระบวนทัศน์ที่จะ
เปลี่ยนแปลงสู่โลกที่ยั่งยืน ยกตัวอย่างเช่น Dunlap และ Catton (2523) แย้งว่า มนุษย์แทนที่จะมี



298 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

อำนาจเหนือธรรมชาติ จำเป็นต้องเริ่มเข้าใจตัวเองก่อนว่า เป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศโลกขนาด
ใหญ่ การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งจำเป็นและสำคัญต่อการเปลี่ยนแปลงที่ยั่งยืน เพราะ
หากการเปลี่ยนแปลงไม่สอดคล้องกับวัฒนธรรม ย่อมไม่สามารถนำพาสู่การเป็นความเปลี่ยนแปลง
ที่ยั่งยืนได้ (Dessein et al., 2015) ระบบนิเวศวิทยากับวัฒนธรรมนั้น มักจะเชื่อมโยงกันและ
ส่งเสริมสนับสนุนซึ่งกันและกัน เนื่องจากมิติทางสังคมและและสถานที่หรือสิ่งแวดล้อมนั้น มีความ
เช่ือมโยงต่อกันโดยเนื้อแท้ (Jones and Evans, 2012)  

 

การสร้างจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อม หรือ “จิตสำนึกทางนิเวศวิทยา”  

 มีการถกเถียงกันถึงการเปลี่ยนแปลงจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อมควรอยู่ในระดับใด มี
ความจำเป็นขนาดไหนที่ต้องมี “จิตสำนึกทางนิเวศวิทยา” ที่สามารถเปลี่ยนแปลงไปสู่โลกที่ยัง
ยื่นมากขึ้น (เช่น Devall และ Sessions, 1985 ; O' Sullivan และ Taylor, 2004 )  
 จิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อม เป็นประเด็นสำคัญในโลกยุคปัจจุบัน เนื่องจากสิ่งแวดล้อมมี
ผลกระทบและมีความสัมพันธ์โดยตรงต่อชีวิตของมนุษย์ และสิ ่งมีชีวิตต่าง ๆ  รอบตัวมนุษย์ 
สอดคล้องกับแนวคิดทางพระพุทธศาสนาซึ ่งมองว่า สิ ่งต่าง  ๆ  ในโลกนี้ดําเนินไปตามวิธีแห่ง
ธรรมชาติมี การพึ่งพาอาศัยกันและกัน ไม่มีสิ่งใดเป็นอิสระขาดจากกัน พระพุทธศาสนาย้ำให้เห็น
ชัดเจนถึงความเช่ือมโยงกันระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อมอย่างเด่นชัดในหลักแห่งปฏิจจสมุปบาท 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) ชีวิตเรา เมื่อเปรียบเทียบกับสิ่งธรรมชาติอันมีจำนวน
มากมายมหาศาล ก็ต้องนับได้ว่า เป็นสิ่งเล็กน้อยเสียเหลือเกิน และอีกประการหนึ่งที่สำคัญ คือ 
การสอนเรื่องธรรมชาติ ก็เพื่อให้รู้จักค้นหาความจริงที่ลึกลงไปกว่าการที่ตาเห็นรูป หรือการที่หูได้
ยินเสียง นั่นคือ การให้ตรึกตรองไปถึงสิ่งที่อยู่เบื้องหลังปรากฏการณ์ทางธรรมชาติทั้งหลาย (ปรีชา 
ช้างขวัญยืน และสมภาร พรมทา, 2556) พระพุทธศาสนาเชื ่อว่า มนุษย์เรามีจิตใจที ่สามารถ
ยกระดับไปสู่สภาวะที ่มีความละเอียดประณีตเพิ่มมากขึ ้นได้ โดยมีเงื่อนไขที่ต้องปฏิบัต ิตนให้
สอดคล้องและสมดุลกับกฎธรรมชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งกฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับการดับทุกข์ในชีวิต 
ภายใต้การปฏิบัติตนให้สอดคล้องกับธรรมชาติ ย่อมส่งผลในเชิงบวกให้กับมนุษย์ด้วยการมีระดับ
ความสุขสงบเพิ่มมากขึ้นในชีวิต อย่างไรก็ตาม ระดับความสุขสงบ นเกิดจากการอยู่กับธรรมชาติ
อย่างสอดคล้องกัน ย่อมมีระดับความเข้มข้นแตกต่างกัน ทั้งนี้  ขึ้นอยู่กับการปฏิบัติของมนุษย์ 
ยกตัวอย่างเช่น คนที่ปล่อยวางความรู้สึกว่าเป็นเรา เป็นของเราได้ในระดับเบื้องต้น ย่อมได้รับผล



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 299 

 
 

แห่งการเบาสบายในระดับต้น การมองโลกและชีวิตของสิ่งที่อยู่รอบ ๆ  ตัวก็จะมีท่าทีที่เปลี่ยนไป
จากความคิดที่เห็นความสำคัญของตนเองมาเป็นลำดับแรก ก็จะเริ่มเปลี่ยนเป็นมองสิ่งต่าง ๆ  ว่า
ล้วนแล้วแต่มีความสำคัญเช่นกันกับเรา ในส่วนนี้เองที่เป็นจุดเริ่มต้นให้เกิดหลักที่เรียกว่า เมตตา
ธรรมข้ึนมาในใจของมนุษย์ (บุญเชิด หนูอิ่ม, 2559).  
 

การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงเพื่อสร้างจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อม 

 ป ี  ค.ศ.1978 Jack Mezirow ต ีพ ิมพ ์บทความลงในวารสาร Adult Education 
Quarterlyชี ้ให้เห็นถึงประเด็นการเร ียนรู้ ในผู ้ใหญ่ที ่มีการทำความเข้าใจ ประเมินซ้ำ และ
เปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสมมติฐานในใจ ที่มีผลต่อความคิดความเช่ือ เจตคติและการกระทำ จน
ถือเป็นจุดกำเนิดของการเรียนรู้สู่การเปลีย่นแปลง ที่มีพัฒนาการต่อเนื่องมากว่า 30 ปีและยังคง
มีการพัฒนาต่อเนื่องอยู่ตลอดเวลา ในบทความดังกล่าว พบว่า ผู้หญิงมีโลกทัศน์ที่เปลี่ยนแปลง 
10 ขั้นตอน ได้แก่ 1) เกิดความสับสน 2) ตรวจสอบตนเอง 3) ประเมินสมมติฐานต่าง ๆ  อย่าง
จริงจัง 4) พบความสัมพันธ์ระหว่างความไม่พอใจกับกระบวนการสู่การเปลี่ยนแปลง 5) ค้นหา
บทบาท ความสัมพันธ์และการปฏิบัติใหม่ 6) วางแผนปฏิบัติ  7) หาความรู้และทักษะเพื่อบรรลุ
แผน 8)ทดลองบทบาทใหม่ 9) สร้างสมรรถนะและความมั่นใจต่อบทบาทใหม่ 10) นำโลกทัศน์
ใหม่มาเปลี่ยนแปลงชีวิตของตนเอง   
 นอกจากนี ้ยังมีทฤษฎีอีกหลายทฤษฎีที่ช่วยพัฒนาความเข้าใจในเรื่อง การเรียนรู้สู่การ
เปลี่ยนแปลง มาอย่างต่อเนื่อง ได้แก่ หลักการ Conscientization ของ Paulo Freire, ทฤษฎี 
Transformation ของ Roger Gauld รวมท ั ้งข้อเขียนของ Jurgen Habermas และ Harvey 
Siegal (วิจารณ์ พานิช, 2558)  การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง เป็นแนวคิดการเรียนรู้เพื่อสร้างการ
เปลี่ยนแปลงไปสู่สิ่งที่ดีกว่าในทุกระดับ ทั้งในส่วนของปัจเจกบุคคลและในส่วนรวม จนถึงระดับ
โลก ภายใต้กระบวนการสร้างความความรู้ความเข้าใจโดยใช้ประสบการณ์เดิมเป็นฐานคิด และใช้
วิธีการตีความเพื่ออธิบายความหมายที่ฝังอยู่ในแต่ละเรื่องราว ถือเป็นการสร้างวิธีคิดที่ยกระดับ
ข้ามผ่านวิธีคิดแบบเดิม ในกรณีที่บุคคลต้องต้องเผชิญกับความหมายที่ไม่ถูกต้องตามเหตุและผล 
อาจจำเป็นต้องมีการตีความเพื่อค้นหาความหมายที่ฝังลึกอยู่ในประสบการณ์ในหลายครั้ง  โดยมี
การอธิบายให้เห็นถึงความถูกต้องตามหลักจริยธรรม ภายใต้การพิจารณาตามหลักเหตุผล ซึ่งเป็น
การสนับสนุนให้เกิดความหมายใหม่ในประสบการณ์เดิม ในขณะที่ความหมายใหม่นั้นสามารถ



300 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

ส่งผลต่อการกำหนดรูปแบบและแนวทางการลงมือปฏิบัติในวิถีทางใหม่ได้ (Mezirow, 1996) 
พร้อมกันนี ้ O’Sullivan (2003) ได้อธิบายว่า การเรียนรู ้เพื ่อการเปลี ่ยนแปลงเกี ่ยวข้องกับ
ประสบการณ์ที่ฝังลึกอยู่ภายใน อันเกิดจากการเคลื่อนตัวของโครงสร้างทางความเชื่อที่เกี่ยวข้อง
กับความคิด ความรู้สึกและจิตสำนึกไปสู่การปฏิบัติ ภายใต้ความเข้าใจตนเอง กลุ่มคนและการ
สร้างความสัมพันธ์ทางสังคมกล่าวได้ว่า การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง เป็นกระบวนการการเรียนรู้
ที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงทัศนะในการมองโลก และการกำหนดความสามารถของตนเอง เพื่อ
นำไปสู่ความเข้าใจความหมายในประสบการณ์เดิมและก่อเกิดความหมายใหม่ต่อไป 
 การนำแนวคิดการเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลงมีความเหมาะสมต่อการนำมาประยุกต์ใช้
กับการสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อม ดังจะเห็นได้จากที่ ธนา นิลชัยโกวิทย์, อดิศร จันทรสุข และ 
อัญชลี สถิรเศรษฐ์ (2552) ได้กล่าวว่า การเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลง เป็นการศึกษาเพื่อการ
เปลี่ยนแปลงอย่างลึกซึ้ง (Transformative Education) เพื่อให้ผู้เรียนเกิดความตระหนักรู้ต่อโลก
ภายในของตนเอง ที่ ประกอบด้วยความคิด ความรู้สึก ความเช่ือ ทัศนคติ การมองโลก และชีวิต 
รวมไปถึงพฤติกรรมในชีวิต ประจำวันในแต่ละช่วงขณะ ความตระหนักรู้ดังกล่าวนี้ จะทำให้
ผู้เรียนก้าวล่วงการพัฒนาตนให้เป็นคนที่สมบรูณ์และสร้างสรรค์ปฏิสมัพันธ์ที่ดีต่อสรรพชีวิตและ
สิ่งแวดล้อมรอบตัวในลักษณะที่เกื้อกูลกัน เช่นเดียวกับ นายแพทย์ประเวศ วะสี (2547) มองว่า 
การเร ียนร ู ้ เพ ื ่อการเปลี ่ยนแปลงเป็นการเร ียนร ู ้ท ี ่ก ่อให้เก ิดการเปลี ่ยนแปลงภายใน 
(Internalization) เป็นการเรียนรู้ที่ธรรมชาติภายนอกและธรรมชาติภายในหรือจิตใจ เช่ือมต่อ
กันในลักษณะเรียนรู ้และพัฒนาธรรมชาติภายในให้สูงขึ ้นตลอดเวลา เป็นรูปแบบการเรียนรู้
ธรรมชาตินอกตัว เพื ่อเป็นเคร ื ่องมือในการพัฒนา ธรรมชาติในตัว (จ ิต) ตลอดเวลา เป็น
กระบวนการของบุคคลที่เกิดการเปลี่ยนแปลงการเรียนรู้ (Transform) จากการรับรู้คุณลักษณะ
ด้วยการมีปฏิสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมไปสู่คุณลักษณะที่เกิดข้ึนภายในตนเอง  
 การเรียนรู ้ส ู ่การเปลี ่ยนแปลง มีรูปแบบการดำเนินการอยู ่ 4 ระดับ ซึ ่งเป็นการ
เปลี่ยนแปลงที่เริ ่มจากระดับบนสู่ระดับล่าง ได้แก่ (Mezirow, 2000) 1) การเปลี่ยนแปลง
มุมมอง 2) การเปลี่ยนแปลงจิตนิสัย 3) การเปลี่ยนแปลงกรอบอ้างอิงใหม่ 4) การกลั่นกรอง
และพิจารณารอบอ้างอิงเดิมอย่างละเอียด ในขณะที่ขั้นตอนการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงที่ 
เมอร์ซิโรว์ กำหนดไว้ สามารถสรุปให้เห็นหัวใจสำคัญของทฤษฎีการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง 3 
ประเด็นหลัก คือ (วรรณดี  สุทธินรากร, 2560) 1. ประสบการณ์ของผู้เรียนเป็นจุดเริ่มต้น และเป็น



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 301 

 
 

สาระทางด้านจิตใจของการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง  2. การสะท้อนเชิงวิพากษ์ จำเป็นต้องใช้
คำถามที่เช่ือมโยงถึงแนวคิดเชิงจริยธรรม แนวปฏิบัติ ความเช่ือ และประสบการณ์เดิมที่มีมาก่อน 
จนก่อเกิดข้อโต้แย้งในความคิด ความรู้สึก และการกระทำอันเกี่ยวข้องกับมโนธรรมสำนึก “การ
สะท้อน” จึงเป็นกระบวนการที่ แสดงการเปลี่ยนแปลงทาง “จิตใจ” ต่อสิ่งที่มีอยู่ภายในใจ กับ
แนวคิดใหม่ที่เกิดข้ึน เป็นกระบวนการตัดสินใจจากความคิดเก่าไปสู่ความคิดใหม่ ที่มีความถูกต้อง
และสอดคลองกับธรรมชาติสิ่งแวดล้อมมากขึ้น  3. การสนทนา การวิวาทะ โดยใช้เหตุผล ซึ่งการ
สนทนาเป็นการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงตามหลักของความเช่ือที่ว่า การสนทนา เป็นเหตุผลจะทำ
ให้พบกับเงื่อนไขที่เป็นประโยชน์ต่อการสร้างความเข้าใจกับผู้อื่น เป็นการขับเคลื่อนด้วย ลักษณะ
ทางภาวะวิสัย ทุกการกระทำและทุกเรื่องราว จะถูกกระตุ้นด้วยคำถามและนำไปสู่การอภิปรายผล 
โดยมีเป้าหมายเบื้องต้น คือ สนับสนุนความเข้าใจระหว่างกลุ่มภายใต้การวิวาทะอย่างเป็นเหตุเป็น
ผลต่อประสบการณ์ ผู ้เร ียนจะได้รับการท้าทายต่อโลกทัศน์ของตน และในที่สุดก็จะเกิดการ
เปลี่ยนแปลงระบบคุณค่าและ โลกทัศน์ (Affective Attributes) ความรู้ความเข้าใจ (Cognitive 
Attributes) และพฤติกรรม (Psychomotor Attributes) ซึ่งการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงนี้ มีทั้ง
ส่วน ที่เป็นการเรียนรู้ภายในด้วยตัวคนเดียว และการมีส่วนร่วมในการสนทนาทางความคิดซึ่งเป็น
เงื่อนไขสำคัญของกระบวนการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง (Mezirow, 1991)   
 สรุปได้ว่า การเรียนรู ้เพื ่อการเปลี่ยนแปลงเพื ่อสร้างจิตสำนึกสิ ่งแวดล้อมนั้น เป็น
กระบวนการเรียนรู ้แบบมีส่วนร่วมจากผู ้สอนและผู ้เรียน ภายใต้กระบวนการเรียนรู ้จาก
ประสบการณ์เบื ้องต้นจากผู ้เรียนในด้านสิ ่งแวดล้อม แล้วนำไปสู ่การวิพากษ์ประเด็นของ
สิ่งแวดล้อมภายใต้การเชื่อมโยงสู่แนวปฏิบัติ ความเชื่อ และประสบการณ์เดิม ที่มีมาก่อนการ
ทบทวนเพื่อ ใคร่ครวญตนเอง เพื่อให้มองเห็นสิ่งแวดล้อมตามความจริงอย่างระมัดระวัง และใช้
กระบวนการการสนทนา การวิวาทะ โดยมีกรอบแนวคิด เชิงเหตุเชิงผล ซึ่งจะเป็นการยกระดับจิต
วิญญาณของผู้เรียนให้เข้าถึงองค์ความรู้จิตสึกนึกต่อสิ่งแวดล้อมได้อย่างลึกซึ้งและเข้าใจ นำไปสู่
การเปลี่ยนแปลงที่ยั่งยืนในที่สุด 
 

การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงด้านจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อมในมิติทางพระพุทธศาสนา 
 ในส่วนนี้ เป็นการกล่าวถึงแนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับจิตสำนึก โดยเป็น
การอธิบายความหมายและลักษณะของจิตสำนึกในทางพระพุทธศาสนา และช้ีให้เห็นกระบวนการ



302 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

ที่พระพุทธเจ้าสอนเพื่อสร้างจิตสำนึก หรือสร้างการเปลี่ยนแปลงภายในใจของมนุษย์ จะช่วยทำให้
เห็นมุมมองทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับจิตสำนึก โดยเฉพาะจิตสำนึกดานสิ่งแวดล้อม และการ
เรียนรู้วิธีพุทธที่จะเปลี่ยนให้มนุษย์เกิดจิตสำนึกได้ชัดเจนมากข้ึน 

 1. จิตสำนึกในทางพระพุทธศาสนา 

 พระภุชงค์ ปญฺญาวุโฑ (2562) ได้กล่าวไว้ว่า “จิตสำนึก” "จิตรู้สำนึก" หรือ “สมปฤดี
จิต” (Conscious Cognitive mind) หรือ "วิถีจิต" วิถีจิต หมายถึง จิตที่ทำหน้าที่เกี่ยวกับการรับรู้
อารมณ์ 6 ที่กำลังปรากฏทางทวาร 6 คือตา หู จมูกลิ้น กาย ใจ วิถีจิตนั้น แบ่งได้ 2 ประเภท คือ 
ปัญจทวารวิถี และ มโนทวารวิถี ซึ ่งปัญจทวารวิถี คือ วิถีจิตที ่ปรากฏขึ ้นรับรู ้ปัญจารมณ์
ทางปัญจทวาร ได้แก่ รูปารมณ์สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ และโผฏฐัพพารมณ์ ส่วนมโน
ทวารวิถี มีอารมณ์ได้ทั้ง 6 คือ รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ และธัม
มารมณ์ จึงกล่าวได้ว่า วิถีจิตนั้นเป็นนาม เพราะจิตเป็นสภาวะรู้อารมณ์ทางทวารทั้ง 6 เท่านั้น จับ
ต้องไม่ได้ นอกจากนั้น ในคัมภีร์อภิธรรมปิฎก (อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) 1/1/315-316.)  ได้ให้ความหมาย
ของวิถีจิตไว้ว่า หมายถึง จิต (พร้อมด้วยเจตสิก) ที่เกิดขึ้นโดยลำดับติดต่อกันเป็นแถว คือ จิตที่
เกิดข้ึนเป็นไปในอารมณ์ทั้ง 6 และตามทวารทั้ง 6 ในขณะที่สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตโต) (2556) ได้ให้ความหมายวิถีจิตไว้ว่า “จิตในวิถี ” คือ จิตในวิถีแห่งการรับรู้เสพอารมณ์ 
จิตซึ่งเกิดข้ึนเป็นไปในวิถี คือ พ้นจากภวังค์หรือพ้นจากภาวะที่เป็นภวังคจิต (มิใช่เป็นปฏิสนธิจิต 
หรือจุติจิต), พูดอีกอย่างหนึ่งว่า จิต 11 ช่ือซึ่งทำกิจ 11 อย่าง นอกจากปฏิสนธิจิต ภวังคจิต และ
จุติกิจ, “วิถีจิต” เป็นคำรวมเรียก จิตทั้งหลาย ซึ่งทำหน้าที่เกี่ยวกับการรับรู้อารมณ์ 6 ทางทวารทั้ง 
6 (คำบาลีว่า “วิถีจิตฺตํ”) จิตสำนึก หรือ “จิตในวิถี” สืบเนื่องจากเรื่องมโนกรรมจิตใจเป็นเรื่อง
ละเอียดซับซ้อน ตามหลักพุทธศาสนานั้น มีการแบ่งจิตเป็น 2 ระดับ คือ จิตระดับวิถี กับจิตระดับ
ภวังค์ จิตระดับภวังค์เป็นจิตที่เป็นองค์แห่งภพ เป็นระดับที่เราไม่รู้ตัว เรียกได้ว่าไร้สำนึก ภพจะ
เป็นอย่างไร ชีวิตแท้ ๆ ที่กรรมออกผลจะเป็นอย่างไรนั้น อยู่ที่ภวังค์ แม้แต่จุติปฏิสนธิก ็เป็น
ภวังคจิต ฉะนั ้น หากจะพิจารณาเพียงจ ิตในระดับจิตที ่ร ู ้สำนึกเพียงอย่างเดียวอาจไม ่พอ 
จำเป็นต้องมีการพิจารณาถึงจิตที่ลึกลงไปถึงข้ันจิตต่ำกว่าหรือเลยจิตสำนึกลงไป นั่นคือ ภวังคจิต 
หรือที่เรียกว่าจิตที่ไร้สำนึก ซึ่งจิตไร้สำนึกนี้ เป็นจิตส่วนใหญ่ของมนุษย์เทียบเหมือนภูเขาน้ำแข็งที่
อยู่ในน้ำ น้ำแข็งส่วนที่อยู่ใต้น้ำมีมากกว่า ส่วนที่โผล่มามีนิดเดียว คือ จิตสำนึกที่มีการแสดงออก
อย่างชัดเจน แต่ส่วนที่ไม่รู้สำนึกหรือไร้สำนึกนั้น เหมือนก้อนน้ำแข็งที่อยู่ใต้พื้นน้ำ ซึ่งมีมากกว่า 
เป็นจิตส่วนใหญ่ของมนุษย์ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 303 

 
 

 จากแนวคิดเรื่อง จิตสำนึกในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งสามารถเห็นถึงการแยกจิตสำนึก 
และจิตไร้สำนึก ในขณะที่นักวิชาการทั่วไปให้ความสำคัญในด้านจิตสำนึก แต่พระพุทธศาสนาได้
กำหนดให้รับรู้ความสำคัญของจิตไร้สำนึกด้วยเช่นกัน อย่างไรก็ตามในบทความนี้ ให้ความสำคัญ
กับจิตสำนึก ซึ่งเป็นจิตที่รับรู้อารมณ์ต่าง ๆ จากทวารทั้ง6 ดั้งนั้น การวิเคราะห์ในบทความนี้ จึงมุ่ง
อธิบายการเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลง โดยมีการจัดสภาพการเรียนรู้ให้เกิดจิตสำนึกผ่านทวารทั้ง6 
เพื่อให้มีจิตสำนึกที่ดีต่อสิ่งแวดล้อม 

 2.  ลักษณะการสอนของพระพุทธเจ้าเพ่ือให้เกิดจิตสำนึก 
 ในมุมมองของพุทธศาสนา ชีวิตมีจุดมุ่งหมายเพื่อการพัฒนาตน การเรียนรู้เป็นส่วนหนึ่ง
ของการฝึกฝนเพื่อทำให้เกิดความเจริญงอกงามเเละทำให้ศักยภาพได้ปรากฏออกมา ศักยภาพน้ี
เมื่อได้รับการพัฒนาเเล้ว ก็จะแสดงออกมาเป็นการกระทำเพื่อประโยชน์ของตนและสังคม (สถาบัน
อาศรมศิลป์, 2561) การศึกษาหรือสิกขา เป็นสาระสำคัญในทางพระพุทธศาสนา ตลอดเวลา 45 
พรรษาของพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์ได้ทรงทุ่มเทให้กับการสอนเวไนยสัตย์ให้พ้นทุกข์ตามหลัก
ทางพระพุทธศาสนา โดยที่พระองค์มีวิธีการสอนที่สามารถนำมาวิเคราะห์ เพื่อเป็นข้อพึงพิจารณา
ในการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงในการสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อม ซึ่งของพระพุทธเจ้าทรงมี
พุทธวิธีในการสอนพอสรุปได้ดังนี้ (อุทัย วรเมธี ศรีสกุล, 2562) 
  2.1 ทรงคำนึงถึงผู้เรียน 
   1) ทรงสอนตามภูมิสติปัญญาของคนฟัง 
    บางครั้งพระพุทธองค์จะยังไม่ทรงสอนทันที แต่จะรอจังหวะและโอกาสให้
เป็น ประโยชน์ เมื่อยังไม่ถึงจังหวะ ไม่เป็นโอกาส เช่น ผู้เรียนยังไม่พร้อม ยังไม่เกิดปริปากแห่ง
ญาณหรืออินทรีย์ ก็ต้องมีความอดทนไม่ชิงหักหาญหรือดึงดันทำ แต่ก็ต้องตื่นตัว อยู่เสมอ เมื่อถึง
จังหวะหรือเป็นโอกาส ก็ต้องมีความฉับไวที่จะจับมาใช้ให้เป็นประโยชน์ ไม่ปล่อยให้ผ่านเลยไปเสีย
เปล่า แม้ในการเผยแพร่ศาสนาแก่คนส่วนใหญ่ พระพุทธเจ้าก็ทรงปฏิบัติตามจังหวะและโอกาส
ด้วย เช่นในระยะแรกประกาศพระศาสนา ณ วันมาฆบูรณมี หลังตรัสรู้ 1 ปี เมื่อประทับอยู่ ณ เวฬุ
วัน พระสงฆ์สาวกมาชุมนุมพร้อมกัน ณ ที่นั้น และเป็นโอกาสเหมาะ พระพุทธเจ้าก็ทรงแสดง
โอวาทปาติโมกข์สำหรับเป็น หลักยึดถือร่วมกันของสงฆ์ ที่จะแยกย้ายกันไปบำเพ็ญศาสนกิจ และ
เมื่อคราว นิครนถ์นาฏบุตรสิ้นชีวิต เกิดความแตกแยกในหมู่นิครนถ์ พระสารีบุตรถือเหตุการณ์นั้น



304 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

เป็นตัวอย่าง ช้ีให้ภิกษุสงฆ์เห็นความสำคัญในการร้อยกรองธรรมวินัย ชักชวนพระสงฆ์ให้พร้อมใจ
กันทำสังคายนา และท่านได้ทำสังคายนาเป็นตัวอย่างโดยแสดง สังคีติสูตรไว้  
   2) ทรงสอนตามภูมิหลังของผู้ฟัง 
    ก่อนแสดงธรรมแก่บุคคล พระพุทธองค์ทรงพิจารณาถึงสภาพการศึกษา 
เศรษฐกิจ และสังคมว่าเป็นอย่างไร เมื่อทราบแล้วก็ทรงเลือกเรื่องและวิธีสอนที่เหมาะสมกับฐานะ
ของเขา การเลือกคน เป็นอุบายสำคัญในการเผยแพร่พระศาสนา ในการประกาศธรรมของ 
พระพุทธเจ้า เริ่มแต่ระยะแรกประดิษฐานพระพุทธศาสนา จะเห็นได้ว่า พระพุทธเจ้าทรงกำเนิด
พุทธกิจด้วยพระพุทโธบายที่เรียกว่า การวางแผนที่ได้ผลยิ่ง ทรงพิจารณาว่า  เมื่อจะเข้าไป
ประกาศพระศาสนาในถิ่นใดถิ่นหนึ่ง ควรไปโปรดใครก่อน เขาอยู่ในฐานะเช่นไร เป็นอะไร ต้อง
ศึกษาในรายละเอียดตรงนี้เสียก่อน เช่นเมื่อตรัสรู้ใหม่ ๆ ได้เสด็จไปโปรดเบญจวัคคีย์ผู้ที่อยู่ใกล้ชิด
พระองค์เมื่อครั้งออกแสวงธรรมก่อน ข้อนี้พิจารณาได้ทั ้งในแง่ที่เบญจวัคคีย์เป็นผู้ใฝ่ธรรม มี
อุปนิสัยอยู่แล้วหรือในแง่ที่เคยอุปการะกันมา หรือในแง่ที่ว่าเป็นการสร้างความมั่นใจทำให้ผู้เคย
เกี่ยวข้อง หมดความคลางแคลงใจ ครั้นสั่งสอนเบญจวัคคีย์แล้ว ก็ได้โปรด ยสกุมาร พร้อมทั้งเศรษฐ ี
ผู้เป็นบิดาและญาติมิตร และเมื่อเสด็จเข้าแคว้นมคธ พระองค์ก็เสด็จไปโปรดชฎิล 3 พี่น้อง พร้อม
บริวารทั้งพัน เริ่มด้วยชฎิลพี่ใหญ่เสียก่อน แล้วนำชฎิลเหล่านี้ผู้กลายเป็นสาวกแล้วเข้าสู่นคร    
ราชคฤห์ ประกาศธรรม ณ พระนครนั้น เป็นอันว่า พอเริ่มต้นประกาศพระศาสนาก็ได้นักบวช
ผู้ใหญ่ เศรษฐีและราชาซึ่งเป็นคนช้ันสูงในสมัยนั้นเป็นสาวก เป็นการทำทางเสด็จเผยแพร่ให้ปลอด
โปร่งต่อไป 
  2.2 คำนึงถึงธรรมะ (เนื้อหา) โดยเลือกธรรมสอนให้เหมาะกับบุคคล จริตของคน
หรือพื้นเพทางจิตใจมีอยู่ 6 อย่าง ซึ่งแบ่งคนเป็น 6 ประเภทตามจริน เพราะฉะนั้น การเลือกหัวข้อ
ธรรมที่จะมาสอนนั้น จำเป็นจะต้องเลือกหัวข้อให้เหมาะสมกับจริตของบุคคล หมายความว่า เลือก
ธรรมที่ตรงกันข้ามกับจริตของเขานั้นเอง เช่น ถ้าสอนคนรักสวยรักงาม หรือบุคคลที่มีราคะจริต
เป็นเจ้าเรือนก็ ควรจะสอนธรรมในแง่ที่ไม่สวยไม่งามและน่าเกียจของสังขารร่างกาย หรือถ้าให้งาม
ก็ต้องให้งามในเชิงศิลป์ เป็นสุนทรียภาพ ถ้าสอนคนโทสจริต ก็ต้องเลือกธรรมที่ทำให้จิตใจร่มเย็น 
รู้จักข่มใจไม่ให้วู่วาม เช่น ขันติ หรือพรหมวิหาธรรม 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) เป็นต้น 
สอนหลักพรหมวิหารธรรมสำหรับผู ้ใหญ่ สอนกตัญญูกตเวทิตธรรม สำหรับผู ้น้อย สอนเรื่อง
อบายมุข สำหรับวัยรุ่นที่ อยู่ในระยะล่อแหลมต่ออันตรายแห่งชีวิต เพราะยังใหม่ต่อโลก 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 305 

 
 

  2.3. คำนึงถึงเทคนิคและวิธีการสอน 
   1) วิธีการท่ีทรงใช้ในการสอน 
    วิธีที่ทรงสอนนั้นมีมากมายหลายประการดังนี้ คือ 
    - ทรงสอนโดยวิธีเอกังสลักษณะ คือ ทรงแสดงยืนยันไปข้างเดียว เช่น ความ
ดีมีผลเป็นสุข ความช่ัวมีผลเป็นทุกข์ หรือกุศลเป็นสิ่งควรบำเพ็ญ อกุศลเป็นสิ่งที่ควรละ 
    - ทรงสอนโดยวิธีวิภัชชลักษณะ คือ ทรงแยกประเด็นให้ชัดเจน การสอน
โดยวิธีนี้คือ การแยกประเด็นสอน หรือตอบคำถาม 
    - ทรงสอนโดยวิธีปุจฉาลักษณะ คือทรงยอนถามเสียก่อนแล้วจึงตรัสสอน 
    - ทรงสอนโดยฐปนลักษณะ คือ พักปัญหาไว้ ไม่ทรงพยากรณ์ คือ ไม่ทรง
ตอบในเรื่องนั้นเ พราะเห็นว่า ไม่ทรงเป็นประโยชน์หรือยังไม่ถึงเวลาที่ควรรู้ 
    - ทรงสอนโดยอุปมาลักษณะ คือ ทรงสอนแบบเปรียบเทียบ เช่น ทรง
เปรียบเทียบภิกษุด้วยดา้ย เปลือกไม้ และผ้ากาสี เป็นต้น 
   2) ลีลาการสอน 3 อย่าง คือ 
    - ทรงสอนอย่างละมุนละม่อม เช่นที่ตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า ดูก่อนภิกษุ 
ทั้งหลาย จะเป็นความงามหาน้อยไม่ ถ้าพวกเธอผู้บวชในธรรมวินัยที่เรากล่าวไว้แล้ว จะพึงเป็นผู้มี
ความอดทน มีความสุภาพ 
    - ทรงสอนอย่างเข็มงวดรุนแรง เพื่อให้เหมาะสมกับอุปนิสัย หรืออินทรีย์ 
ของเวไนยสัตว์ 
    - ทรงสอนอย่างขอร้องวิงวอน ตัวอย่าง “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลาย
จงเป็นธรรมทายาท คือ ผู้รับมรดกธรรมของเราเถิด อย่าเป็นอามิสทายาท คือ รับมรดกอามิสของ
เราเลย เรามีความห่วงใยเธอทั้งหลายว่า ทำอย่างไรหนอสาวกของเรา จะเป็นธรรมทายาท ไม่เป็น
อามิสทายาท” 
   3) สอนจากรูปธรรมไปหานามธรรม 
    คำว่ารูปธรรม ได้แก่ สิ่งที่สามารถมองเห็นได้ด้วยตา ฟังได้ด้วยหูหรือสัมผัส
ถูก ต้องได้ด้วยอวัยวะสัมผัสทางกาย ส่วนนามธรรม ได้แก่สิ่งไม่มีรูปร่าง ไม่สามารถเห็นหรือได้ยิน
ได้ ไม่สามารถจะสัมผัส หรือ ถูกต้องได้ด้วยเครื่องมือวิเศษใด ๆ  แต่ก็อาจรู้ได้ด้วยใจ ในการสอน



306 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

ของพระพุทธเจ้านั้น ถ้าจะต้องกล่าวถึงสิ่งที่เป็นรูปและนามคู่กันแล้ว พระองค์จะตรัส อธิบายเรื่อง
รูปก่อนแล้วจึงจะอธิบายนามธรรม ยกตัวอย่างเรื่องขันธ์ 5 พระพุทธเจ้าจึงตรัสรูปข้ึนก่อน 
   4) สอนจากสิ่งท่ีเห็นได้ง่ายไปสู่สิ่งท่ีเห็นได้ยาก 
    กลวิธีในการสอนข้อนี้ ได้แก่ การสอนเรื่องอนุบุพพิกถา คำว่า อนุบุพพิกถา 
คือ การสอนไปตามลำดับ เป็นวิธีการสอนผู้ที่ยังไม่เข้าใจธรรมมาก่อนเลย อนุบุพพิกถา มี 5 ข้อ 
คือ ทาน ศีล สวรรค์ โทษของกาม และการหลีกเลี่ยงจากกาม ความมุ่งหมายในการสอนเรื่อง 
อนุบุพพิกถา ก็เพื่อให้คนเบื่อหน่ายในกาม และ ให้หลีกเลี่ยงจากกาม ดังนั้น ความมุ่งหมายใน
การสอนอนุบุพพิกถาของพระพุทธเจ้าอยู่ที่ข้อสุดท้าย ได้แก่ เนกขัมมานิสังสกถา คือ การหลีก
ออกจากกาม วิธีการหนึ่งที่หลีกเลี่ยงได้คือ การออกบวช การสอนของพระพุทธเจ้าเหล่านี้ คือ
การสอนจากสิ่งที่เห็นได้ง่ายไปสู่สิ่งที่เห็นได้ยาก 
   5) สอนจากสิ่งท่ีรู้อยู่แล้วไปยังสิ่งท่ียังไม่รู้ 
    กลวิธีสอนดังกล่าวนี้ ก็เป็นวิธีหนึ่ง ที่นักศึกษาปัจจุบันยอมรับว่าเป็นวิธีสอน
ที่ได้ผลดีวิธีหนึ่ง เพราะคนเรานั้นชอบการเทียบเคียง ในการสอนเด็กที่จะให้จำตัวหนังสือได้ง่าย จึง
ต้องวาดรูปอะไรต่อมิอะไรที่เด็กรู้อยู่แล้วประกอบด้วย เช่น ก.ไก่ ข.ไข่ ค.ควาย เป็นต้น สิ่งเหล่าน้ี
เด็ก ๆ เคยเห็นอยู่เสมอ ฉะนั้น เมื่อเด็กเห็นไก่ก็ทำให้นึกถึง ก.ไก่ ไปด้วยเป็นต้น 
    การสอนอริยสัจนั้น เป็นการสอนจากสิ่งที่รู้อยู่แล้วไปยังสิ่งที่ยังไม่รู้ อันน้ี
เป็นวิสัยของมนุษย์ ย่อมรู้จักความทุกข์ตั้งแต่แรกเกิด เมื่อสอนให้รู้จักสิ่งที่รู้อยู่แล้ว ต่อไปก็ทรง
สอนสิ่งที่ยังไม่รู้ คือ ปัญญาที่ว่าด้วยความทุกข์นั้นมาจากไหน หรืออะไรเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ ซึ่งพระ
พุทธองค์ได้ทรงค้นพบและนำมาเปิดเผยว่า ต้นเหตุแห่งทุกข์ก็คือ สมุทัย แปล ตามตัวว่า เหตุเกิด
แห่งทุกข์ แล้วจึงสอนต่อไปว่า สมุทัยได้แก่ตัณหา 3 อย่างคือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา 
(ความอยาก ความอยากเป็นนั่นเป็นนี้, ความอยากที่เจือด้วยโทสะ) ต่อจากนั้น พระพุทธองค์ก็ทรง
สอนข้อสัจข้อที่ 4 คือ มรรค สัจจะ แปลว่า ทางนำไปสู่ความดับทุกข์ได้สิ้นเชิง ได้แก่มรรคมีองค์ 8 
ประการ คือ ความเห็นชอบ พูดชอบ ทำงานชอบ เลี้ยงชีพชอบ พยายามชอบ ตั้งสติชอบ ตั้งใจมั่น
ชอบ อริยมรรคนี้ ท่านเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา เป็นวิถีนำไปสู่ความดับทุกข์ได้ 
   6) การสอนด้วยอุปมาอุปไมย 
    การเปรียบเทียบให้เห็นการสอนวิธีนี้ ก็เป็นวิธีที่นักการศึกษาปัจจุบันใช้กัน
อยู่ เพราะเป็นวิธีที่ทำให้ได้ผลดี ทั้งนี้ เพราะว่านามธรรมเป็นเรื่องที่มองเห็นได้ยาก ธรรมเป็นเรื่อง



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 307 

 
 

ของนามธรรม การที่จะสอนให้เข้าใจได ้ต้องอาศัยการเปรียบเทียบให้เห็นผล แม้แต่พระพุทธองค์ก็
ทรงอาศัยหลักการเปรียบเทียบ การสอนด้วยการเปรียบเทียบนี้ ทำให้เข้าใจได้ง่ายเพียงใดนั้น 
ขึ้นอยู่กับการเปรียบเทียบ เช่น ทรงเปรียบเทียบ มนุสฺสเทโว มนุษย์ผู้มีลักษณะเหมือนเทวดา 
คือ เป็นคนดีมีศีลธรรมดีเยี่ยม มนุสฺสมนุสฺโส มนุษย์มีลักษณะเหมือนมนุษย์ คือ มีมนุษย์ธรรมใน
จิตใจ มนุสฺสเปโต มนุษย์ผู้มีลักษณะเหมือนเปรต เพราะประพฤติเห็นภัยต่อสังคม มนุสฺสติรจฺฉาโน 
มนุษย์ผู้มีลักษณะเหมือนสัตว์ดิรัจฉาน คือ ไม่มีคุณธรรมอะไร มักทำตัวเป็นคนทรยศ ขาด
กตัญญูกตเวที รวมไปถึง ทรงเปรียบเทียบกิเลสเหมือนกองไฟ เพราะกิเลสทำให้เดือดร้อน
เหมือนไฟ ที ่ทำให้ร้อน จึงเรียกกิเลสสำคัญทั้ง 3 กองว่าไฟ ดังคำว่า ราคคฺคิ ไฟ คือ ราคะ 
โทสคฺคิ ไฟ คือ โทสะ และ โมหคฺคิ ไฟ คือ ความลุ่มหลง  ทรงเปรียบเทียบกับของบางอย่าง ถึงมี
อยู่ก็เหมือนไม่มี เพราะไม่ให้ประโยชน์อะไรมิ ฉะนั้น ก็ทำให้ประโยชน์น้อยเกินไป สิ่งที่มีอยู่เหมือน
ไม่มี เช่น มีธนู แต่ไม่มีสาย มีภรรยา แต่ไม่ได้อยู่ด้วยกัน มีเรือ แต่ไปจอดไว้ที่ฝั่งตางข้าม มีรถ แต่
เพลาขาด มีมิตร แต่อยู่ห่างไหล มีเพื่อน แต่ล้วนแต่เป็นคนเลว ๆ เป็นต้น 
   7) สอนด้วยอุปกรณ์การสอน 
    จากหลักฐานที่ศึกษาค้นคว้าได้นั้น แสดงให้เห็นว่า พระพุทธองค์ทรงสอน
ด้วย อุปกรณ์การสอนมาแล้ว และอุปกรณ์การสอนของพระพุทธองค์ไม่ต้องลงทุนทำขึ้นใหม่ 
เพราะมีอยู่แล้วทั่วทุกแห่ง ฉะนั้น การใช้อุปกรณ์ประกอบการสอนของพระพุทธองค์มีอยู่ 3 วิธีคือ  
    1. ใช้เหตุการณ์ที่เกิดข้ึนเป็นอุปกรณ์ 
    2. ให้ภาพนิมิตเหมือนภาพยนตร์เป็นอุปกรณ์ 
    3. ใช้วิธีทดลองด้วยตนเองเป็นอุปกรณ์ 
   8) สอนด้วยการทำตนให้เป็นตัวอย่าง 
    วิธีการนี้หมายความว่า ผู้สอน เมื่อสอนเขาอย่างไร ก็ต้องปฏิบัติอย่างนั้น
ด้วย นี้นับเป็นวิธีที่สำคัญยิ่ง เป็นบุคคลตัวอย่างหรือบุคคลชั้นครู บุคคลที่สอนคนอื่นแล้วคนอื่น
ชอบ เอาเป็นตัวอย่าง 
 เทคนิคต่าง ๆ ในการสอนเพื่อให้เหมาะสมกับจริตและภูมิหลังของผู้ฟัง จึงทรงใช้เทคนิค
ดังกล่าวมาช่วยสอน ซึ่งพอสรุปได้ดังนี้ 
 1. ทรงใช้อารมณ์ขัน ในบางครั้งพระพุทธองค์ทรงสอนด้วยสำนวนโวหารที่ส่อแสดงว่า
มีอารมณ์ขัน แต่การที่มีอารมณ์ขันธ์นั้น เป็นเพียงอุบายในการสอนคนเท่านั้น 



308 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

 2. ทรงเร่งให้เกิดความเจริญ บางครั้งทรงยกเอาการกระทำอันน่าหวาดกลัวต่าง ๆ 
ข้ึนมาเปรียบเทียบสอน เพื่อให้ผู้ฟังเกิดความกลัว แล้วจะได้ปฏิบัติตามคำสอนโดยเคารพ 
 3. ทรงเร่งเร้าให้รีบเร่งปฏิบัติ การเร่งปฏิบัติธรรมเพื่อความหลุดพ้นนั้น เป็น ภารกิจที่
จะต้องทำอย่างรีบเร่ง ก่อนที่มัจจุราชจะมาฉุดคร่าไป พระพุทธองค์ทรงตำหนิความเกียจคร้าน 
และความประมาทมัวเมาเสมอ 
 4. ทรงใช้วิธีรุนแรงในการสอน ในบางกรณี พระพุทธเจ้าก็ทรงใช้วิธีรุนแรงใน การ
สอน เช่น การขับไล่ (ประณาม) ไปเสียให้พ้น ทั้งนี้ ก็เพื่อให้ผู้มีอุปนิสัยหยาบบางคนหรือบาง
พวกได้  
 5. ทรงใช้ปฏิภาณไหวพริบในการตอบโต้ ในการสอนบุคคลบางคน พระพุทธองค์ก็
ต้องทรงใช้ปฏิภาณไหวพริบโต้ตอบอย่างฉับพลับ จึงจะสามารถเปลี่ยนแปลงท่าทีทางจิตใจของเขา
ต่อพระองค์ได ้
 6. ไม่ทรงก้าวร้าวใคร ในการประกาศแนวความคิดใหม่ ท่ามกลางความคิดเก่าที่มีการ
ยึดถือมั่นคงแล้วนั้น ไม่ใช่งานที่ทำได้ง่าย ตรงกันข้าม กลับเป็นงานที่ยากและมีอันตรายอย่างยิ่ง
เพราะจะถูกต่อต้านอย่างรุนแรง 
 พระพุทธองค์ทรงประกาศแนวความคิดใหม่ได้สำเร็จอย่างสันติและปรินิพพานไป เมื่อ
ถึงอายุไขย เพราะพระองค์ทรงมีวิธีการอันฉลาดในการเผยแพร่พระศาสนา 
 จากเทคนิคและพุทธวิธีการสอนที่กล่าวมานี้ ทำให้เห็นว่า พระพุทธเจ้าเมื่อสอนพุทธ
บริษัท พระองค์ทรงคำนึงถึงผู ้ฟัง ความพร้อมแห่ งผู ้ฟัง และทรงเลือกเนื ้อหาหรือข้อธรรมที่
สอดคล้องกับผู้ฟังได้เป็นอย่างดี และในขณะที่สอน พระองค์ใช้วิธีการสอนที่หลากหลายให้
สอดคล้องกับผู้ฟัง เพื่อให้ผู้ฟังมีจิตสำนึกและเกิดปัญญาสามารถบรรลุคุณธรรมช้ันสูงได้ด้วยวิธีการ
สอนของพระองค์ดังกล่าวแล้ว   
 พุทธวิธีการสอนดังกล่าว โดยเฉพาะเทคนิคการสอนของพระพุทธเจ้า บางส่วนมีความ
สอดคล้องกับวิธีการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง 3 วิธี ดังนี ้

เทคนิคการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง พุทธวิธีการสอน 
การคำนึงถึงประสบการณ์ของผู้เรียน ทรงสอนตามภูมิสติปัญญาและภูมิหลังของคนฟัง 
การสะท้อนเช ิงวิพากษ์ เชื ่อมโยงถึงแนวคิดเชิง
จริยธรรม แนวปฏิบัติ ความเชื่อและประสบการณ์

- ทรงสอนโดยวิธีวิภัชชลักษณะ คือทรงแยกประเด็น
ให้ชัดเจน การสอนโดยวิธีน้ี คือการแยกประเด็นสอน 
หรือตอบคำถาม 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 309 

 
 

เดิมที ่มีมาก่อน จนก่อเกิดข้อโต้แย้งในความคิด 
ความรู้สึก 

- ทรงสอนโดยอุปมาลักษณะ ค ือทรงสอนแบบ
เปรียบเทียบ เช่น ทรงเปรียบเทียบ ภิกษุด้วยด้าย 
เปลอืกไม้ และผ้ากาสี เป็นต้น 

การสนทนา การวิวาทะ โดยใช้เหตุผล ให้พบกับ
เงื่อนไขที่เป็นประโยชน์ต่อการสร้างความเข้าใจกับ
ผู้อ่ืน 

- ทรงสอนโดยวิธีปุจฉาลักษณะ คือทรงย้อนถาม
เสียก่อนแล้วจึงตรัสสอน 

 ตารางท่ี 1 ตารางความสอดคล้องเทคนิคการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงและพุทธวิธีในการสอน 

 จากตารางดังกล่าว สะท้อนให้เห็นว่า แนวคิดการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงนั้น มีความ
สอดคล้องกับพุทธวิธีในการสอน ที่พระพุทธเจ้าเคยใช้สอนเหล่าพุทธบริษัทมาช้านาน เทคนิคการ
เรียนรู้ทั้งสอง สามารถสร้างความน่าสนใจในการนำไปพัฒนาประยุกต์ใช้ในการสร้างจิตสำนึกที่
ยั่งยืนได้ ทั้งนี้ อาจต้องมีการศึกษาวิจัย โดยเฉพาะการนำหลักพุทธวิธีการสอนมาพัฒนาปรับปรุง
ให้เป็นรูปแบบที่เหมาะสมในการเรียนการสอน เพื่อสร้างจิตสำนึกของผู้เรียน ในขณะที่เทคนิคการ
เรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงนั้น มีนักวิชาการสนใจค้นคว้าทดลองอย่างต่อเนื่อง จนกลายเป็นองค์
ความรู้ใหม่ ๆ ที่น่าสนใจและแพร่หลายในวงการการศึกษามาช้านาน 
 

จิตสำนึกวิถีพุทธต่อสิ่งแวดล้อม 

 โดยหลักการแล้ว พระพุทธศาสนามีหลักปฏิบัติท ี ่ เอื ้อต่อการมีจิตสำนึกที ่ดีต่อ
สิ่งแวดล้อม  ซึ่งปรากฏในรูปแบบของหลักธรรมของพระพุทธเจ้า จากงานของ ประพันธ์ ศุภษร 
(2559) ได้สรุปไว้ว่า  พระพุทธศาสนาได้กำหนดความสัมพันธ์ระหว่างพุทธธรรมกับสิ่งแวดล้อมใน
หลักธรรมดังต่อไปนี้ 

 1. อิทัปปัจจยตา เป็นหลักธรรมเกี่ยวกับกฏธรรมชาติ แสดงให้เห็นถึงกฎธรรมชาติที่
เป็นไปในจิตของมนุษย์ ทั้งด้านบวกและด้านลบ ปฏิจจสมุปบาทเป็นกฎธรรมชาติที่ดำรงกฎอยู่
อย่างนั้น คือ เกิดขึ้นตามเหตุปัจจัยนั ้น ความเป็นกฎธรรมชาติ จึงทำให้ให้พุทธธรรมสัมพันธ์
สิ่งแวดล้อมในฐานะเป็นองค์ความรู้ อันแสดงให้มนุษย์มองเห็นความที่สรรพสิ่งต้องพึ่งพากัน ไม่
ทำลายต่อกัน ทำให้ให้เกิดจิตสำนึกในการอนุรักษ์ สร้างระบบจริยธรรมจนถึงโลกุตรธรรมในที่สุด 
 2. กรรม เป็นหลักความเชื่อในพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของชาวพุทธเป็น
อย่างมาก โดยเฉพาะการได้รับผลของกรรมซึ่งมีประเภทต่าง ๆ จนทำให้คิดอุบายเพื่อบรรเทาชดใช้ 



310 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

กรรมช่ัว หรือวิธีการที่จะลดกรรมหนักให้เปน็เบา ด้วยการขอขมาโทษหรือสารภาพความผิดของตน
ต่อสิ่งนั้น ๆ จนเกิดมีกิจกรรมร่วมแฝงอยู่ในประเพณีต่างๆ  เช่น ประเพณีลอยกระทง ประเพณีก่อ
พระเจดีย์ทราย เป็นต้น 
 3. เมตตา เป็นคุณธรรมขั้นพื้นฐานอย่างหนึ่ง ที่สัมพันธ์กับกฎแห่งกรรม เพราะถ้า
มนุษย์ปราศจากเมตตาจิต ก็ไม่สามารถให้อภัยชีวิตคนสัตว์และสิ่งแวดล้อมอื่นได้ 

 อย่างไรก็ตาม การมีเพียงหลักธรรมสำหรับการให้ความเคารพแต่สิ ่งแวดล้อม โดย
ปราศจากการปลุกจิตสำนึกสิ่งแวดล้อม ย่อมสุ่มเสี่ยงต่อการถูกทำลายอย่างต่อเนื่อง ชาวพุทธ
เอง มีหลักการปลุกจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อมรอบตัว เช่น พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2418) 
ได้กล่าวถึงการปลุกจิตสำนึกต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม ไว้ว่า ชาวพุทธควรมีการมองกว้าง คิดไกล 
ใฝ่สูง โดยเฉพาะการมองกว้างที่แสดงให้เห็นถึงภาวะของการให้ความเคารพต่อสิ่งแวดล้อม โดย
พระพุทธศาสนาสอนให้มองกว้าง กล่าวคือ ไม่เป็นคนเห็นแก่ตัว แต่ให้มองกว้างออกไปในสังคมโลก 
มีปัญญามองเห็นระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยในสรรพสิ ่ง ในธรรมชาติทั ้งหมด มองว่า
ธรรมชาติทั้งหมดนี้ เป็นระบบแห่งปัจจัยสัมพันธ์ สิ่งทั้งหลายในจักรวาลนี้มีความสัมพันธ์ พึ่งพาอิง
อาศัยและส่งผลกระทบต่อกันทั้งสิ้น และให้มีเมตตากรุณาดำเนินชีวิตและบำเพ็ญกิจต่าง ๆ  มอง
กว้างนั้น ถ้ายังมองออกไปไม่ถึงทั้งโลก รือถึงอารยธรรมของมนุษยชาติ ก็ขอเพียงมีจิตสำนึกทาง
สังคมสิ่งแวดล้อม ในระดับประเทศชาติของตัวเองก่อน ค่อยฝึกขยายทัศนะออกไป การฝึกให้เป็นผู้
มีจิตสำนึกทางสังคมและสิ่งแวดล้อมนั้น ตอนแรกอาจจะเริ่มจากการมีความรักบ้านเมือง มีความ
ซาบซึ้งภูมิใจในความดีงามของชุมชนหรือสังคมของตน ซึ่งจะแสดงออกมาในจิตใจ เช่น เมื่อเห็น
คนต่างประเทศเข้ามาในบ้านเมืองของตน ก็คิดนึกว่า ถ้าคนต่างชาติเหล่านั้นเดินทางไปใน
ประเทศของเรา ได้เห็นความเป็นระเบียบเรียบร้อย ความสะอาด ทิวทัศน์ธรรมชาติที่สวยงามใน
บ้านเมืองของเรา และประชาชนที่อยู่ดีมีสุขมีน้ำใจ เขาก็คงจะชื่นชม แม้แต่ไม่เห็นคนต่างชาติ
เหล่านั้น แต่ตนเองเดินทางไปในบ้านเมืองของตัว มองเห็นความเป็นระเบียบเรียบร้อย ความ
สะอาด ทัศนียภาพในธรรมชาติแวดล้อมที่ยังคงอยู่ในสภาพอันดี และประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดี 
แล้วเกิดความรู้สึกชื่นใจ ความรู้สึกนึกคิดอย่างนี้ ถ้ามีขึ้นเกิดขึ้นเสมอ ๆ ก็จะชักนำจิตใจและ
ความคิดไปในทางที่ดีงามและสร้างสรรค์ จะทำให้ชีวิตและสังคมเจริญพัฒนาไปในทางที่ดีงาม
ถูกต้องได ้
 ดังนั ้น การปลูกจิตสำนึกต่อสังคมและสิ ่งแวดล้อมในทางพระพุทธศาสนา จึงให้
ความสำคัญต่อมุมมองของการที ่มนุษย์มีความสัมพันธ์กับสิ ่งแวดล้อม เนื ่องจากมนุษย์กับ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 311 

 
 

สิ่งแวดล้อมเป็นระบบแห่งปัจจัยที่สัมพันธ์กัน  สิ่งทั้งหลายในจักรวาลนี้  มีความสัมพันธ์พึ่งพาอิง
อาศัยและส่งผลกระทบต่อกันทั้งสิ้น  การมีหลักธรรมที่เอื้อต่อสิ่งแวดล้อม เช่น หลักอิทัปปัจจยตา 
ความเมตตา และ หลักกรรม ล้วนเป็นสารัตถะ ที่รอการจัดกระบวนการเรียนรู้เพื่อปลูกจิตสึกนึก
อย่างยั่งยืนในการมีชีวิตอยู่ที่สมดุลต่อสิ่งแวดล้อม สิ่งที่ท้าทายที่สุด นั่นก็คือ จะทำอย่างไรใหม้ี
กระบวนการเรียนการสอนที่ประยุกต์เอาทั้งแนวคิดการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง และหลักพุทธวิธี
ในการสอนมาประยุกต์ใช้ ให้สามารถพัฒนามนุษย์ในปัจจุบันให้เกิดจิตสำนึกที่ดีต่อสิ่งแวดล้อม ถือ
เป็นประเด็นท้าทายที่น่าสนใจต่อการศึกษาค้นคว้าต่อไป 
 

บทสรุป 
 นักสังคมวิทยาด้านสิ่งแวดล้อมได้นำเสนอแนวคิดว่า ด้วยการพึงพิงซึ่งกันและกันของ
สิ่งมีชีวิตและยังมีความกังวลต่อสังคมปัจจุบันที ่เน้นการพัฒนาและการบริโภคอย่างขาดความ
สมดุล มนุษย์ควรมีชีวิตอยู่ที่สมดุลกับสภาพแวดล้อม โดยไม่มุ่งเสพหรือแสวงหาผลประโยชน์จาก
สิ่งแวดล้อมรอบตัวเพียงฝ่ายเดียว ปัจจุบัน ได้มีแนวคิดการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง เพื่อก่อเกิด
จิตสำนึกที ่ยั่งยืน ด้วยการเข้าใจว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศโลกขนาดใหญ่ การ
เปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม เป็นสิ่งจำเป็นและสำคัญต่อการเปลีย่นแปลงที่ยั่งยืน เพราะหากการ
เปลี่ยนแปลงไม่สอดคล้องกับวัฒนธรรม ย่อมไม่สามารถนำพาสู่การเป็นความเปลี่ยนแปลงที่
ยั่งยืนได้  ในขณะที่พระพุทธศาสนาซึ่งมองว่าสิ่งต่าง ๆ  ในโลกนี้ดําเนินไปตามวิธีแห่งธรรมชาติมี
การพึ่งพาอาศัยกันและกัน ไม่มีสิ่งใดเป็นอิสระขาดจากกัน ดังนั้น มุมมองของนักวิชาการสังคม
วิทยาที่เกี่ยวระบบนิเวศวิทยา มีความสอดคล้องกับแนวคิดทางพระพุทธศาสนา สิ่งที่น่าสนใจต่อไป
คือ เมื่อทุกคนเห็นว่าสิ่งแวดล้อมกับมนุษย์มีความสัมพันธ์กัน จะทำอย่างไรให้ความเข้าใจนี้ มีความ
ยั่งยืน ดังนั้น การเรียนรู้เพื่อสร้างการเปลี่ยนแปลง จึงดูเหมือนจะเป็นวิธีที่น่าสนใจ เพราะสามารถ
นำไปประยุกต์ใช้ในทุกระดับ ทั้งในส่วนของปัจเจกบุคคลและในส่วนร่วมจนถึงระดับโลก ภายใต้
กระบวนการสร้างความความรู้ความเข้าใจ โดยมีประสบการณ์เดิมเป็นฐานคิด โดยใช้วิธีการตีความ
เพื่ออธิบายความหมายที่ฝังอยู่ 

 การเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลงเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ที่ฝังลกึอยู่ภายใน อันเกิดจาก
การเคลื่อนตัวของโครงสร้างทางความเช่ือที่เกี่ยวข้องกับความคิด ความรู้สึก และจิตสำนึกไปสู่การ
ปฏิบัติ ภายใต้ความเข้าใจตนเอง กลุ่มคน และการสร้างความสัมพันธ์ทางสังคม กล่าวได้ว่าการ



312 | Journal of MCU Humanities Review  Vol.6 No.1 (January – June) 2020 

 
 

เรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง เป็นกระบวนการการเรียนรู้ที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงทัศนะในการมอง
โลก และการกำหนดความสามารถของตนเอง เพื่อนำไปสู่ความเข้าใจความหมายในประสบการณ์
เดิมและก่อเกิดความหมายใหม่  
 เม ื ่อวิเคราะห์เรื ่องจิตสำนึกในทางพระพุทธศาสนา พบว่า พระพุทธศาสนาให้
ความสำคัญจิตสำนึก และจิตไร้สำนึก ซึ่งจิตสำนึกในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง จิตที่รับรู้
อารมณ์ต่าง ๆ จากทวารทั้ง 6 การพัฒนาจิตสำนึกให้เกิดข้ึนในมนุษย์ ย่อมเกิดจากการเรียนรู้ ซึ่ง
ทางพระพุทธศาสนา ได้นำรูปแบบการสอนของพระพุทธเจ้าซึ่งใช้สอนเหล่าพุทธบริษัทอย่างมี
ประสิทธิผลอันดีมาช้านาน และยังมีรูปแบบการสอนบางประเด็น ที่สอดคล้องกับแนวคิดการ
เรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง ซึ่งมีหัวใจสำคัญ 3 ประเด็นหลัก คือ 1. ประสบการณ์ของผู้เรียน 2. การ
สะท้อนเชิงวิพากษ์ 3. การสนทนา การวิวาทะ โดยใช้เหตุผล 
 สำหรับการปลูกจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อมในมุมมองทางพระพุทธศาสนา มีการชี้ชวนให้
ชาวพุทธมีมุมมองต่อสังคมและสิ่งแวดล้อมที่กว้างมากขึ้น กล่าวคือ การไม่เป็นคนเห็นแก่ตัว แต่
ควรมองออกไปไปในสังคมโลกด้วยปัญญาที่พิจารณาเห็นระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยใน
สรรพสิ่ง ในธรรมชาติทั้งหมด มองว่าธรรมชาติทั้งหมดนี้ เป็นระบบแห่งปัจจัยสัมพันธ์กัน พึ่งพาอิง
อาศัยและส่งผลกระทบต่อกัน จึงควรมีความเมตตากรุณาต่อทุกสรรพชีวิตนั่นเอง  
 

รายการอ้างอิง 
ประพันธ์ ศุภษร. (2559). พุทธธรรมเพื่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม. สืบค้นเมื่อ 24 มกราคม 2563,  
 จาก http://gjn.mcu.ac.th/wp-content/uploads/2015/01/พุทธธรรมเพื่อการ 
 อนุรักษ์ สิ่งแวดล้อม.pdf 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2581). เจาะหาความจริงเรื่องศาสนาประจำชาติ. กรุงเทพฯ:  
 มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระภุชงค์ ปญฺญาวุโฑ.  (2562).  ศึกษาวิถีจิตในการพิจารณารูปนามในปัจจยปริคคหญาณ  
 (ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต พธ.ม. สาขาวิชาวิปัสสนาภาวนา). มหาวิทยาลัยมหา 
 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระนครศรีอยุธยา 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ 
 ครั้งที่ 21). กรุงเทพมหานคร : บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
__________. (2481).  หลักกรรมสำหรับคนสมัยใหม่.  กรุงเทพฯ: แอคทีฟ พริ้นท์. 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์             ปีที่ 6  ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน) 2563 | 313 

 
 

__________. (2481). เจาะหาความจริงเรื่องศาสนาประจำชาติ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
มนุษย์ (บุญเชิด หนูอิ่ม. (2015). การเรียนรู้จิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อมตามแนวพุทธปรัชญา.  
 วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์มหาวิทยาลัยบูรพา, 23(43), 61-83. 
สถาบันอาศรมศิลป์.  (2561).  เรียนรู้คุณค่าแห่งชีวิต. กรุงเทพฯ: บริษัท แปลน ปริ้นติ้ง จำกัด. 
อุทัย วรเมธี ศรีสกุล, ชอบดี สวนโคก, อนุสรณ์ นางทะราช, สิทธิพล เวียงคำ, สุภาพ บัวช่วย,  
 และสาคร ศรีระวรรณ. (2018). พุทธวิธีการเรียนการสอน. วารสารบัณฑิตศึกษามหา 
 จุฬาขอนแก่น, 5(1), 71-81. 
Belton, T. (2014). Happier People Healthier Planet: How Putting Wellbeing First  
 Would Help Sustain Life on Earth. Silverwood Books, Bristol. 
Calvo, M., De Rosa, A. (2017). Design for social sustainability. A reflection on the  
 role of the physical realm in facilitating community Co-design. Des. J. 20  
 (Suppl. 1), 1705–1724. 
Catton Jr, W. R., & Dunlap, R. E. (1980). A new ecological paradigm for post- 
 exuberant sociology. American behavioral scientist, 24(1), 15-47.  
Devall, B., Sessions, G., (1985). Deep Ecology: Living as if Nature Mattered. Gibbs  
 Smith Publisher, Layton, Utah. 
Jones, P., Evans, J., (2012). Rescue geography: place making, affect and  
 regeneration. Urban Stud. 49 (11), 2315–2330. 
O’Brien, K. (2013). Global environmental change III: Closing the gap between  
 knowledge and action. Progress in Human Geography, 37(4), 587-596. 
 
 
 
 
 
 
 


